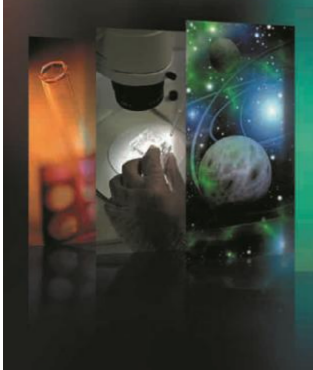
موسوعة

حقائق الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسينة النبوبة في مواجهة الشبهات

الجلد الثالث

شبهات حول الإعجاز العلمي في الإنسان









الشبهة الثانية

د عوى تحدي العلم لقدرة الله على جعله من يشاء عقيمًا (\*)

مضمون الشبهة:

يز عم بعض الطاعنين أن العلم قد تحدى المشيئة الإلهية في كونه سبحانه وتعالى يجعل من يشاء عقيمًا، وذلك في قوله تعالى: ﴿ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ يَخَلُقُ مَا يَشَآءُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ يَخَلُقُ مَا يَشَآءُ السَّمَوَتِ وَاللَّا وَيَحَعَلُ مَن يَشَآءُ عَقِيمًا فَي يَهُ لِمَن يَشَآءُ الذُّكُورَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مُرْوِّجُهُمْ ذُكُرَانًا وَإِنكَا وَيَحَعَلُ مَن يَشَآءُ عَقِيمًا فَي مَن يَشَآءُ عَقِيمًا فَي اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلّه

إِنَّهُ, عَلِيمٌ مَلِيرٌ وَنَ الشورى)، ويقولون: "إن الله الذي يتفاخر بأنه يجعل من يشاء عقيمًا قد اضمحلت قوته بفضل تقدم العلم، وأصبحنا الآن بواسطة أطفال الأنابيب والحيوانات المنوية المنتجة من المختبرات والأمومة بالإنابة ـ أن نجعل من يخلقه الله عقيمًا ينجب من الأطفال ما يشاء"، ويستدلون على زعمهم بالحالات التي كانت تعاني من عدم الإنجاب ثم تمت معالجتها، ويهدفون من وراء ذلك إلى التشكيك في النص القرآني والانتقاص من طلاقة القدرة الإلهية.

#### وجوه إبطال الشبهة:

- (Sterility) لقد أثبت علماء الطب الحديث أن هناك فرقًا بين لفظتي العقم (Sterility) وقلة الإخصاب أو انعدامه (Infertility)، ومن الخطأ أن يستعمل كلا اللفظين بمعنى واحد، كما صرَّحوا بعجز الطب عن إيجاد علاج ناجح للعقم حتى الآن، وإنما نجح الطب فقط في علاج بعض حالات عدم الإخصاب أو قلّته، وهذا يتوافق تمامًا مع ما قرره علماء اللغة والتفسير، وليس في ذلك تحدِّ للمشيئة الإلهية حتى وإن استطاع العلم علاج العقم؛ لأن الدين قد حتَّ على التداوي، كما أن العلاج لا يفيد إلا بإذن الله ومشيئته.
- ٢) إن الإنجاب بواسطة أطفال الأنابيب ليس إيجادًا أو خلقًا من عدم، كما أن الإنجاب بواسطة هذا التلقيح الصناعي ليس مؤكدًا أو حاسمًا، وإنما يتوقف نجاحه على المشيئة الإلهية، ولا يعارض الدين إن تم بالصورة الصحيحة.
- ") لقد أثبت علماء الطب الحديث فشل الحيوانات المنوية المنتجة في المختبرات، وأنها لم تثبت فاعليتها حتى الآن، وحتى إن ثبتت فاعليتها فسوف تعتبر جريمة أخلاقية في حق البشرية من عدة وجوه، كما أنها لا تعتبر خلقًا أو إيجادًا مثلما زعموا؛ وذلك لاعتمادهم على خلايا جذعية جنينية.
- إن الأمومة بالإنابة أو تأجير الأرحام ليس علاجًا للعقم، كما أنه يؤدي إن نجح إلى أضرار صحية ونفسية بالغة، وينمى العداء وينشر الجريمة في المجتمع؛

<sup>(\*)</sup> ماذا ترك العلم لإله السماء، كامل النجار، مقال منشور بموقع مؤسسة الحوار المتمدن www.ahewar.org. صحيفة الحوار المتمدن، العدد (٢٨١٦).

ولذا حرَّمه الإسلام.

التفصيل:

أولا. الفرق بين العقم وقلة الإخصاب أو انعدامه:

#### ١. الحقائق العلمية:

لقد أثبت علماء الطب الحديث أن هناك فرقًا واضحًا بين العقم (Sterility) وقلة الخصوبة (Infertility)، وأوضحوا أيضًا أن العقم ليس له علاج، وأن الحالات ـ التي يدَّعي بسببها بعض الأطباء أنهم عالجوا العقم ـ التي تم شفاؤها داخلة تحت مسمى قلة الإخصاب أو انعدامه.

يقول الدكتور زهير السباعي والدكتور محمد علي البار: "لا يفرق كثير من الباحثين ـ فضلًا عن عامة الناس ـ بين العقم Sterility و عدم الإخصاب Infertility، و فضلًا عن عامة الناس ـ بين العقم ليس له علاج ناجح حتى الآن، ومثاله الأمراض ولابد من التقريق بينهما؛ إذ إن العقم ليس له علاج ناجح حتى الآن، ومثاله الأمراض الخلقية والوراثية الشديدة التي تصيب الجهاز التناسلي، و على وجه الخصوص الغدة التناسلية، فغياب الخصية (Agenesis) أو ضمور ها الشديد في حالة متلازمة كلينفلتر (Syndrome Klinefelter) أو عدم وجود المبيض أو شذوذ تكونه (Turner Syndrome)، وغيرها من الحالات المماثلة التي بها خلل في الصبغيات (Chromosomal Aberration)، أو خلل شديد في تكوين الجهاز التناسلي لأي سبب من الأسباب تؤدي جميعًا إلى العقم.

وقد يمكن علاج بعض أنواع من هذه الحالات بزرع الخصية أو زرع المبيض، ولكن هذا العلاج في حد ذاته متى تم نجاحه يؤدي إلى مشاكل أخلاقية ودينية عويصة يهتم بها الإسلام أشد الاهتمام؛ لأنها تؤدي إلى اختلاط الأنساب؛ حيث إن الصفات الوراثية للجنين ستكون من الشخص الذي تبرع بالغدة التناسلية (سواء كانت خصية أو مبيضًا).

مبيضًا). أما عدم الإخصاب (Infertility) فهو تعبير يشمل كل الحالات التي يمكن أن تُعالج.

ثم يتحدثان عن أسباب عدم الخصوبة، وهي:

• الأمراض الجنسية: تشكل الأمراض الجنسية الناتجة عن الزنا واللواط وغير هما من الممارسات الشاذة أهم سبب لانعدام الخصوبة، في الرجال والنساء على السواء.

وتسبب الأمراض الجنسية المختلفة (السيلان، الكلاميديا، الزهري، الهربس) عدم الخصوبة لدى الرجل والمرأة؛ لأنها تسبب التهاب الغدة التناسلية (الخصية لدى الرجل والمبيض لدى المرأة).

وأهم من ذلك أنها تسبب انسدادًا أو التهابًا مزمنًا في القنوات التي تحمل البويضة في المرأة (قناتي الرحم)، والقنوات التي تحمل الحيوانات المنوية لدى الرجل (البربخ، الحبل المنوي، البروستاتا، القناة القاذفة للمني، الحويصلة المنوية)، وذلك كله يؤدي إلى عدم الخصوبة.

وقد شهد العالم أجمع زيادة رهيبة في مختلف أنواع الأمراض الجنسية، وظهور أمراض جديدة لم تكن معهودة من قبل، وذلك بسبب التحلل الأخلاقي، وثورة الجنس، وأجهزة الإعلام التي تدعو إلى الإباحية.

وتشكِّل الأمراض الجنسية المختلفة، سواء كانت ذات أعراض يشكو منها المريض، أو حتى بدون أعراض حيث لا يشكو المصاب بها بأي ألم، تشكل نسبة كبيرة جدًّا من حالات عدم الخصوبة.

وخلاصة القول أن الأمراض الجنسية (الناتجة عن الزنا واللواط) هي اليوم -وخاصة في الغرب - أهم سبب لحدوث حالات عدم الإخصاب التي تزداد انتشارًا يومًا بعد يوم.

• الإجهاض: يعتبر الإجهاض من أهم أسباب حدوث عدم الإخصاب، وقد يبدو هذا السبب غريبًا لمن هم خارج الحقل الطبي؛ إذ كيف يصبح الحمل ثم الإجهاض سببًا لعدم الإخصاب؟ والحقيقة أن الحمل قد يحدث للمرأة في سن الخصوبة (ابتداءً من الحادية عشرة إلى ما بعد الأربعين) وتكون المرأة غير مستعدة للحمل فتقوم بالإجهاض.

ونتيجة لانتشار الزنا انتشارًا مفزعًا في أنحاء العالم كافة، فإن هناك موجة عارمة ليس فقط من الأمراض الجنسية، بل من الحمل غير المرغوب فيه، وذلك رغم توفر وسائل منع الحمل، ومنذ أن أباحت المحكمة العليا في الولايات المتحدة الأمريكية الإجهاض؛ فقد تم إجهاض أكثر من ١٥ مليون امرأة حتى عام ١٩٨٣م، مما حدا بالرئيس (ريجان) للقيام بحملة ضد الإجهاض.

ويتم إجهاض ٥٠ مليون امرأة سنويًّا في العالم، ويؤدي ذلك إلى حدوث آلاف الوفيات، ومئات الآلاف من حالات عدم الخصوبة.

- اللولب لمنع الحمل (الأداة الرحمية) (IUD): تستعمل ملايين النساء اللولب لمنع الحمل، ويؤدي في بعض الأحيان إلى التهاب في الرحم والأنابيب، مما يؤدي بدوره إلى عدم الخصوبة.
- التهاب الحوض والمهبل الناتج عن التهابات أخرى غير جنسية: وذلك مثل التهاب الزائدة الدودية والعمليات الجراحية.
- السل (الدرن): يعتبر سببًا مهمًا في البلاد النامية لالتهابات الجهاز التناسلي في الرجل والمرأة على السواء، ويؤدي ذلك إلى عدم الخصوبة.
- الجماع أثناء الحيض: يؤدي ذلك إلى التهاب في الجهاز التناسلي للمرأة (وللرجل بصورة أقل)، وذلك بدوره يؤدي إلى انخفاض أو انعدام الخصوبة.
  - الدوالي والقيلة المائية (Hydrocele) بالنسبة للرجل.
    - تأخير سن الزواج: وخاصة بالنسبة للمرأة.
    - عمل المرأة: المشابه لعمل الرجل والرياضة العنيفة.
- التعرض للأشعة: وخاصة بكميات كبيرة على الجهاز التناسلي للرجل والمرأة.

- استخدام بعض العقاقير: والتي تؤدي في بعض الأحيان إلى انخفاض الخصوبة لدى الرجل والمرأة، وقد أثبتت الأبحاث العديدة التأثير الضار للتدخين (التبغ) على حركة الحيوانات المنوية، كما أثبتت كثير من الأبحاث التأثير الضار للخمور، وتؤدي هذه المواد إلى التأثير على الحيوانات المنوية بالنسبة للرجل، وإلى التأثير على البويضات بالنسبة للمرأة، ويصحبها زيادة في التأثير على الكروموسومات (الصبغيات)؛ مما يؤدي إلى زيادة حالات الإجهاض التلقائي، وما يصحبه من مضاعفات، ويتزامن استخدام المخدرات مع زيادة في حالات الزنا، مما يؤدي بدوره إلى زيادة كبيرة في الأمراض الجنسية.
- قطع الأنابيب بالنسبة للمرأة، وقطع الأسهرين (الحبل المنوي) بالنسبة للرجل: وهو إجراء كثيرًا ما يندم على فعله من أقدم عليه، ويعود يبحث عن وسائل متعددة لإعادة الخصوبة.
- الحميات: وخاصة الحمى المصاحبة لالتهاب الغدة النكفية؛ حيث تصاب الخصية في حوالي 0% من الحالات ويؤدي ذلك إلى العقم، ويصاب المبيض بصورة أندر، وذلك يؤدي إلى انعدام أيضًا (١).

ويؤكد الدكتور محمد دودح - الباحث في الهيئة العالمية للإعجاز العلمي - على الفرق بين العقم وقلة الإخصاب أو انعدامه، فيقول: والعقم اصطلاحًا: حالة لا أمل في علاجها كما في حالة الفشل الدائم للخصيتين أو المبيضين, أما إذا عولجت الحالة فلا تُسمى حينئذ عقمًا أصلًا، وإنما ضعفًا في الخصوبة لأسباب يمكن بوسيلة أو أخرى علاجها, فإن شفيت حالة فهي ضعف في الخصوبة, وأما العقم فلا علاج له (١).

٢. التطابق بين الحقائق العلمية وما أشارت إليه الآية الكريمة:

لقد ظن بعض الواهمين أن العلم قد تجاوز القرآن الكريم، وأنه قد تحدَّى المشيئة الإلهية في قوله تعالى: ﴿ يَلِمُ مُلكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ يَخَلُقُ مَا يَشَآءُ إِنَاتُا

وَيَهَبُ لِمَن يَشَآءُ الذُّكُور ﴿ أَوْ يُرُوِّجُهُمْ ذُكُرَانًا وَإِنكُنَّ أَوَيَجُمُ لَمُن يَشَآءُ عَقِيمًا إِنَّهُ عَلِيمُ قَلِيرُ ﴿ اللهِ المَالَةُ عَلِيمُ قَلِيرُ ﴿ اللهِ المَالِقِ اللهِ اللهُ وأربعمائة سنة، ثم أعلن الطب المديث مؤخرًا توافقه مع هذه المحائق،

أكثر من الف وأربعمائة سنة، ثم أعلن الطب الحديث مؤخرًا توافقه مع هذه الحقائق، فالله سبحانه وتعالى هو القادر على أن يجعل من يشاء عقيمًا كما قال في ومهما تقدم العلم والطب الحديث فلن يستطيع أن يجعل من كتب الله عليه العقم غير عقيم، وقبل أن نعرض لتوافق القرآن مع الطب الحديث، نود أن نوضح بعض المصطلحات التي تتعلق بهذا الموضوع؛ كمصطلح العقم والعقر وقلة الإخصاب أو انعدامه، والإنجاب:

<sup>1.</sup> الطبيب أدبه وفقهه، د. زهير السباعي ود. محمد علي البار، دار القلم، دمشق، ط١، ١٣، ١هـ/ ١٩٩٨م، ص ٣٣٠ ٢٣٣.

٢. لا يعلم ما تغيض الأرحام إلا الله، د. محمد دودح، مقال منشور بموقع الهيئة العالمية للإعجاز العلمي، www.eajaz.org

# • الفرق اللغوي بين العقم والعقر، وقلة الإخصاب أو انعدامه والإنجاب:

أولًا. العقم: العَقم والعُقم بالفتح والضم: هَزْمة (١) تقع في الرحم فلا تقبل الولد، وعقمت الرحم عقمًا، وعُقمًا، وعقمًا وعَقْمًا، وعقمها الله يعقمها عقمًا، ورحم عقيم وعقيمة معقومة، والجمع عقائم وعُقُم، وعقمت إذا لم تحمل فهي عقيم، والمرأة عقيم ومعقومة، والرجل عقيم ومعقوم، وفي كلام الحاضرة: الرجال عنده بُكْمٌ والنساء بمثله عُقْمٌ، ويقال للمرأة: معقومة الرحم كأنها مسدودتها (١).

ثانيًا. العقر: العَقْرُ والعُقْرُ: العُقْم، وهو استعقامُ الرَّحِم، وهو أَلا تحمل، وقد عَقْرَت المرأَة عَقَارةً وعِقارةً، وعَقَرت تَعْقِر عَقْرًا وعُقْرًا، وعَقِرَت عَقارًا وهي عاقرً... ولقد عَقُرت بضم القاف أَشدَّ العُقْر، وأَعْقَر اللهُ رَحِمَها فهي مُعْقَرة، وعَقُر الرجلُ مثل المرأة أيضًا ورجال عُقَرٌ ونساء عُقَرٌ، ورجل عاقرٌ وعَقِيرٌ لا يولد له (٣).

ثالثًا. الإخصاب: خَصِب خِصْبًا: كَثُر فيه العشب والكلأ، فهو خصِب وخصيب، وهو وهي مخصاب، وأخصب المكان: خصِب، ويقال: أخصب القوم: أمر عت بلادهم، وكثُر طعامهم و شرابهم، وأخصب جناب فلان كثر خيره... ، والإخصاب في علم الأحياء: اندماج الخلية المذكرة في الخلية المؤنثة، ورجل خصيب؛ أي: رحب الجناب كثير الخير. وقد استعير هنا الإخصاب في كثرة العشب والثمر والزروع، لكثرة الإخصاب في الأولاد؛ ولهذا سمِّي من لا ينجب (أو علة عدم الإنجاب) بعدم الإخصاب، وهو قليل الذرية عمومًا(أ).

رابعًا. الإنجاب: أنجب أي نَجُب، وأنجب أي أُنجب له ولد نجيب، ويقال: أنجب به والداه، ويقال أيضًا أنجبه والداه، واستنجب: طلب النجيب وتخيره، والمنجاب: يقال للرجل والمرأة منجابًا أي يلدان النجباء، والنجابة: النباهة وظهور الفضل على المثل(٥).

# . • الفرق بين هذه المصطلحات: • الفرق بين هذه المصطلحات: • أولًا الفرق بين العقم والعقر:

الذي يظهر أنه لا فرق بين العقم والعقر، وأنهما بمعنى واحد، والعلتان تكونان في المرأة والرجل على السواء، كما مر معنا، رجل عقيم وامرأة عقيم؛ أي أنهما لا يلدان، وامرأة عاقر ورجل عاقر كذلك لا يلدان عادة.

ثانيًا. الفرق بين الانجاب والاخصاب:

١. الهزمة: كل نُقْرة في الجسد هزمة.

٢. انظر: لسان العرب، مادة (عقم). ومختار الصحاح، مادة (عقم).

٣. انظر: لسان العرب، مادة (عقر).

٤. الموسوعة الفقهية للأجنة والاستنساخ البشري، د. سعيد منصور موفعة، دار القمة، مصر، ٢٠٠٥م،
 ٢٠

ص ۷۰۱.

٥ انظر: المعجم الوسيط، مادة (نجب).

الظاهر أن المعنيين متقاربان، وكلاهما يدل على الذرية والنسل، إلا أن الإنجاب يبدو أخص من الإخصاب كما يظهر من خلال معناهما، فالإخصاب ضد الجدب، يقال: بلد خصب، أما الإنجاب ففيه مزيد مزية، وهو النجابة والحصافة والنباهة والفضل على أقرانه.

#### ثالثًا. الفرق بين العقم وعدم الخصوبة:

سبق ذكر الفرق بينهما في اللغة من خلال توضيح معنى كلِّ منهما في بنده. وأما في الطب فإن العقم ليس له علاج ناجح حتى الآن، ويكون العقم بسبب الأمراض الخلقية والوراثية الشديدة التي تصيب الجهاز التناسلي وخاصة القدرة التناسلية، فعدم وجود الخصية أو ضمورها الشديد، أو عدم وجود المبيض أو شذوذ تكوُّنه إلى غير ذلك من الحالات المماثلة تؤدي جميعها إلى العقم.

وقد تمكن الأطباء في الغرب من القيام بعلاج بعض هذه الأنواع، كزراعة الخصية أو المبيض، لكنها مرفوضة في الإسلام لما تؤدي إليه من اختلاط في الأنساب؛ حيث إن الصفات الوراثية للجنين ستكون من الشخص الذي تبرع بالغدة التناسلية، هذا بالنسبة للعقم.

أما عدم الإخصاب: فهو تعبير يشمل كل الحالات المرضية التي يمكن أن تعالج؛ مثل عدم الإنجاب بين الزوجين لمدة سنتين متواليتين، وعدم الإنجاب لمدة سنة واحدة بشرط أن يكون الاتصال بين الزوجين مستمرًا دون انقطاع بسبب سفر الزوج ونحوه من مرض وغيره، ويشترط لتلك الحالات عدم استخدام أي مانع من موانع الحمل، فهذه الحالات هي التي يطلق عليها عدم الإخصاب، مع ملاحظة أن كثيرًا من الباحثين لا يفرقون في كتاباتهم بين العقم وعدم الإنجاب، كما هو الحال كذلك عند كثير من الناس(١).

#### • أقوال المفسرين في الآية الكريمة:

لقد اتفق أكثر المفسرين على شرح معنى العقم والعقر في القرآن الكريم، وأكدوا على أنهما بمعنى عدم الإنجاب، وأن العقيم في قوله تعالى: ﴿وَيَجَعَلُ مَن يَشَآءُ عَقِيمًا ﴾ هو الذي لا يولد له ولد، وهذا مصداق ما توصل إليه الطب الحديث.

فالقرطبي يقول في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَيَجَعَلُ مَن يَشَآءُ عَقِيمًا ﴾: "أي لا يولد له، يقال: رجل عقيم، وامرأة عقيم. . ، ومنه المُلْك العقيم؛ أي تقطع فيه الأرحام بالقتل والعقوق خوفًا على الملك، وريح عقيم؛ أي لا تلقح سحابًا ولا شجرًا، ويوم القيامة يوم عقيم؛ لأنه لا يوم بعده، ويقال: نساء عُقُم وعُقْم، قال الشاعر:

١. الموسوعة الفقهية للأجنة والاستنساخ البشري، د. سعيد منصور، مرجع سابق، ج١، ص٧٠٧،
 ٧٠٣ بتصرف.

عقم النساء فما يلدن شبيهه إن النساء بمثله عُقْمُ الناساء علم المناساء علم النساء علم الن

ويقول في قوله تعالى: ﴿وَامْرَأَقِ عَاقِرٌ ﴾ (آل عمران: ٤٠): "أي عقيم لا تلد، يقال: رجل عاقر وامرأة عاقر بيِّنة العقر... وإنما قيل عاقر لأنه يراد به ذات عقر على النسب، ولو كان على الفعل لقال: عقرت فهي عقيرة كأن بها عقرًا؛ أي كبرًا من السن يمنعها من الولد"(١).

ويقول ابن كثير - أيضًا - في قوله تعالى: ﴿ وَيَجَعَلُ مَن يَشَآءُ عَقِيمًا ﴾: "أي لا يولد له" (٢)، ويقول في قوله تعالى: ﴿ وَٱمۡرَأَتِي عَاقِرٌ ﴾: "أي لم تلد من أول عمر ها" (٤).

ويقول ابن عاشور في قوله تعالى: ﴿وَأَمْرَأَتِي عَاقِرٌ ﴾: "والعاقر المرأة التي لا تلد، عقرت رحمها؛ أي قطعته، ولأنه وصف خاص بالأنثى لم يؤنث كقولهم حائض ونافس ومرضع"(٥).

#### • جواز علاج قلة الإخصاب أو انعدامه:

وهنا تجدر بنا الإشارة إلى أن العلاج ليس اعتراضًا على المشيئة الإلهية كما يرى البعض، ولو استطاع العلم الحديث أن يعالج العقم نفسه ـ بما لا يتعارض مع أخلاقيات الإسلام ـ لن يكون ذلك اعتراضًا على المشيئة الإلهية؛ لأن من شفى من برئه قد نال ما كتبه الله له، كما أن من ظل مريضًا قد ابتلي بما كتبه الله عليه، وقد حثّ الإسلام على التداوي؛ ولذلك يقول له لمن سأله "هل علينا جناح أن نتداوي؟ قال: تداووا عباد الله، فإن الله تعالى لم يضع داءً إلا وضع معه شفاء إلا الهرَم..."(١).

#### ٣. وجه الإعجاز:

لقد توصل العلم الحديث إلى أن العقم ليس له علاج ناجح حتى الآن، أما الحالات التي يتم علاجها فإنما تدخل تحت مسمى قلة الإخصاب أو انعدامه، ولا تعتبر حالة من حالات العقم، وهذا يتفق تمامًا مع استخدام القرآن للفظتي العقم والعقر، كما يتفق مع المعنى اللغوي وأقوال المفسرين في الآيات الكريمة.

ثانيًا. الإنجاب بواسطة أطفال الأنابيب ليس خلقًا من العدم، وصورته الصحيحة لا تعارض الدين، ونجاحه ليس مؤكدًا، بل يدخل تحت المشيئة الإلهية:

١. الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م، ج١١، ص٨٤.

٢. المرجع السابق، ج٤، ص٧٩، ٨٠.

٣. تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، دار المعرفة، بيروت، ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م، ج٤، ص١٢١.

٤ المرجع السابق، ج٣، ص١١١.

٥. تفسير التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، دار سحنون، تونس، ج٣، ص٢٤٢.

٦. صحيح: أخرجه ابن ماجه في سننه، كتاب: الطب، باب: ما أنزل الله داء إلا أنزل له شفاء، (٢/ ١٦٧)، رقم (٣٤٣٦). وصححه الألباني في صحيح وضعيف سنن ابن ماجه برقم (٣٤٣٦).

منذ أن بدأت تجارب التلقيح الصناعي (١)، وخاصة تجارب التلقيح الصناعي الخارجي، أخذ البعض وخاصة من الذين يلحدون في وجود الله تعالى، يدَّعون أن العلم قد حلَّ مكان الله تعالى في عملية الخلق، وأنهم يستطيعون أن ينشئوا خلقًا جديدًا؛ فهاهم يستطيعون أن يخلقوا بشرًا خارج ظروفه الطبيعية، وأن يقوموا بأكثر من ذلك.

والحق أنه لا يمكن أن يكون ما قام به العلماء من تجارب وأبحاث ناجحة في موضوع التلقيح الصناعي ـ خلقًا آخر لم يخلقه الله تعالى، فهذا أمر منقوض من الوجهة العلمية البحتة، ومنقوض من الوجهة النقلية (الشرعية) التي تصدر أحكامها انبثاقًا من كلام الله تعالى وأحاديث المصطفى .

فأما من الوجهة العامية: فالخلق هو إنشاء الشيء ابتداءً؛ أي إيجاده من عدم، وهذه سنة الله تبارك وتعالى في جميع المخلوقات التي في الكون، فإنها جميعًا مخلوقة ابتداء من العدم، ثم سارت فيها سنة التوالد والتناسل بعد أن خلقها الله تعالى، والأمر في عملية التلقيح الصناعي كما هو مشاهد وملموس لدى الجميع ليس إيجادًا من عدم، بل إن المكونات الأساسية مخلوقة وموجودة، فالرجل الذي أخذت منه النطفة مخلوق وموجود هو ونطفته، وكذلك المرأة ومبيضها، وهذان الأمران هما المكونان الأساسيان في عملية الخلق والبناء؛ أي هما شرط تكون الإنسان وضرورته إنسانًا، فإذا ثبت أن مكونات الخلق موجودة فليس هنا خلق أو إيجاد من عدم، فتبقى مقولة من قال أن التلقيح الصناعي الخارجي وتكوين أطفال الأنابيب هو خلق جديد ـ عبارة عن كلام فارغ ليس له واقع أو معنى، والجديد في الأمر أن ظروفًا جديدة قد طرأت على عملية فالعلماء وأدواتهم لم يكونوا أكثر من أدوات بين يدي الله في وأسباب لجريان سننه واكتمالها.

أما النصوص القطعية: فهي تنفي إمكانية وجود خالق غير الله على، وهذا ما نقرؤه في القرآن الكريم والسنة المطهرة، من ذلك قول الله تعالى: ﴿إِنَّهُ مِيَدُوا اللهُ تعالى: ﴿إِنَّهُ مِيَدُوا اللهُ تعالى: ﴿إِنَّهُ مِيَدُوا اللهُ تعالى: ﴿اللهُ مُعَيدُهُ ﴿ (يونس: ٣٤)، وقوله: ﴿ هَذَا خُلُقُ اللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ اللَّهُ مِن دُونِهِ ﴾ (لقمان: ١١)، والسؤال هنا إنكار من الله تعالى يدل على أنه لاخالق إلا الله، وأن لا خلق إلا لله تعالى، وأن جميع ما في الكون من يدل على أنه لاخالق إلا الله، وأن لا خلق إلا لله تعالى، وأن جميع ما في الكون من

١. التلقيح الصناعي نوعان: داخلي وخارجي: فالداخلي هو ما يختص بدمج الحيوان المنوي بالبويضة في الثلث الأعلى لقناة فالوب، وفي هذا النوع من التلقيح لا نحتاج إلى إخراج البويضة؛ لأنها تحقن داخل الدحم

والخارجي: هو دمج الحيوان المنوي بالبويضة كذلك، لكن خارج الجسد في أنبوب اختبار، وبعد قبول البويضة التلقيح ونموها لمدة تتراوح مابين ٤٠: ٧٧ ساعة داخل الأنبوب تعاد إلى قناة فالوب وتغرس في الرحم لتنمو نموًا طبيعيًا، وهذا هو التلقيح الخارجي (الموسوعة الفقهية للأجنة والاستنساخ البشري، د. سعيد منصور موفعة، مرجع سابق، ج١، ص٩٨٨).

أشياء هي من خلق الله تعالى، وقوله تعالى أيضًا الذي يوضح أن خلق الإنسان نفسه هو من الله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُطُفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴿ الله )، ويا الله، فهذا الإنسان الذي خلقه الله يدعي أن باستطاعته خلق إنسان مثله تمامًا، والآيات في هذا كثيرة جدًّا.

وخير دليل على أن طفل الأنبوب من خلق الله تعالى هو مكونات الإنسان نفسه، فمن المعروف أن الله تعالى قد خلق آدم من طين؛ إذ قال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكُ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِّي

خَلِقُ بَشُرًا مِن طِينِ (٣) فَإِذَا سَوَيْتُهُ, وَنَفَحْتُ فِيهِمِن رُّوحِى فَفَعُوا لَهُ, سَجِدِينَ (٣) وهذا ما يؤيده الواقع ويقرُّه العلم، فلو أنك أخذت قبضة من تراب الأرض، وقطعة من جسم الإنسان، وأجريت على كل منهما عمليات التحليل الكيميائي لوجدت العناصر التي يتركب منها التراب، مع اختلاف مقدار يتركب منها الجسم مأخوذة من العناصر التي يتركب منها التراب، مع اختلاف مقدار كل عنصر تبعًا لأهمية الوظيفة التي يؤديها في الجسم، وبالقياس والتجربة فإن تركيب جسم طفل الأنبوب هو نفس تركيب جسم الإنسان العادي، يدل على ذلك مطابقة تركيب طفل الأنبوب لأي طفل جاء إلى الدنيا بالطريقة الطبيعية؛ وهذا يؤكد أن خالق الاثنين - من جاء عن الطريق الطبيعي أو عن طريق الأنبوب - هو خالق واحد الذي ثبت بالدليل القطعي - العقلي والنقلي - أنه الذي خلق الطفل العادي وسائر المخلوقات ﴿ لا بَرِّيلَ لِخَلِق اللهِ عَلَى وإن بدا للبعض أن العملية خلق جديد، وما هي بالخلق الجديد، بل هي استمر ار لخلق الله ، وان بدا للبعض أن العملية خلق جديد، وما هي بالخلق الجديد، بل هي استمر ار لخلق الله ، والمسألة أهون من أن يقام عليها برهان، ويطلب إليها دليل (١).

### • التلقيح الصناعي من الوجهة الشرعية:

لقد اتفق الفقهاء من خلال فتواهم ومجامعهم الفقهية على أن هناك مجموعة من الطرق التي يحرم استخدامها في التلقيح الصناعي بنوعيه: الداخلي والخارجي، وهي:

- ١. أن يجري التلقيح بين نطفة مأخوذة من زوج وبويضة مأخوذة من امرأة ليست بزوجته، ثم تزرع اللقيحة في رحم زوجته.
- أن يجري التلقيح بين نطفة رجل غير الزوج وبويضة الزوجة، ثم تزرع تلك اللقيحة في رحم الزوجة، وهذه الصورة أشبه بالاستبضاع.
- أن يجري تلقيح خارجي بين بذرتي زوجين، ثم تزرع اللقيحة في رحم امرأة متبرعة أو بأجر لحملها هذا الجنين.
- أن يجري تلقيح خارجي بين بذرتي رجل أجنبي وبويضة امرأة أجنبية،
  وتزرع اللقيحة في رحم الزوجة.

١. أطفال الأنابيب بين العلم والشريعة، زياد أحمد سلامة، دار البيارق، بيروت، ط١، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٦م،
 ص١٣: ١٥ بتصرف يسير.

• أن يجري تلقيح خارجي بين بذرتي زوجين، ثم تزرع اللقيحة في رحم الزوجة الأخرى لمن عنده أكثر من زوجة (١).

ويذكر أهل الاختصاص أنه يوجد الآن ست عشرة طريقة للإنجاب بواسطة التلقيح الصناعي بنوعيه الداخلي والخارجي، وكلها تعتبر مرفوضة من الناحية الشرعية، ما عدا الصورة التي أثبتناها، وهي أن يكون الماء من الزوج والبويضة من الزوجة، وفي رحم الزوجة نفسها، وحال قيام الزوجية، وبالشروط الآتية - التي وضعتها لجنة العلوم الطبية الفقهية الإسلامية بالأردن في يوم الخميس ٢٤/٤/ وهي:

أن يتم التحقق من قيام الزوجية بين من أخذ منه السائل المنوي والمرأة المراد تلقيحها.

٢. ألا يتم إجراء عملية التلقيح إلا بعد أن يغلب على ظن الطبيب أن عملية التلقيح ستعطى نتائج إيجابية، وله حينئذٍ أن يكرر عملية إجراء التلقيح أكثر من مرة.

". أن يكون الأطباء المساعدون له في إجراء العملية من الثقات، وأن يكون العاملون في المختبر المختص من الثقات أيضًا.

٤. أن يتم إهدار جميع ما بقي من الحيوانات المنوية بعد التلقيح، وهذا يعني أنه لا يجوز إنشاء بنوك للمني، كما هو الشأن في الدول الغربية، ولا يجوز الاحتفاظ بمنى الزوج بعد وفاته كذلك.

• الأولى أن تتم عملية التلقيح الداخلي فورًا وأمام الزوج (٢)، ويجوز اللجوء الى الأسلوب الثاني (٢) عند قناعة الطبيب.

آ. أن يتم التلقيح بالأسلوب الثاني، وأن تتبع أساليب وإجراءات خاصة تجعل احتمالات الخطأ في الأنابيب التي تحتوي السائل المنوي معدومة، وحينئذ لا مانع من أن يجري التلقيح في عيادة الطبيب شريطة أن يتم نقل الأنبوب الذي يحتوي السائل المنوي الخاص به من المختبر بواسطة الزوج نفسه أو من يثق به الزوج، وقد وقع العلماء الحاضرون على ذلك (٤).

# • دور المشيئة الإلهية في نجاح عمليات أطفال الأنابيب:

١. الموسوعة الفقهية للأجنة والاستنساخ البشري، د. سعيد منصور موفعة، مرجع سابق، ج١،
 ٢٠١٠.

٢. أي: بالأسلوب الأول: ويتم فيه التلقيح أمام الزوجين بدون معالجة السائل المنوي في المختبر، حيث يؤخذ المنى من الرجل وتحقن به زوجته مباشرة، وتتم أمام الزوج.

عُ. الموسوعة الفقهية للأجنة والاستنساخ البشري، د. سعيد منصور موفّعة، مرجع سابق، ج١، ص٢٥، ٧٦١.

٣. الأسلوب الثاني: ويتم بأخذ السائل المنوي من الرجل ويوضع في أنبوبة وفي ظروف طبية خاصة، ويكتب عليه اسم الزوج رباعيًا، ويرسل معه أو من يثق به إلى المختبر؛ حيث يتم إزالة الشوائب والحيوانات المنوية الضعيفة، وهذه تستغرق مدة من الزمن حيث لا يمكن أن تتم العملية أمام الزوج، ثم يعود الزوج بها من المختبر، ويتم حقن الزوجة بها في عيادة الطبيب وأمام الزوج.

\_\_\_\_

لا يمكن لأحد أن يدَّعي أن الإنسان قد استطاع بفضل العلم أن يخلق إنسانًا آخر، وهذا ما قمنا بشرحه سابقًا، كما لا يمكن أن يدَّعي أحد أن العلم قد تحدَّى المشيئة الإلهية في علاج من جعله الله عقيمًا؛ وذلك لأن التقدم العلمي لن يغير مقادير الله، وإذا ما تم علاج مثل هذه الحالات فإن ذلك بمشيئة الله وفضله ومِنَّتِه لا بفضل العلم الذي لم تتعدَّ نسبة نجاحه - في عمليات أطفال الأنابيب - نصف عدد الحالات المريضة بقلة الإخصاب، وهذا ما يوضحه الدكتور مازن الزبدة - استشاري أمراض العقم والمساعدة على الإنجاب - حين يتحدث عن نجاح وتقدم عمليات طفل الأنابيب، فيقول: "بعدما كانت نسب النجاح لهذا النوع من العمليات لا تتجاوز ٣٠% قبل سنوات، أصبحت اليوم تصل إلى ٥٠%، وإن استمرار الأبحاث يعطي الأمل في تقدم أكبر في هذا النوع من العمليات التي أجريت لأول مرة في بريطانيا عام ١٩٧٨م.

وإننا لنطمع أن يستمر التقدم لكن ذلك أن يرد قضاء كتبه الله تعالى على أحد من البشر، وإذا كان هناك من يدعي أنه قادر على أن يخلق بشرًا فليمد في عمر نفسه يومًا أو يومين إن استطاع، إن مخلوقًا لا يملك لنفسه موتًا ولا حياة ولا نشورًا لأضعف من أن يدعي قدرة على خلق غيره؛ بل إن الله في هو الخالق الرازق الذي لا شريك له في ذلك.

ثالثًا. إنتاج الحيوانات المنوية من خلايا جذعية جنينية (٢) لا يعد خلقًا، كما أنه يخالف الأخلاق والدين:

لقد ادعى بعض المغرضين أن العلم قد حلَّ مكان الله، وأنه قادر على خلق حيوانات منوية، مماثلة للحيوانات المنوية البشرية، وبهذا يبطل قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَّا

تُمنُون ﴿ أَنتُم عَلْقُونَهُ وَ أَم نَحُنُ الْخَالِقُون ﴾ (الواقعة)، وبهذه الحيوانات المنوية يستطيعون معالجة من جعله الله عقيمًا، وأن يتحدُّوا المشيئة الإلهية، ويستند هؤلاء في زعمهم إلى ما قرره العلماء البريطانيون بجامعة نيوكاسل من نجاحهم في إنتاج حيوانات منوية من خلال خلايا جذعية جنينية لعلاج العقم لدى الرجال، وأكد هؤلاء على أن الأمر قد يستغرق خمس سنوات حتى تكتمل هذه التقنية التي بدءوها بخلايا جذعية جنينية؛ حيث تم أخذ الخلايا من جنين عمره أيام، ثم تم حفظها في صهاريج بها نيتروجين سائل، ثم وضعت في درجة حرارة الجسم وفي خليط من مواد كيماوية مختلفة لتشجيعها على

١. تقدم طبي بتقنية أطفال الأنابيب، محمد النجار، مقال منشور بموقع الجزيرة نت www.aljazeera.net.

٧. الخلايا الجذّعية الجنينية: هي الخلايا الأساسية التي تتألف منها الأجنة قبل أن تتخصص وظيفيًا وبنيويًا حسب أعضاء الجسم المختلفة، فالخلايا الجذعية STEM CELLS هي خلايا غير مكتملة الانقسام، قادرة تحت ظروف مناسبة على تكوين خلية بالغة من أي عضو من أعضاء الجسم، وبالتالي يمكن اعتبارها نظام "إصلاح وتجديد" للجسم، وهي نوعان: خلايا جذعية جنينية تستخرج من الأجنة نفسها، وخلايا جذعية بالغة تستخرج من مختلف خلايا الجسم، مثل النخاع العظمي والرئة والقلب والعضلات والجد وغيرها.

النمو (۱).

#### • آراء العلماء:

#### أ ـ العلماء التجريبيون:

شكك الدكتور آلان باسي - أستاذ البيولوجيا بجامعة شيفلد - في نتائج البحث، ونقلت عنه محطة "بي بي سي" البريطانية عدم اقتناعه بأن الحيوانات المنوية التي أفرزتها التجربة كاملة، وأشار إلى أن هناك حاجة لإخضاع هذه النتائج لاختبارات إضافية لتحديد مدى نجاح التجربة.

ووافق باسي ـ الذي تخصص في دراسة الحيوانات المنوية لمدة عشرين عامًا ـ الدكتور عظيم سوراني، أستاذ علم وظائف الأعضاء والتكاثر بجامعة كمبرديج البريطانية.

وقال سوراني: إنها خلايا شبيهة بخلايا النطف، وهي جدُّ بعيدة عن أن تكون خلايا نطف حقيقية. واستخدم سوراني في معرض رفضه لفظة "authentic" باللغة الإنجليزية وهي كلمة تجمع عدة معان؛ مثل: حقيقية، وأصيلة، وموثوق بها، وفق ما نقلت عنه صحيفة الجارديان البريطانية، عندما عرضت الأمر على عدد من المهتمين وللمختصين وذكرت آراءهم تحت عنوان: هل يمكن حقًا خلق النطف في المعمل؟

أيضًا الدكتور بيتر براود - أستاذ ورئيس صحة المرأة بجامعة الملك في لندن - رفض مثل تلك التجارب وما أفرزته، ونَحَى في تبرير رفضه منحًى قانونيًا، وأسس رأيه على وجهة نظر علمية، ثم تساءل - بعد أن تخطى فرضية نجاح البحث فعلًا عن أية تجارب يمكن أن تؤكد لنا مأمونية هذه النطف؟، مستشهدًا بما آلت إليه تجارب الاستنساخ وموت النعجة الشهيرة دولِّي، وأكد أنه ما من سبب يدعونا إلى افتراض أن النطف المخلقة معمليًا سوف تكون أكثر مأمونية منها.

#### ب ـ آراء علماء الأخلاق:

أما عن علماء الأخلاق فإن جوزفين كوينتافيل - وهي من المعنيين بالبعد الأخلاقي في البحوث العلمية - شنت هجومًا حادًّا على التجربة، وقالت: إن هذا البحث دليل على الجنون اللأخلاقي؛ حيث يتم تدمير أجنة بشرية لتخليق حيوانات منوية، إنهم يقضون على حياة من أجل احتمال تخليق حياة أخرى، إنني أؤيد علاج العقم، ولكني أعتقد أنه لا يمكنك عمل كل ما تريد القيام به.

كما نزع البعض إلى أن التجربة في حالة تمام نجاحها، وقيام الحيوانات المنوية "المخلقة" بوظيفتها كاملة فيما يتعلق بالإخصاب وإنتاج جنين عند اتحادها ببويضة في رحم أنثى أو في وسط معملي، فإن ذلك يعني انتهاء عهد الرجل، وأن ذلك يفتح الباب أمام الأنماط الجديدة من الأسر التي يمكن أن تقوم على زواج الشواذ جنسيًا.

# ج - رأي علماء الدين الإسلامي:

١. تخليق حيوانات منوية معمليًا.. غير وارد، هشام محمد، مقال منشور بموقع إسلام أون لاين: www.islamonline.net

# ﴿ أَفَرَءَيْتُم مَّا ثُمَّنُونَ ١٠٠ ءَ أَنْتُم تَخَلُّقُونَهُ وَ أَمْ نَحْنُ ٱلْخَلِقُونَ ١٠٠ ﴿ (الواقعة).

وقد تناول علماء الدين هذه المسألة ورفضوها رفضًا باتًا، رغم أن هذه الحيوانات المنوية المنتجة لم يكتمل نموها، ولم تثبت فعاليتها حتى الآن.

فالدكتور محمد رأفت عثمان - عضو مجمع البحوث الإسلامية - يرفض استخدام هذه الحيوانات المنوية المنتجة في المختبرات، ويقول: إن الوسيلة الشرعية الوحيدة المعترف بها في الإنجاب هي أن يكون الحيوان المنوي من الزوج والبويضة من الزوجة، وأية وسيلة غير تلك يرفضها الإسلام شكلًا وموضوعًا؛ لاحتمال التداخل في الأنساب واختلاطها، كما أنه لا يجوز استخدام الخلايا الجذعية من الجنين المسقط تعمدًا من دون سبب طبي يجيزه الشرع لتخليق حيوان منوي منه، كما يفعل هؤلاء العلماء.

وأكد الدكتور عثمان أن الإسلام لا يرفض استخدام العلم، ولكنه يرفض العبث به، وحث على استخدام هذه الخلايا في ضوء الضوابط الدينية في مصلحة البشر؛ مثل علاج بعض الأمراض والتشوهات الخلقية بعد استئذان أصحاب الخلايا أو أوليائهم إذا كانوا أطفالًا؛ لأنه لا يجوز الحصول على الخلايا الجذعية واستخدامها في أي نشاط علمي عليه محاذير شرعية مثل الاستنساخ إلا إذا كان علاجيًّا.

ويقول الدكتور محمد زيدان الباحث الشرعي بمؤسسة إسلام أون لاين: إن هذا العبث العلمي لن يقود إلى شيء؛ لأن الله الخالق استأثر لنفسه بالخلق ابتداء، فقال:

﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَاتُ وَٱلْأَمْنُ ﴾ (الأعراف: ٤٥)، وحيث إنه من المعروف كم هو محوري الدور الذي تلعبه النطف "الحيوانات المنوية" في مسألة الإنجاب والخلق في الأرحام كما عبر عنها القرآن، فإننا نرى أن مثل تلك التجارب لن تفضي إلى شيء ذي بال.

واستطرد الدكتور محمد زيدان موضعًا أن آي القرآن الحكيم حملت التعجيز والإعجاز في خلق النطف بأسلوب قصر وحصر على الخالق البارئ، عندما قال الله تعالى متحديًا: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَّا ثُمَنُونَ ﴿ اللهِ عَلَيْ مَا ثُمَنُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ الله واضحة الدلالة في تعجيز البشر بإنتاج أو تخليق مني يحمل نطفًا تنشأ عنها بإذنه على حيوات جديدة.

واختتم الدكتور زيدان كلامه بأن هؤلاء الذين ما فتأت محاولاتهم في سبر سر

الانسان

الخلق أو الاقتراب منه كمن يحرث في البحر، ولن تقود إلى شيء (١).

وبذلك فقد اتحدت آراء العلماء التجريبين وعلماء الأخلاق وأهل الدين الإسلامي على أن تلك التجربة غير صالحة، فمن الناحية العلمية رأوا أنها حيوانات منوية غير كاملة، وتحتاج إلى مزيد من البحث لاكتشاف صلاحيتها وفعاليتها، ومن الناحية الأخلاقية رأوا أنها ليست خلقًا من العدم كما يدَّعون، كما أنها تؤدي إلى مفاسد عديدة للبشرية؛ مما يعني أنها تتعارض مع الدين الإسلامي الذي يقضى بحرمتها.

رابعًا. استئجار الأرحام لا يُعد خلقًا للأجنة من العدم، وهو مرفوض عند علماء الطب والدين:

استئجار الأرحام له خمس صور تتفق جميعًا في كون الحمل داخل رحم امرأة متبرعة بالحمل، وتلك هي صوره:

الصورة الأولى: وتكون البويضة من متبرعة، والحيوان المنوي من الزوج، ويتم الحمل والولادة من قبل امرأة متبرعة، وسببها كون الزوجة عاقرًا؛ أي: غير قادرة على إنتاج البويضات أو الحمل في رحمها.

الصورة الثانية: تنقل البويضة من متبرعة والحيوان المنوي من متبرع، ويتم الحمل في رحم امرأة ثالثة أجنبية، وسببها كون الزوجة عقيمًا نهائيًا لا أمل لها في الإنجاب وكذلك الزوج.

الصورة الثالثة: وفي هذه الصورة ستقدم متبرعة بويضتها، وسيقدم متبرع حيوانه المنوي وستتبرع ثالثة بالحمل والولادة، وهذه حالة تكثر عند اللجوء إلى مصرف المني (٢).

الصورة الرابعة: وتتم هذه العملية بأن يقدم الزوجان اللقيحة لامرأة أخرى أجنبية تحمل وتلد، وسببها معالجة عقم الزوجة بسبب وجود مرض في الرحم يحول دون استمرار الحمل، أو أن الزوجة قد أزيل رحمها لسبب ما.

الصورة الخامسة: وفيها تقدم الزوجة الأولى بويضتها والزوجة الثانية رحمها للحمل والولادة ويقدم الزوج (أي زوج كلتا الزوجتين) منيَّه، وسببها كون الزوجة الأولى قادرة على الإباضة وغير قادرة على الحمل والولادة، وأما الزوج والضرة فسليمان وقادران على إتمام العملية بنجاح (٣).

<sup>1.</sup> انظر: تخليق حيوانات منوية معمليًا.. غير وارد، هشام محمد، مقال منشور بموقع إسلام أون لاين: www.islamonline.net. الخلايا الجذعية.. إنجاز علمي يثير مخاوف أخلاقية، سهير عثمان، مقال منشور بموقع. www.moheet.com

٢. والفرق بين الحالة الثانية والثالثة أن الحالة الثانية يتفق فيها الزوجان مع رجل أجنبي وامرأة أجنبية يكونان معروفين بالنسبة لهما، أما الحالة الثالثة فإنها تتم عن طريق مصرف المني فلا يُعرف صاحب المني ولا صاحبة البويضة، وإنما يتقدم الرجل بالمني والمرأة بالبويضة للمصرف، ثم يأتي زوجان أو رجل أو امرأة ليأخذ منيًا وبويضة ويتفق مع صاحبة رحم للحمل والولادة.

٣. انظر: أطفال الأنابيب بين العلم والشريعة، زياد أحمد سلامة، مرجع سابق، ص٩٩: ١٠٨.

\_\_\_\_

وقبل أن نتحدث عن رأي علماء الطب والشرع في هذه الصور السابقة للرحم المؤجر نود أن نؤكد على أن استئجار الأرحام لا يعد خلقا؛ إذ الخلق هو الإيجاد من العدم، بينما الذي يحدث في استئجار الأرحام - كما سبق أن شرحنا في الصور السابقة - هو استخدام بويضة موجودة بالفعل وتلقيحها بحيوان منوي موجود بالفعل وزرعها في رحم موجود بالفعل في جسم المرأة، وليس في ذلك خلق من العدم كما ادعى بعض المغالطين حينما قالوا: إن العلم يستطيع خلق أجنة عن طريق الأمومة بالإنابة أو استئجار الأرحام.

أما عن رأي علماء الدين في الصور الخمس السابقة لاستئجار الأرحام؛ فقد اتفقوا على تحريمها جميعًا، وأما من خالف في ذلك لا يعتد برأيه؛ لضعفه ومخالفته لأدلة الجمهور الساطعة.

ورغم الجدل الذي ثار حول الصورة الخامسة من صور استئجار الأرحام، وهي إذا ما كان للزوج زوجتان واستعانت إحداهما برحم الأخرى لحمل بويضتها مع مني زوجها، نقول: رغم الجدل الذي ثار حول هذه الصورة إلا أنه انتهى بالتحريم اعتمادًا على أدلة واضحة.

وإليكم فتوى الشيخ عطيه صقر ـ رئيس لجنة الفتوى بالأز هر، بتاريخ مايو ١٩٩٧م ـ عندما سُئل عن حكم تأجير الرحم؛ فقال:

هذه الصورة حكمها التحريم؛ لأن فيها صورة الزنا، والزنا محرم بالكتاب والسنة والإجماع؛ وذلك لأمور من أهمها أمران:

أ- المحافظة على الأنساب إذا كان الرجل والمرأة قابلين للإنجاب، بصلاحية مائه وصلاحية بويضتها، فلا يُدرى لمن ينسب المولود ويكون مصيره الضياع، وقد صح في الحديث الذي رواه البخاري ومسلم أن النبي في قال: "الولد للفراش وللعاهر الحجر"(١).

ب- صيانة الأعراض عن الانتهاك وحماية الحقوق لكل من الرجل والمرأة، وفي الزنا وقعت المتعة الجنسية بغير الطريق الشرعي الذي يدل عليه قول الله تعالى في صفات المومنين المفلحين: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴿ اللَّا عَلَىٓ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴿ اللَّهُ مَنْ البَّعَىٰ وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ﴿ اللَّهُ عَيْرُ مَلُومِينَ ﴿ اللَّهُ مَنْ أَرْبَعَىٰ وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهَا اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

(المؤمنون).

وتظهر الحكمة الثانية في تحريم الزنا إذا كان أحد الطرفين غير صالح للإنجاب كما في الصورة المذكورة في السؤال؛ حيث توقف جسم المرأة عن التبويض، فإذا كان مجرد دخول ماء الرجل الغريب عن المرأة في رحمها حرامًا فكيف بدخول ماء وبويضة "بويضة ملقحة بمائه"؛ أي دخول جنين أو أصل جنين غريب عنها؟! إن

١. صحيح البخاري (بشرح فتح الباري)، كتاب: الحدود، باب: للعاهر الحجر، (١٣٠/١٣٠)، رقم (٨١٨).

#### الانسان

الحرمة تكون من باب أولى (١).

كما يرفض الشيخ عطية صقر الصورة الخامسة من صور استئجار الرحم، وهي ما إذا كان الرجل متزوجًا من زوجتين، الأولى لا ينتج جسمها بويضات لسبب أو لاخر، أو لا يمكن أن تحمل باستعمال بويضاتها هي، فهل يمكن أن تؤخذ بويضة من الزوجة الثانية تلقح بحيوان منوى من زوج المرأتين، ثم يوضع الجنين في رحم الزوجة الأولى لتحمل وتلد، هل يجوز ذلك؟ وإذا كان لا يجوز، فلماذا ما دام الأب واحدًا والعملية كلها تتم داخل إطار علاقة زوجية مشتركة؟ والجواب: إذا أخذت بويضة الزوجة الثانية الملقحة بمنى زوجها ووضعت بدون إذنها وموافقتها في رحم ضرتها الأولى كان ذلك حرامًا؛ لأنه اعتداء على حق الغير بدون إذنه، والكل يعلم ما بين الضرائر من حساسية شديدة، وأثر ذلك على الأسرة.

وإن كان بإذنها وموافقتها يثار هذا السؤال: لماذا يلجأ الزوج إلى هذه العملية؟ إن كان لمصلحة تعود عليه هو مثل كثرة الإنجاب الحاصل من زوجتين لا من زوجة واحدة، فقد يكون ذلك مقبولًا إن دعت إليه حاجة أو ضرورة، مع التأكد من القيام بواجب الرعاية الصحيحة، ومع ذلك لا أوافق عليه لما سيأتي بعد من العلاقة بين الإخوة الأشقاء والإخوة غير الأشقاء والإخوة عير الأشقاء والإخوة عير الم

وإن كان لمصلحة تعود على الزوجين، فإن المصلحة العائدة على الزوجة الثانية الصالحة للإنجاب ليست ذات قيمة، بل قد يكون في ذلك ضرر على أو لادها عند تقصير الأب عن الوفاء بحق هذه الكثرة من الأولاد، أو بضآلة نصيب أو لادها من ميراث أبيهم حيث يوزع على عدد كبير من أولاده.

وإذا كانت المصلّحة عائدة على الزوجة الأولى التى لا تنجب فإنها تتمثل فى أمرين مهمين؛ أوَّلهما إرضاء عاطفة الأمومة وعدم الشعور بنقصها بالنسبة لضرتها لكنها لا تتحقق إلا إذا كان أو لادها ينسبون إليها، وقد تقرر ـ كما سبق ذكره ـ أنها مجرد أم حاضنة، وما ينتج منها فهو لزوجها ولضرتها صاحبة البويضة، فإذا عرفت أن من يولد منها فهو لضرتها فلماذا تتعب نفسها بالحمل والوضع دون فائدة لها؟ إذا ليست هناك مصلحة لها قيمتها من هذه العملية لكلتا الزوجتين، ولا يجوز للزوج أبدًا أن يجعل ما تلده الزوجة الأولى الحاضنة أو لادًا لها، لمعارضته ما سبق ذكره ولأنهم سيكونون بذلك بالنسبة لأولاد الزوجة الثانية صاحبة البويضة إخوة غير أشقاء؛ أي إخوة من أب فقط، وهذا له أثره في الميراث إذا توفي أحد الإخوة، فالأخ الشقيق يحجب الأخ لأب، والحاضنة إذا ماتت لا يحق لها شرعًا أن ترث ممن ولدتهم ولا أن يرثوا منها، فالأمومة النسبيّة مقطوعة، وذلك إلى جانب ما يكون بين الأولاد من كل من الزوجتين من حساسيات معروفة لها آثار غير طيبة.

وهنا يمكن أن نقول: إن المفاسد المترتبة على هذه العملية أكبر من المصلحة العائدة على الزوج والزوجتين، والقاعدة الشرعية تقول: درء المفاسد مقدَّم على جلب

١. انظر: موقع وزارة الأوقاف. www.Islamic-council.com

المصالح. ولهذا أُرجِّح عدم جواز هذه العملية، وإذا كان للزوج رغبة فى كثرة الإنجاب فأمامه الوسائل المشروعة الأخرى، مع مراعاة واجب العدل فى معاملة الزوجات والأولاد.

وعلى هذا، فإنه لا يجوز أن تكون إحدى الزوجتين أمًّا حاضنة لبويضة ملقحة هي للزوجة الأخرى؟ فالأم الحاضنة لا يجوز لها أن تدخل رحمها ماء غير ماء زوجها، وفي الصورة المذكورة وإن كان الماء ماء زوجها فإن البويضة ليست لها، وعلى فرض التجاوز في ذلك إذا كانت حضانتها للبويضة بإذن صاحبتها فإن الآثار المترتبة عليها والتي سبق بيانها في إجابة السؤال السابق تجعلني أُرجِّح عدم الجواز (۱).

وقد فصل الدكتور رأفت عثمان سعيد القول في موضوع استئجار الأرحام، وعرض بالتفصيل أسباب تحريم هذا الاستئجار، فليرجع إليه من شاء الاستزادة، ولكن سنكتفي هنا بعرض عناوين هذه الأسباب منعًا للإطالة، وهذه الأسباب منها ما يحرم الصور الأربعة الأولى فقط، ومنها ما يحرم الصور الخمسة كلها، وهي:

- ١. عدم وجود زوجية بين صاحب الحيوان المنوي وصاحبة الرحم البديلة.
- ٢. وجود ارتباط شرعى بين حق الإنجاب من رحم معينة وجواز الاستمتاع الجنسى بصاحبة هذا الرحم.
  - ٣. عدم قابلية الرحم للبذل و الإباحة.
  - ٤. الشرع حرم كل ما يؤدي إلى حدوث النزاع والخلاف بين الناس.
    - احتمال حمل الأم البديلة من زوجها.
    - ٦. احتمال التدليس من المرأة المستأجرة.
    - اختلاط الأنساب أمرٌ وارد<sup>(۲)</sup>.

وإذا كان هذا هو رأي علماء الدين، فما هو رأي الأطباء في مسألة استئجار الأرحام؟

لقد عبر الدكتور محمد فياض ـ رئيس الجمعية المصرية للخصوبة والعقم ورئيس الجمعية الإفريقية لصحة الأم والطفل ـ عن وجهة نظره هو وزملائه من الأطباء، وقرر أنهم ضد هذه الفكرة في نقابة الأطباء، وبأن نقيب الأطباء وزملاءه وضعوا ضوابط قانونية وأخلاقية لمنع إجراء هذه العملية في عشرات المراكز بمصر (٣).

ويشير الدكتور عبد الهادي مصباح - أستاذ المناعة والتحاليل الطبية - إلى خطورة الرحم المؤجرة، فيقول: "إن رحم المرأة غير مسئول عن الصفات الوراثية نظريًا، ولكن هناك أشياء لا نستطيع أن نفهمها في فترة وجود الجنين في الرحم أثناء فترة الحمل، وأن الجينات المأخوذة من الحيوان المنوي من الأب والبويضة من الأم،

١. انظر: موقع وزارة الأوقاف. www.Islamic-council.com

۲. انظر: استنجار الأرحام، د. رأفت عثمان سعيد، بحث منشور بموقع: باب www.bab.com

٣. انظر: تأجير الأرحام بين العلم والقرآن، مقال منشور بموقع: إشراقة www.ishraqa.com

#### الانسان

يحدث بينهما امتزاج لاختيار الصفات التي سوف يكون عليها المولود، وعلى الرغم من أن ذلك يحدث في الأيام الأولى من الإخصاب، فإن هناك بعض الجينات التي تحمل صفات معينة تكون كامنة وتحتاج إلى ظروف بيئية معينة لكي تظهرها، وهذا ما نخشاه من وجود الجنين في رحم أمِّ غير أمه، وقد يحدث تغيير وتنشيط لهذه الصفات في بعض الجينات الوراثية الموجودة بالفعل في هذا الجنين، والتي لا نرغب في ظهورها في الأحوال العادية، وهذا يدل على إمكانية تأثر الجنين بالصفات الوراثية لصاحبة الرحم المؤجرة (١).

ولكل ما سبق أن ذكرناه رفض الأطباء تأجير الأرحام رفضًا قاطعًا؛ فالدكتورة نادية الجندي ـ وكيل أول وزارة الصحة ـ رفضت الفكرة تمامًا وأكدت أن أحدًا لا يجرؤ على عرض هذه الفكرة أمام البرلمان المصري، خاصة بعد الرفض الكامل لها وتحريم مجمع البحوث الإسلامية للفكرة، كما أن مجتمعنا شرقي يحافظ على الأنساب والعرق.

وأضافت أنه إذا كانت هذه الفكرة تُطبَّق في أمريكا وأوربا فلا يجوز تطبيقها هنا؛ لأن هذا يعني اختلاط الأنساب، كما أن صفات الطفل تأتي من المرأة الحامل به لأنها تؤثر فيه أيضًا، والفكرة من الناحية الاجتماعية والإنسانية أيضًا مرفوضة تمامًا.

وحاليًا في أوربا وأمريكا تشهد هذه القضايا نزاعات على أمومة الجنين، ولم تستطع المحاكم التوصل إلى قرار بشأنها بسبب الحيرة في تحديد أم الطفل، فلماذا نلقي بأيدينا إلى التهلكة؟ فيما نفى أطباء أمراض النساء والولادة في مصر وجود مثل هذه الحالات؛ حيث أكدت الدكتورة أميمة إدريس ـ رئيس قسم النساء والولادة بمستشفى قصر العيني ـ أن وضع سائل منوي في رحم امرأة أجنبية يعد زنا في الشريعة الإسلامية، ولا يجوز حتى مجرد التفكير في هذه الفكرة وليس تطبيقها.

وقال الدكتور جلال البطوطي - أستاذ أمراض النساء والولادة - أنه يمكن التوصل إلى حل لهذه المشكلة بالعلم دون مخالفة الشريعة الإسلامية واستغلال العلم في أشياء محرمة، مثل تكثيف الجهود للتوصل إلى طريقة لزرع الرحم كحل جذري لهذه المشكلة؛ حيث إن الدين لا يرفض زرع الرحم، أو نقله من امرأة لأخرى، كما أنه ليس ممنوعًا علميًّا، فلماذا نلجأ إلى الأشياء المحرمة؟

واتفق علماء النفس على أن لهذه الفكرة الكثير من المشكلات النفسية والآثار السلبية؛ حيث أكد الدكتور فكري عبد العزيز للستاذ علم النفس أن الإحساس الوجداني الإنساني المتعارف عليه من خلال الإرسال والاستقبال للإحساسات، التي تعتبر أساس العلاقات الإنسانية والأسرية، يلزم لها الشعور بالأمان النفسي والصحي والاجتماعي، ويكون هذا من خلال الوجود الطبيعي للإنسان في أن تكون بداية تكوينه في رحم أمه، ثم إحساس الأم بآلام الوضع ومتابعة الأسرة للابن في مرحلة الرضاعة

٣٩

<sup>1.</sup> إعلان على الإنترنت أثار الجدل حول الوسائل الجديدة للإخصاب، أحمد شعبان، موقع: الاتحاد www.alittihad. ae

ثم الطفولة المبكرة ثم الطفولة المتأخرة ثم النضوج والمراهقة؛ لكي يكتمل الارتباط بين الزوجين.

فيما أكد علماء الاجتماع على أن هذه الفكرة تحايل غير مشروع على الأمومة والأبوة؛ حيث تقول الدكتورة عزة كريم ـ أستاذة علم الاجتماع: إن الأمومة لها شروط لتكوين الجنين منذ اللحظة الأولى، وليس فقط لمجرد العلاقة الزوجية التي لا تعبر عن الأمومة والأبوة.

وتشير عزة كريم إلى أن الطفل سيولد في ظروف صراع بين المرأتين؛ مما يؤدي إلى إحساسه بالتمزق والضياع وعدم القدرة على تحديد أيهما أمه ويشعر بعدم الانتماء إليهما، ويرفض المجتمع الذي وضعه في هذا الموقف (١).

ولعل القارئ الكريم عندما يقرأ آراء هؤ لاء العلماء في مختلف المجالات الطبية والدينية والأخلاقية والنفسية والاجتماعية والتي ترفض تأجير الأرحام يدرك خطورة هذا الأمر وبشاعته، ويدرك أن العلم إن لم يقم على أسس من الأخلاق والدين يؤدي إلى تدمير وإفساد المجتمع، كما يدرك القارئ في ختام هذه الشبهة أن العلم لا يستطيع أن يتحدَّى المشيئة الإلهية، وأن العلم مهما تطور لن يخلق شيئًا من العدم، وإنما يعتمد على ما خلقه الله: ﴿ ٱلَّذِى ٓ ٱحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلقَهُ أَو بَدَاً خَلَق ٱلْإِنسَنِ مِن طِينِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

AND ENTITIES STATES

(السجدة).

www.eajaz.org

١. تأجير الأرحام في مصر يثير جدل الأطباء وأساتذة علم النفس والاجتماع، شموس التمامي، مقال منشور بجريدة الشرق الأوسط، بموقع www.aawsat.com

# A SOEMANCE SOME BURGERS

# رابطة العالم الإسلامي Muslim World League الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسُنّة INTL. COMMISSION ON SCIENTIFIC SIGNS IN QUR'AN & SUNNAH

إحدى هيئات رابطة العالم الإسلامي ذات الشخصية الاعتبارية المستقلة؛ تسعى لإظهار أوجه الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة، والعمل على نشرها. أنشئت بقرار من المجلس الأعلى العالمي للمساجد في دورته السادسة لعام ١٤٠٤ هـ، لتوفر وسيلة معاصرة للدعوة الإسلامية تقدم بها البرهان الساطع والحجة البالغة على صدق الرسالة المحمدية من خلال العلم؛ هذا الشاهد العدل الذي ارتضاه عالمنا المعاصر حكماً ومرجعاً.

# الرؤيـة

هيئة عالمية رائدة . . لمعجزة نبوية خالدة.

# الرسالة

تحقيق أبحاث الإعجاز العلمي في القرآن والسنة وإظهارها للناس كافة.

# الاستراتيجية

- مرجعية شرعية وعلمية لعلوم الإعجاز العلمي في القرآن والسنة.
  - نشر وإبراز أوجه الإعجاز العلمى في القرآن والسنة.
    - تنمیة الموارد المالیة و تنویع مصادرها.
- استخدام النقنيات الحديثة وتطويرها لخدمة برامج وأهداف الإعجاز العلمي في القرآن والسنة.

رقم حساب الهيئة بالبنك الأهلي التجاري SA751 0000000 155055 000109

www.eajaz.org e-mail: info@eajaz.org