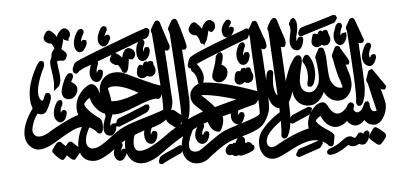
# الوحي القرآني في الفكر اللاهوتي

دراسة تحليلية نقدية

الدكتور عبد الراضي محمد عبد المحسن



#### 

الحمد لله رب العالمين حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه، كما يحب ربنا ويرضى، كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله الخاتم المبعوث رحمة للعالمين بشيراً ونذيراً بوحي قرآني، مبيِّن لما سبقه من الوحي ومهيمن عليه. وبعد،

فعندما شرع العالم الإسلامي يتلمس طريقاً للخلاص من سطوة العالم الغربي المتشرع بالنصرانية والمتسلط على مقدرات العالم الإسلامي وعلى حوانب عدة من حياته الثقافية والفكرية والعلمية منذ إسقاط الخلافة العثمانية وبدء الحقبة الاستعمارية، أخذ المسلمون في استجلاء طبيعة التسلط الغربي، ومجالاته وأدواته، وأبعاده، وأشكاله، وخطورته على الحياة الدينية والفكرية في العالم الإسلامي بوصفها القوة المحركة للنشاط الإنساني والسياج الواقي من مخاطر مسخ الهوية وتذويب الكيان وتدمير المناعة الذاتية اللازمة لبناء الحضارات وتأسيس الأمم والكيانات.

فاتجهت الأنظار إلى الاستشراق والتنصير (التبشير) وحدهما بوصفهما بيت الداء والأداة الفاعلة للعالم الغربي في الصراع والسيطرة، فاستفاضت الدراسات والبحوث حول الاستشراق والمستشرقين، والتبشير والمبشرين، رصداً: لأنشطتهم، وجهودهم، ومناهجهم، وآرائهم، ومعالجاتهم الفكرية للديانة الإسلامية، ونبيها، وقرآنها، وأصولها الإيمانية، وتشريعاتها التعبدية، وقوانينها الأخلاقية، وإنجازاتها الحضارية، ومجتمعاتها البشرية.

فأقيمت الندوات والمؤتمرات، وأُعِدَّتْ الكشافات والموسوعات، وتأسست مراكز البحوث والأقسام العلمية بالكليات والجامعات.

وذلك دون التفات أو عناية تذكر بالفكر اللاهوتي وعلاقته بالدراسات الاستشراقية والتنصيرية التي ولدت في كنف الفكر اللاهوتي، ونشأت وترعرعت في عنايته، فكان اللاهوتيون والفكر اللاهوتي التربة التي غذّت الدرس الاستشراقي، والجذر الذي استوت عليه سوق البحوث الاستشراقية والتنصيرية ونمت أغصن وفروع الاستشراق والمستشرقين والتنصير والمنصرين.

فقد كان اللاهوتيون والرهبان هم الطبقة المثقفة في العالم النصراني، فكانوا الأقدر على القيام بمهام العمل الاستشراقي والتنصيري بحكم المعرفة العلمية وبحكم الدوافع المحركة لمثل هذا العمل؛ لذلك جاء اللاهوتيون والرهبان في طليعة المستشرقين والمبشرين، وما زالت لهم اليد الطولى سواء من خلال أديرتهم المختلفة المنتشرة في ربوع العالم الإسلامي، مثل:

البندكتيين، الفرنسيسكان، الدومينيكان، اليسوعيين، الآباء البيض، الكيوشيين، الكرمليين. أو من خلال المؤسسات اللاهوتية الرسمية المسؤولة عن العمل التنصيري والاستشراقي جزءاً من العمل الكهنوتي في الكنيسة.

ولا يمكن كذلك بحال إغفال دور الفكر اللاهوتي في صياغة الوعي الثقافي والحضاري والفكر الديني في العالم الغربي، الذي وإنْ أعلى راية العلمانية إلا أنه لاهوتي بحت في رؤيته للإسلام.

ولم تنحصر أهمية الدَّور اللاهوتي في كون اللاهوتيين هم القاعدة البشرية للنشاط الاستشراقي والتنصيري حول الإسلام، بل تجاوزته إلى الطبيعة النوعية للعمل اللاهوتي ضد القرآن الكريم:

فقد كان اللاهوتيون أصحاب المبادرة الأولى في التصدي للقرآن الكريم بحثاً ودراسة وتصنيفاً وهجوماً بواسطة القديس يوحنا الدمشقي أحد كبار آباء الكنيسة اليونانية الذي عاش في بلاط بني أمية، وقد ظلّت الدراسات القرآنية حكراً على اللاهوتيين قروناً طويلة قبل أن يعرف تاريخ الدراسات القرآنية غيرهم من المختصين العارفين باللغة العربية والثقافة الإسلامية ممن يسمى بالمستشرق.

إذ إن ذلك يعود إلى ما بعد عام (١٣١١ه) (١٣١١م) أي بعد سبعة قرون من ظهور الإسلام، عندما قرر مجمع فيينا الكنسي إنشاء خمسة كراسٍ لتعليم اللغة العربية في أكبر خمس جامعات في أوربا (باريس، أكسفورد، بولونيا، سلمنكا، جامعة الإدارة المركزية البابوية، وعَيَّن للتدريس فيها مدرسين كاثوليكيين؛ من أجل التمهيد والإعداد لارتداد العرب إلى المسيحية (١).

وكان اللاهوتي المعروف الأب بطرس الموقر رئيس رهبان دير كلوني القائم على أول ترجمة لاتينية لمعاني القرآن الكريم (٥٣٨هم) (١١٤٣م)، فكانت أول لغة من لغات العالم الغربي يمكن أن تُقرأ بها معاني القرآن الكريم.

ومثّل القديس توما الإكويني (٦٢٦- ٦٧٣ه) (١٢٧٥ - ١٢٧٥م) اللاهوتي الدومينيكاني الذي يعد أكبر مفكري الغرب في العصور الوسطى، والذي أصبح فكره اللاهوتي المذهب شبه الرسمي للكنيسة الكاثوليكية، مثّل

<sup>(1)</sup> Francis Dvornilk, *The Ecumenical Councils*, pp. 65 – 66, Hawthorn Books. New York, 1961.

وانظر: يوهان فوك، تاريخ حركة الاستشراق، ص ٣٦ بترجمة عمر العالم، دار قتيبة، ط الأولى، دمشق، بيروت ١٤١٧هـ - ١٩٩٦م.

برأيه اللاهوتي في القرآن الكريم نقطة فارقة في تاريخ الجدل الديني ضد القرآن الكريم.

وجاء اللاهوتي مارتن لوثر (٨٨٨- ٩٥٣هـ) (١٤٨٣. ١٥٤٦م)؛ ليؤسس بتفكيره اللاهوتي حول القرآن الكريم، العقيدة والفكر الديني للبروتستانت طوال القرون الستة المنصرمة.

وربما يكون السبب وراء غياب الاهتمام اللازم بالفكر اللاهوتي حول القرآن الكريم ما تتطلبه مثل هذه الدراسات من تخصص منهجي في حقل الديانات المقارنة، ومعرفة جيدة بتاريخ الفكر الغربي عامة، والفكر اللاهوتي على وجه الخصوص، وإلمام واسع بمصادره التي تكون في الأعم الأغلب باللغات الأوربية، وهي متطلبات قلما تتوافر لكثير من المهتمين بالاستشراق؛ نظراً لوفرة الترجمات العربية لتاريخ الاستشراق وأعمال المستشرقين، ولكون أكثر الباحثين حول الاستشراق من ذوي الاختصاص في الدراسات العربية أو الإسلامية العامة.

لأجل ذلك استلزمت الضرورة العلمية ودواعي المنهجية البحث في الفكر اللاهوي حول الوحي القرآني؛ لتجلية جوانب ذلك الفكر، ومصادره، وطرائقه، وتأثيره في صياغة الوعي الثقافي والفكري الغربي بالقرآن الكريم وانعكاسات ذلك على توجهات الاستشراق وغيره من الأنشطة العلمية والثقافية في الغرب، وكذلك طروحات الفكر اللاهوي عبر مراحله التاريخية، ومن خلال أطيافه المذهبية المتعددة: اللاهوت السرياني (اليوناني)، اللاهوت البيزنطي، اللاهوت اللاهوت البروتستاني.

وما كان لنا أن نقارف خطايا المؤاخذات على الغربيين (الهوتيين

. مستشرقين . مبشرين في بحوثهم عن الإسلام والعروبة من تجافٍ عن الموضوعية، وتجاوز لأصول المنهجية العلمية في تحصيل المعلومات وإصدار الأحكام.

فكان المنهج التحليلي النقدي هو الأنسب لمعالجة الموضوع في قراءة تحليلية دقيقة لمعطيات الفكر اللاهوتي في كل مرحلة من مراحله على حدة من خلال أبرز النماذج الفكرية اللاهوتية التي عرفت بما المرحلة، مع تقويم نتاج الفكر اللاهوتي في كل مرحلة، ثم التعقيب في الخاتمة بقراءة تحليلية شاملة لمعطيات الفكر اللاهوتي عبر مراحله مجتمعة، قراءة تقدف إلى استخلاص المعالم الأساسية المؤلِّ وقة لهيكله.

والتماساً للموضوعية وتحرياً لأصول المنهجية العلمية في استقصاء المعلومات وإصدار الأحكام، فإن اعتماد البحث كان على مصادر تاريخ الفكر اللاهوتي في مظانها الأصلية، فلم يُعوَّل على أي مرجع وسيط لباحث مسلم أو عربي، بل إن الحرص كان كبيراً على تأصيل الرؤى اللاهوتية حول الوحي القرآني من المصادر الأجنبية، فلم يُعتمد في الكتب المترجمة إلا على النزر اليسير الذي لا يجاوز عدد أصابع اليد الواحدة، وذلك كي نضمن الإفلات من قبضة الادعاء بأننا نحن. المسلمين. ذاتيون لا نكتب عن الآخر إلا ما نستشعره وليس ما هو كائناً.

وقد جاء البحث في خمسة مطالب وخاتمة، خصص مطلب لكل مرحلة من مراحل اللاهوت الخمسة: السرياني، البيزنطي، اللاتيني، الكاثوليكي.

أما الخاتمة فجاءت قراءة تحليلية شاملة لمعطيات المراحل الخمس، وذلك

بهدف استخلاص المعالم الأساسية المؤلّفة لهيكل الفكر اللاهوتي حول القرآن الكريم، ثم ذُيِّل البحث بقائمة تفصيلية لمصادره ومراجعه.

والله أسأل أن يكون من وراء القصد، وأن يكون التوفيق قدر البحث وحظه، وأن يعلمنا. سبحانه. ما جهلنا، وأن ينفعنا بما قد نكون علمنا، فله الحمد والمنة في البدء والختام.

# المطلب الأول الوحي القرآني في الفكر اللاهوتي السرياني

يقصد باللاهوت السرياني لاهوت النصارى الناطقين باللغة السريانية في سوريا الذين اعتنقوا العقيدة المونوفيزية القائلة بطبيعة واحدة في المسيح، ويسمى أتباع تلك العقيدة كذلك باليعاقبة، نسبة إلى الأسقف يعقوب البرادعى الذي نظم الكنيسة السريانية في القرن السادس الميلادي<sup>(۱)</sup>.

وتضم الكنيسة السريانية إلى جانب اليعاقبة طائفة الروم الأرثوذكس التي تقول بالطبيعتين والمشيئتين، مثل: اللاتين، لكنها تخالفهم في قولها بانبثاق الروح القدس من الآب وحده .

وبذلك لا يكون اللاهوت السرياني موحداً، ولا يؤلّف كنيسة مستقلة، بل يجمع رؤىً وأفكاراً لاهوتية متعددة تتبع كنائس مختلفة، إنما الجامع بينها هو اللغة السريانية التي حُفظت بها الكتابات اللاهوتية وبها كان يتم تداول الأفكار وإقامة الطقوس والشعائر.

وقد كان النصارى السريان في خط المواجهة الأول مع الوحي القرآني، فصدر عنهم أول رد فعل عقدي نصراني تجاه بزوغ الوحي القرآني، ويرجع ذلك إلى أن اليعاقبة كانوا أوائل الطوائف النصرانية التي عايشت انتصار الإسلام في فتوحات بلدان المشرق وبخاصة بلاد الشام ومصر، إذ كان ينتشر

<sup>(</sup>١) الأب جان كمبي، تاريخ الكنيسة، ص: ١٣٠. ١٣١، بترجمة الأب زكي الفرنسسكاني وآخرين، طبع دار المشرق، بيروت، ط الأولى ١٩٩٤م.

مذهب الطبيعة الواحدة، وأهم الكتابات اللاهوتية حول الوحي القرآني في مرحلة المواجهة المبكرة تُلتمس لدى:

## القديس يوحنا الدمشقى (٥٦ - ١٣٢هـ)(٥٦٥ - ٤٧٩م):

يوحنا الدمشقي أول لاهوتي نصراني ترد في كتاباته مقالات عن الإسلام والوحي القرآني، وليس ذلك فحسب مناط أهمية كتاباته، ولكن الأثر الكبير الذي حلَّفته تلك الكتابات في بناء موقف اللاهوت النصراني من الإسلام عامة ومن الوحى القرآني خاصة.

فقد كوَّنت رؤية الدمشقي ورأيه في الوحي القرآني الوعي اللاهوتي النصراني بالوحي القرآني، وغدت نظرية علمية معوّلاً عليها لدى علماء اللاهوت في الأعصر التالية بدءاً باللاهوت البيزنطي، ومروراً باللاهوت اللاتيني، وانتهاء باللاهوت الكاثوليكي والبروتستانتي المعاصر (۱).

ويرجع الأثر البالغ ليوحنا الدمشقي إلى احتكاكه المباشر بالإسلام حضارة وديناً وشعباً حيث عاش بين المسلمين وفي بلاط الخلافة الأموية، كما أن إجادته العربية مكَّنته من الاطلاع المباشر على القرآن الكريم، وتعاليم النبي صلى الله عليه وسلم؛ مما أعطى آراءه في الإسلام طابع الخصوصية والمعرفة العميقة الواقعية بالإسلام ونبيه (٢).

لذلك عُدَّت آراؤه اللاهوتية في القرآن الكريم ونبي الإسلام أفضل ما جاء به يوحنا من آراء لاهوتية، بل إن الفكر المسيحي في الغرب قد استقر

<sup>(1)</sup> Ludwig Hagemann, *Christentum contr Alslam*, p117, Wissenschafthliche Buchgesellschaft: Darmmstadt, 1999.

<sup>(2)</sup> Ludwig Hagemann, ibid, p:16.

على أن يوحنا الدمشقي لم يأت برأي لاهوتي أصيل سوى تلك الآراء(١).

وقد وردت آراء يوحنا الدمشقي اللاهوتية حول الوحي القرآني في القسم الثاني من عمله اللاهوتي المعنون برينابيع المعرفة)) والذي ضمّنه آراءه في الإسلام في إطار تأريخه للبدع والهرطقات، وتتلخص رؤية الدمشقي اللاهوتية للإسلام ونبيه وكتابه في (٢):

المسلمين بالسرازنيين (Saracens)، لأن هذا الوصف تشويه إتيمولوجي المسلمين بالسرازنيين (Saracens)، لأن هذا الوصف تشويه إتيمولوجي الحذور الإسلام، فالسرازنة تعني التي أبعدتهم سارة باحتقار، إشارة إلى استبعادهم من رابطة الإبراهيمية التي جمعت أبناء سارة من اليهود والنصارى.

٢ . تصنيف الإسلام بوصفه هرطقة مسيحية جديدة مُؤْذنة بقدوم المسيح الدجَّال.

٣ . تأليف النبي . صلى الله عليه وسلَّم . القرآن الكريم اعتماداً على المصادر الثلاثة الآتية:

. المعرفة المشوهة بأسفار العهد القديم والعهد الجديد.

<sup>(</sup>١) لويس غرديه . جورج قنواتي، فلسفة الفكر الديني بين الإسلام والمسيحية (٢/٤٣) دار العلم للملايين، بيروت، ط الأولى ١٩٦٧م.

بابا دوبولس، تاریخ کنیسهٔ أنطاکیه، ص: ۵۲۸، بترجمهٔ استفانس حداد، منشورات النور ۱۹۸۶م. (۲) راجع کلا من:

Ludwig Hagemann, op. cit. pp. 16 – 17. Kotter B, Johanmes von Damaskus, pp. 127 – 132, Theologische Realenzyklopadie XVII: London – New York – Bonn, (1988). بالإضافة إلى ما سيرد من مصادر أخرى في الصفحات التالية حول آراء الدمشقي.

<sup>=</sup> دانييل ساهاس، حدل يوحنا الدمشقي مع الإسلام، ص: ١٢٣ . ١٢٨، مجملة الاجتهاد . بيروت، عدد (٢٨) السنة السابعة (٢١٦هـ ١٩٩٥م).

. أحلام اليقظة التي تلقاها النبي . صلى الله عليه وسلم . في النوم.

. التعلم على يد الراهب الأريوسي المهرطق.

وتقوم بنية الرؤية اللاهوتية الدمشقية على أسطورة تعلم النبي. صلى الله عليه وسلم. على يد راهب أربوسي منشق عن الكنيسة، ولما كان الاحتلاف مع الآراء اللاهوتية السائدة في الكنيسة يُعد انشقاقاً يُطعن صاحبه على الملأ، ويحكم عليه بالهرطقة، فإن ما يترتب على ذلك أن يكون ما تلقاه محمد صلى الله عليه وسلم على يد هذا الراهب هرطقه مسيحية، وبهذا صنف الدمشقي الإسلام، ثم حاول تفسير الاختلافات العقدية الجذرية بين القرآن الكريم واللاهوت المسيحي، وبخاصة رفض القرآن الحاسم ونفيه صحة الاعتقاد في: ألوهية المسيح، وبنوة المسيح، والتثليث، والصلب والفداء، وهي أساس اللاهوت المسيحي التي لا يتم الإيمان النصراني إلا بما، فأرجع تلك الاختلافات إلى الآراء المنشقة التي اعتنقها ودعا إليها آريوس أسقف الإسكندرية الذي رفض كل محاولات تأليه المسيح ومساواته بالله تعالى، وبقي عند كونه عليه السلام عبداً ورسولاً.

ويعد الأساس الذي قامت عليه الرؤية اللاهوتية للدمشقي موضع الوهن والغموض والاختلاف فيها، فقد بدأ الخلاف واسعاً في اللاهوت البيزنطي واللاهوت اللاتيني اللذين تلقيا رؤية الدمشقي بالقبول، حول تعيين شخصية معلم النبي . صلى الله عليه وسلم . وتحديد هويته المذهبية، والدور الذي قام به في ظهور الوحى القرآني<sup>(۱)</sup>:

<sup>(1)</sup> Ludwig Hagemann, op. cit. p. 17 – 18.

فقد تعددت الأسماء المقترحة لهذا المعلم، فظهر باسم: سيرجيوس، نسطوريوس، جيورجيوس، نيكلاوس، يوحنا.

كما تباينت هويته اللاهوتية، فهو يبدو أريوسيًّا مرة، ومرة نسطوريًّا، وأخرى مونوفيزتيًّا من دعاة القول بالطبيعة الواحدة.

وكذلك اضطرب اللاهوتيون البيزنطيون، واللاتينُ حول الدور الذي قام به ذلك الراهب الأسطورة، وهل قام بتعليم النبي . صلى الله عليه وسلم . بطريقة سرية غامضة أقرب إلى الأسرار الصوفية، أو أنه هو الذي قام بتأليف القرآن بنفسه؟

واختلفوا كذلك حول الغرض الذي قام لأجله المعلم بتعليم النبي. صلى الله عليه وسلم. وهل كان نتيجة فشله في الحصول على رتبة كنسيَّة أعلى كان قد ترشح لها، أو أن أخلاقه السيئة كانت وراء تسخير نفسه للشيطان وقيامه بمساعدة محمد . صلى الله عليه وسلم . على تكوين نحلة جديدة؟

ولا شك أن هذا التباين من خصائص عالم الأساطير المرن القابل للتغير والتباين حسب المزاج الثقافي والنفسي لمتلقي الأسطورة، وهذا يختلف عن عالم الحقائق التاريخية والعلمية التي لا تحتمل الاختلاف إلا في حواشيها وليس في معالمها الأساسية.

ولقد مارس التصور اللاهوتي ليوحنا الدمشقي حول القرآن نفوذاً منقطع النظير على كل فكر لاهوتي يحاول فهم الإسلام وفق مقياس مرسوم

<sup>-</sup> Ludwig Hageemann, *Christentum und Islam zwischen Konfrontation und Begegnung*, pp. 22 -23, Wuerzburg: Altenberge, 1994.

مثلما فعل بطرس الموقر (٤٨٥ . ٥٥١ م) (١٠٩٢م . ١٥٥٦م) فيما بعد، وقد استمر الأمر على ذلك النحو حتى القرن العشرين كما يحكى الأب روبير كاسبار المستشرق اللاهوتي المعروف من جماعة (الآباء البيض) التبشيرية، عن أستاذه الأكاديمي الذي بدأ محاضرته عن الإسلام عام ١٩٥٢م بقوله:

(رإن الإسلام ديانة شيطانية، وشيطانية خاصة جدًّا، وإذا كان الإنسان لا يستطيع أن يكذِّب اشتمال القرآن على بعض الحقائق والعناصر الإيجابية، فإن تلك الأشياء حيلة شيطانية خالصة، تخفَّى الشيطان وراءها ليضل الأرواح، فهي كما يقول الصوفية من تلبيس إبليس))(١).

ويضيف الأب روبير كاسبار مفسراً ذلك المسلك اللاهوتي: ((إن الغرب لم يفهم الإسلام على حقيقته أبداً، بل ولم يحاول ذلك مطلقاً، وكذلك أفاضل المسيحية الذين عاشوا في جوار الإسلام مثل: يوحنا الدمشقي، وتيودور أبو قرة، وبولس أسقف صيدا، لم يتمكنوا من إدراك جوهر الإسلام وعظمته، فهو دين عبادة الإله الواحد الأحد، ويمكن تفسير ذلك باكتفاء العالم المسيحي عبر قرون طويلة بتلطيخ الإسلام ونبيه بأسخف الأقوال من دون أن يكلف نفسه عناء دراسة مضمون الاعتقاد الإسلامي؛ إذ إن الأعمال التي قام بما الغرب المسيحي لم يكن هدفها صحيحاً، فأول ترجمة لمعاني القرآن تلك التي قام عليها بطرس الموقر رئيس رهبان دير كلوني لم تكن له هي وما تلاها من ترجمة سوى أدوات لتوجيه المزيد من الإدانات ضد القرآن،

<sup>(1)</sup> Chrisian W.Troll, *Der Islam im Verstaendnis der Katholischen Theologie*, pp. 52 – 53, Banbergor Theologisches Forum, Hersg. Von: Klaus Bieberstein, Li. T. Verlag: Muenster, 2003.

تلك الإدانات التي امتدت سلسلتها على مدى قرون، وحملت أشهر الأسماء والأعلام))(1).

ولكنّ التفسير الذي قدمه الآب روبير كاسبار لمسلك الفكر اللاهوتي القائم على ميراث أسطورة يوحنا الدمشقي لم يصب كبد الحقيقة، فقد بيَّن طرائق اللاهوتيين في التعاطي مع حقيقة الوحي القرآني، إلا أن قطعه بأن اللاهوتيين لم يدركوا جوهر الحقيقة القرآنية القائم عليها جوهر الاعتقاد الإسلامي تقوم دونه شواهد عدة:

ليس أعلاها قدراً مئات الآلاف من النصارى المهتدين للإسلام وفي مقدمتهم العديد من اللاهوتيين أمثال: الحسن بن أيوب، وعلى بن ربن الطبري، وإبراهيم خليل أحمد، ونصر بن عيسى بن سعيد المتطيب، وعبدالله يحيى، وعبد الأحد داود، وعبد الله الترجمان ... إلخ، والذين ما كانوا ليتركوا ما هم عليه من اعتقاد وما هم فيه من سلطان كهنوتي إلا لإدراكهم جوهر الحقيقة القرآنية وقناعتهم بأنهم قد اختاروا الأصوب والأجدر بالقناعة.

وليس أدناها قدراً اتمام جميع اللاهوتيين النصارى بالغباء والجهل منذ ظهور الإسلام حتى اليوم، وذلك ما لا يعقل ولا يقول به عاقل.

إنما مردُّ الأمر كله إلى أسباب أُخر حالت بين مفكري اللاهوت والإقرار بحقيقة الوحى القرآني، منها:

١. تهديد الوحي القرآني للسلطان الكهنوتي للاهوتيين، ذلك السلطان الذي منحهم صفة القداسة والعصمة، ومنحهم حق التشريع وإقرار العقائد وتقنين الكتب المقدسة، مما نبّه عليه القرآن الكريم في

<sup>(1)</sup> Oben genante Belege.

# قوله تعالى:﴿ ٱتَّخَذُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهۡبَننَهُمۡ أَرْبَابَا مِّن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٣١].

وقد فسر النبي صلى الله عليه وسلم تلك الربوبية بالتشريع، عندما سمع عدي بن حاتم الطائي (وكان نصرانياً قبل الدخول في الإسلام) قول الله تعالى ذلك، فقال يا رسول الله ما عبدوهم، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (رأما أخّم لم يكونوا يعبدوهم، ولكنهم كانوا إذا أحلّوا لهم شيئاً استحلوه وإذا حرموا عليهم شيئاً حرموه))(١).

٢. إبطال القرآن لأسس اللاهوت النصراني التي تبناها اللاهوتيون وأقاموا عليها فكرهم مثل: ألوهية المسيح، وبنوة المسيح لله، والتثليث، وعقيدة الصلب والفداء، وكذلك فضح القرآن لتحريف اللاهوتيين للعهد الجديد بإقرارهم كتباً ورسائل مقطوعة السند ومضطربة المتن.

ويمثل ذلك الموقف القرآني نزعاً لمشروعية الفكر اللاهوتي التي أقامها اللاهوتيون على دعوى تلقي المعتقدات اللاهوتية من الحلقة الأخيرة في سلسلة الوحي الإلهي الممثلة في يسوع المسيح ابن الله، الكلمة التي تجسدت بشراً.

<sup>(</sup>١) جامع الترمذي (كتاب التفسير . تفسير سورة التوبة رقم: ٣٠٩٥).

# المطلب الثاني الوحي القرآني في الفكر اللاهوتي البيزنطي

اللاهوت البيزنطي: هو اللاهوت الذي تقرره الكنيسة الشرقية الناطقة باللغة اليونانية، والتي كانت تستمد نفوذها من سلطة الدولة البيزنطية وعاصمتها القسطنطينية، وكانت الآراء المقررة في المجامع المنعقدة بواسطتها تمثل الرأي اللاهوتي للكنيسة الأم، وذلك قبل بدء الانشقاق الذي فرق بين اللاهوت اللاتيني واللاهوت البيزنطي، وكان أساسه الاختلاف حول انبثاق الروح القدس الأقنوم الثالث في التثليث، وهل مصدره الآب وحده أو مصدره الآب والابن معاً؟

وقد تبنى اللاهوت البيزنطي الرؤية اللاهوتية ليوحنا الدمشقي حول الوحي القرآني بحذافيرها؛ لأنها كانت مصدر المعرفة المتاح للبيزنطيين عن الوحي المحمدي، فانعكست بجلاء وحماسة واضحة في جميع المؤلفات والكتابات البيزنطية حول الإسلام(١).

ويمكن استجلاء ذلك على سبيل المثال لدى المؤلف البيزنطي: **الراهب** 

<sup>(1)</sup> Schwinges R. C., Kruzzugsideologie und Toleranz, p. 79, Stuttgart, 1977. وراجع تفاصيل تأثير يوحنا الدمشقى في اللاهوت البيزنطى لدى:

Kotter B., Johannes von Damaskus, in: Theologische Realenzklopuedie XVII (1988) S: 127 – 132. London – New York- Bonn. pp. 127-132.

Kotter B. *Johannes Von Damas Kus, TREX* VII (1988) pp. 127 – 132. Gottheil R., *Achristian Bahira Legend*, Zeitschrift fir Assyrologie und Verwandte Gebiete 14 (1899) S: 203 – 232.

## تيوفانيس هومولوجيتس Theophanes Homologetes

المولود في القسطنطينية عام (٢٦ هـ) ٢٦٠م، عندما عرض للحديث عن الوحي القرآني مع بداية التأريخ (١ه) للعام ٢٢٢م الذي هاجر فيه النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة، وذلك في كتابه (تاريخ العالم: من (٠٠٠. ما) ١٩٨هـ، (٢٨٥ ما).

فقد عكس آراء الدمشقي كما تعكس المرآة مرئياتها؛ إذ تبع خطى الدمشقي حذو النعل بالنعل، فظهر محمد صلى الله عليه وسلم لديه نبياً كاذباً، لم يتلق وحياً صادقاً، وإنما بواسطة تعليم هرطقي جاء بتعاليم هرطقية مسيحية.

وقد حقق كتاب هومولوجيتس انتشاراً واسعاً وتأثيراً في اللاهوت اللاتيني عندما تمت ترجمته إلى اللاتينية فيما بين عامي (٢٦٠ . ٢٦٢هـ) (١٥٠ . ٨٧٣م)(١).

وهناك كتابات أخرى تفصيلية عن الوحي القرآني تبنت تصورات الدمشقي في مؤلفات مستقلة، مثل كتاب (نقد الأكاذيب الواردة في كتاب العرب المحمديين) لنيكتياس، وكتاب (ضد تمجيد الأمة المحمدية)، (ضد الصلوات والتراتيل المحمدية) للأمبراطور البيزنطي جان كنتا كوزين (٢).

وبخلاف ذلك لا نحد في الفكر اللاهوتي البيزنطي أية خصائص مميزة أو علامات فارقة أو إسهامات ذات قيمة في رؤيته للوحي القرآني، وربما يعزى ذلك إلى ندرة المصادر المعرفية المتاحة للبيزنطيين حول الإسلام، وكذلك الجهل

<sup>(1)</sup> Schwinges, Kreuzzugsideologie, p. 80.

<sup>(2)</sup> Rotter E., Abendland und Sarazenen, p. 12. Berlin - New York, 1986.

باللغة العربية . وهي وعاء القرآن ولغته المسطور بها . حتى ذلك الحين. إذ لم تكن قد ظهرت بعد ترجمة كاملة لمعانيه إلى إحدى اللغات الأوربية الشائعة، إذ كانت ترجمة دير كلوبي اللاتينية عام (٥٣٨ه) (١١٤٣م) هي أول ترجمة غربية كاملة لمعانى القرآن الكريم.

وفي هذا الإطار عديم الجدوى العلمية والفكرية يمكن وضع التفسير النفسي للوحي القرآني الذي ظهرت بواكيره في هذه المرحلة، وأصبح عنصراً أساسياً في العديد من المؤلفات اللاهوتية في المرحلة اللاتينية، حيث فُسِّرت حالات تلقي النبي صلى الله عليه وسلم الوحي وما كان يصحبه من صلصلات وأهوال نوعية تخص ظواهر الوحي الإلهي، فُسِّرت بنوبات من الصرع أو الهستريا أو الهلوسة.

وقد تلقت الدراسات الاستشراقية هذا التفسير بقبول حسن، فتصدر الكثير من الدراسات والبحوث، وتصدى للرد عليه العديد من المستشرقين أنفسهم، وكذلك من الدارسين المسلمين بردود مقنعة جعلت هذا التفسير يتوارى ويخبو.

ويبدو أن هذا التفسير البيزنطي لمظاهر الوحي القرآني قد قاد البيزنطيين اليه النقص المعرفي بالإسلام من جانب، وبالحضور الطاغي لمظاهر الوحي لدى جماعات الأنبياء في العهد القديم، التي كان أبرزها: النشوة، الانجذاب، الرقص، حلول الروح الخيرة أحياناً، وأحياناً أخرى حلول الروح الشريرة (١).

## المطلب الثالث

Bernhard Lang, *Wie wird mann Prophet in Israel?* Dusseldorf,1980. Irsigler H., *Die Prophetie im Alten Testament*, Bamberg,1994.

<sup>(</sup>١) راجع في تفاصيل مظاهر الوحي لدى جماعات الأنبياء في العهد القديم كلاًّ من:

# الوحي القرآني في الفكر اللاهوتي اللاتيني

بدأ تميز اللاهوت اللاتيني عن اللاهوت البيزنطي منذ القرن الثامن الميلادي عندما أضاف اللاتين إلى قانون الإيمان المسيحي عبارة (المنبثق من الآب والابن) عقب الفقرة المخصصة للروح القدس؛ لتصبح: ((نؤمن بالروح القدس الرب المالك والمحيي، المنبثق من الآب والابن، الذي مع الآب والابن يُسجد له ويمجد).

وفي عام (٤٤٦ه) (١٠٥٤م) تم الانشقاق النهائي والفصام النكد بين اللاهوتين دينياً، وسياسياً، وثقافياً، وذلك بصدور قرارات تحريم ولعن متبادلة بين ممثل بابا كنيسة روما وبين بطريرك كنيسة القسطنطينية، ليستقل اللاهوت البيزنطي تماماً معبراً وحده عن كنيسة القسطنطينية المعروفة باسم كنيسة الروم الأرثوذكس التي تضم كنائس: أورشليم، واليونان، وروسيا، وأوربا الشرقية الأرثوذكسية.

وقد تعددت مجالات التباين بين اللاهوتين على النحو التالي(١):

١ . ففي الجحال السياسي: عَبَّر اللاهوت اللاتيني عن كنيسة روما المرتبطة بالممالك الأوربية الناشئة وبخاصة الجرمانية، التي تحررت من أسر إمبراطور

<sup>(</sup>۱) الأب جان كمبي، تاريخ الكنيسة، ص: ۱۲۲ . ۱۲۳ ، ۱۲۸ ، ۱۷۱ ، طبع دار المشرق بمساعدة الرابطة الكاثوليكية بإشراف وترجمة لجنة من المطارنة والآباء اليسوعيين والفرنسيسكان، ط الأولى، بيروت ١٩٩٤م.

القسطنطينية، بينما ظل اللاهوت البيزنطي معبِّراً عن كنيسة القسطنطينية وفيّاً لإمبراطورها ولإمبراطوريتها حتى سقوطها على يد السلطان محمد الفاتح (٥٨٧ه) (١٤٥٣م).

#### ٢. وفي الجحال الثقافي:

كانت الهوة عميقة، فقد كان الشرق يجهل اللاتينية، وكان اللاتين الغربيون يجهلون اليونانية . لغة البيزنطيين الشرقيين . لغة التراث والثقافة اليونانية العريقة؛ كذلك كان اللاتين في نظر البيزنطيين جهلاء غير مثقفين.

#### ٣. وفي الجحال الديني:

اختلفت عقيدة اللاتين عن البيزنطيين فيما يخص طبيعة الروح القدس الأقنوم الثالث في مثلث الألوهية النصراني، وكذلك اختلفت الطقوس والشعائر وشروط الكهنة ولباسهم.

ويمثل الفكر اللاهوتي للاتين حول الوحي القرآني أغزر إنتاج؛ بسبب طول الفترة التاريخية التي عاشها الفكر اللاتيني، والتي جاوزت أربعة قرون من الزمان لم تنته عمليًّا إلا بالانشقاق البروتستانتي عن كنيسة روما في القرن الخامس عشر الميلادي.

لذلك فقد شهدت مرحلة الفكر اللاتيني سيلاً من الكتابات وجيشاً من الأعلام لا يمكن بالقطع الوقوف إلا أمامَ أبرزها التي تمثل العلامات الفارقة والنقلات الواسعة والإسهامات الواضحة، خلال القرون الأربعة في تاريخ الفكر اللاهوتي اللاتيني، وهي:

## (١) إمبريشو الماينزي Emdricho Von Mainz

يغلب على الظن أنه كان أسقف مدينة أوجسبرج الألمانية عام (٥٧ه) درية المحلف الطن الله على الله على الطن الله على ا

وقد طرح رؤيته اللاهوتية في صورة شعرية بعنوان: Vita Mahumeti.

وفيها يقدم لحياة النبي صلى الله عليه وسلم معلومات تاريخية خاطئة، فيبدو فيها النبي صلى الله عليه وسلم ليبيّاً ويعمل خادماً لأحد القناصلة هناك، ويلتقي بساحر شرير منفي إلى ليبيا، يجعله أداة لتنفيذ خطة محكمة للانتقام من المسيحية، فيساعد الساحر النبي صلى الله عليه وسلم حتى يصل إلى منصب الملكية في ليبيا، ثم بواسطة خدعة ماكرة يحصل على إقرار الشعب بنبوته، وهنا يقوم الساحر بتلقين محمد ما ادَّعى أنه وحي قرآني، لكن محمداً لم يكتف بمرتبة النبوة المدعاة، ولكنه كان يطمح لرتبة الألوهية (۱).

ويبدو بوضوح قدر الجهالة العلمية والفكرية والمعلوماتية التي تشتمل عليها تلك الرؤية اللاهوتية التي يجهل صاحبها مكان مولد محمد صلى الله عليه وسلم وحياته، ناهيك عن مضمون دعوته أو التوحيد الخالص الذي عرفت به رسالته.

<sup>(1)</sup> Stephan Hotz, Mohammed und Seine L ehre in der Darstellung abend laendischer Autoren, p. 27-42.

وراجع تفاصيل رؤية امبرشو اللاهوتية لدى:

Rotter. E., *Embricho Von Mainz und das Mohammed – Bild seiner Zeit*, Auslandsbez iehungen unter den salisechen Kaisern. hrsg- von F. stab: Speyer 1994, p. 69 – 137.

## (۲) جيوبرت النوجنتي Guibert von Nogent

خصص جيوبرت رئيس دير نوجنت عام (١٠٤ه) (٤٩٨) الفصل الرابع من كتابه المعنون به: Gesta Dei Per Francos، للحديث عن الوحي القرآني، وفي هذا الفصل يكون محمد صلى الله عليه وسلم إسكندرياً يدخل في صراع حول تولى منصب أسقف الإسكندرية، وذلك بمساعدة زاهد إسكندري يلقنه ويعلمه تعاليم هرطقية يزعم أنها وحي إلهي، مع أنها ترفض التثليث ولا تقر بألوهية عيسى (١).

ويتفق جيوبرت في تفكيره اللاهوتي مع امبريشو في تصنيف محمد صلى الله عليه وسلم على أنه نبي كاذب يستعين بالحيلة على إثبات دعوى النبوة وتلقي الوحي، وذلك بواسطة البقرة التي تحمل القرآن على سبيل الإعجاز، ولكن يختلفان في شخصية معلم محمد صلى الله عليه وسلم، فبينما المعلم لدى إمبريشو راهب نسطوري، هو لدى رئيس دير نوجنت زاهد إسكندري.

# : Petrus Venerabilis الأب بطرس الموقر (٣)

قام الراهب الدومينيكاني الأب بطرس الموقر برئاسة دير كلوني بفرنسا وعمره ثلاثون عاماً، وظل قائماً بها من عام (٢١٥ه، (١١٢٢م) وحتى وفاته (١٥٥هم) (١٥٥مم)، وخلال تلك الفترة عمل جاهداً على تفعيل الدور الدومينيكاني في الدفاع عن المسيحية في داخل أوربا وخارجها، فقام بالعديد من المهام والأعمال لهذا الغرض؛ ومنها(٢):

<sup>(1)</sup> Stephan Hotz, Mohammed und seine Lehre, pp. 42 – 49.

وراجع تفصيل رؤية حيوبرت النوجنتي اللاهوتية لدى:

Bulst, N., *Guibert von Nogent*, LMA IV (1989), pp. 1768 – 1769. (2) Bulst N, *Petrus venerabilis*, LMA IV (1993) pp. 1985 – 1987.

١ الإشراف على أول ترجمة لمعاني القرآن الكريم إلى اللغة اللاتينية؛
لتكون أول لغة أوربية تقرأ بها معاني القرآن الكريم، واستقدم لذلك الغرض كلاً
من:

- . بيتر التوليودو Petars von Toledo
- . روبرت الكيتوني Rubert von Ketton
  - . بطرس بواتییه Petrus von Powatie
- . هرمان الدلماطي Hermann von Dalmatia

وجميعهم باستثناء الدلماطي رغير المعروف، من الرهبان والقساوسة(١).

٢ . الزيارات والجولات داخل فرنسا وخارجها إلى إسبانيا؛ من أجل تأسيس فروع لدير كلوني، ومن أجل جمع المعلومات عن النبي محمد صلى الله عليه وسلم وكتابه، ومن أجل استقدام المختصين بمعرفة اللغة العربية والعلوم الإسلامية؛ لكونه كان جاهلاً بالعربية وعلوم الإسلام.

٣. نشر المؤلفات الجدلية ضد القرآن ونبيه، مثل:

. المجموعة المختصرة من الوثائق الشيطانية المضادة للطائفة الإسلامية الكافرة وهي تتضمن أو تحاكي كتاب عبد المسيح الكندي في الرد على الهاشمي.

Kritzeck J., *Peter the Venerable and Islam*, pp. 1 – 115, Princeton, 1964. Stephan Hotz, *Mohammed and seine Lehre*, pp. 71-81.

<sup>(</sup>١) راجع للتوسع في معرفة الترجمة اللاتينية الأولى دراستنا التفصيلية لحركة الترجمات الاستشراقية للقرآن الكريم، في مجلة ((رسالة المشرق)) الصادرة عن مركز الدراسات الشرقية بجامعة القاهرة، المجلد العاشر ٢٠٠١م، ص: ٤١٥ - ٩٩ .

- . مقدمة روبرت الكيتوني القائم بالترجمة اللاتينية.
  - . (تعاليم محمد) لهرمان الدلماطي.
- . تاريخ المسلمين (أخبار المسلمين المعيبة المضحكة).
  - . رسالة بطرس بواتييه ضد السرازنة .
  - ٤ . تأليف الكتابات الجدلية ضد القرآن، وهي:
- Bernhard von Clairvaux خطابه إلى صديقه.
  - . ضد طائفة السرازنة.
  - . خلاصة هرطقة السرازنة.

وقد جاء رأي بطرس الموقر اللاهوتي في الوحي القرآني تسويغاً للعقيدة المسيحية ودفاعاً عنها في مواجهة الإسلام، ذلك الهدف الذي جعله بطرس الأولوية الأولى لعمله في العناية بترجمة معاني القرآن وما صاحبها من كتابات لاهوتية.

لذلك كانت ترجمته اللاتينية الأولى لمعاني القرآن الكريم إبعاداً لأي خاطر حول نبوة محمد أو إلهية مصدر القرآن، فاستبعدت بإشرافه الألفاظ اللاتينية المعبرة عن التنزيل الإلهي لكلمة الله من السماء، وحلت محلها عبارة: (Coelitus missus) بمعنى المرسل من السماء (۱).

فهو ينفي تلقي محمد صلى الله عليه وسلم الوحي الإلهي، ويقرر أن محمداً صلى الله عليه وسلم هو مؤلف القرآن، ومعلمه هو الراهب النسطوري

<sup>(1)</sup> L. Hagemann, Die erste lateinische Koranuebersetzung – Mittel zur verstaendigung zw ischen christen und Muslimen im Mittelalter?, Orientalische Kultur und euro Paeisches Mittelalter (Miscellanea Mediaevalia, Bd. 17) Berlin – New York, 1985. pp. 45-58.

سيرجيوس، وأنه ادَّعى تلقِّيه من السماء بواسطة الملك جبريل، ويُرجع تصديق العرب به لعدم معرفتهم بمثل محتواه العقدي من قبل.

وينتقل بطرس الموقر بالفكر اللاهوتي حول القرآن خطوة تجاه الموضوعية عندما يفترض معياراً يقاس به صدق الوحي القرآني الذي ادعاه محمد صلى الله عليه وسلم، ألا وهو امتلاك المعجزة، والقدرة على التنبؤ. إذ يسوق رئيس دير كلوني حججه على نفي كون القرآن وحياً إلهياً، والمتمثلة في خلو القرآن نفسه من معجزة لمحمد صلى الله عليه وسلم، كما أن محمداً لم يكن يستطيع التنبؤ بالأحداث وكشف المستور في الماضي والحاضر والمستقبل، ويستدل على ذلك بأنه قد هُزم في إحدى حروبه، ولو كان يتلقى وحياً إلهياً لَعَرَفَ بالهزيمة ولأمكنه تجنب المعركة.

وبغض النظر عما يشتمل عليه فكر بطرس الموقر من مغالطة بشأن خلو القرآن من المعجزات أو التنبؤات بالأحداث، حيث الشواهد على ذلك عديدة، فإن تلك الخطوة نحو الموضوعية قد تراجعت عندما صنف بطرس الموقر الوحي المحمدي في عداد الهرطقات النصرانية، ونسب تعلم محمد صلى الله عليه وسلم ذلك إلى الراهب النسطوري سرجيوس.

فالنص القرآني القائمة معانيه بين يدي الترجمة الكلونية اللاتينية لا تشي من بعيد أو قريب بمصدر تعليم نصراني للوحي المحمدي، بل تقطع بعدم تلقى النبي صلى الله عليه وسلم أي تعليم، فهو أميّ، وظلَّ أمياً حتى وفاته صلى الله عليه وسلم، ونفى القرآن كذلك مزاعم المشركين في تعلمه من حَدَّاد روميّ، وجاء القرآن ببيِّنة البيان القرآني العربي الفصيح الذي لا يتأتى من أعجمي أبداً.

والتفسير المعقول لذلك النكوص من رئيس دير كلوني عن الخطوة التي خطاها نحو الموضوعية هو الفكر التسويغي المدافع عن العقيدة المسيحية، وذلك يختلف عن الفكر التأملي البرهاني القائم على الأدلة الصحيحة والحجج اليقينية.

# (٤) وليم الطرابلسي Williom von Tripolis

عاش وليم الطرابلسي الدومينيكاني في مملكة أورشليم في القرن الثالث عشر الميلادي إبان الحروب الصليبية، وقد صنّف كتابين صنع بمما اسما لامعاً في قوائم المبشّرين، واحتفظت رؤيته اللاهوتية للوحي القرآني من خلالهما بقوة تأثير كبيرة على المؤلفات التبشيرية الدومينيكانية وغير الدومينيكانية حتى المؤلفات التبشيرية الدومينيكانية وغير الدومينيكانية حتى الليوم(١):

فكتابه الأول المعروف اختصاراً باسم ((الأمة المحمدية)) وعنوانه الكامل «ذكريات عن محمد، وكتاب قوانينه القرآن ومحتواه، وما الذي قال عن ربنا يسوع المسيح))، وقد خصصه للإجابة عن ثلاثة أسئلة طرحها، وهي:

١. مَنْ كان محمد، ومن أين جاءت عقيدته الضالة؟

٢ . على أي نحو وبأية طريقة تم تأليف القرآن؟

٣ . أية تعاليم دينية تضمنها القرآن، وأي العناصر المسيحية أخذها القرآن؟

<sup>(</sup>١) راجع جهود اللاهوتيين الدومنيكان من خلال الحملات التبشيرية في القرن الثالث عشر لدى:

R. I. Burns, Christian–Islamic Confrontation in the West: The Thirteenth–Century Dream of Conversion, American Historical Revien 76 (1971),pp. 1386 – 1434.

B, Z. Vedar, Crusade and Mission, European Approaches Toward the Muslims, Prienceton, 1984.

أما كتابه الثاني المعروف اختصاراً باسم (رأحوال السرازنة)) وعنوانه الكامل: ((حول أحوال السرازنة وأحوال محمد نبيهم المزيف، وحول الشعب نفسه وقوانينه))، وقد أوقفه للحواب عن ثلاثية افتراضية من التساؤلات التي طرحها:

١ مَنْ كان محمد القائد والمرشد والنبي الزائف للشعب المسمى
بالسرازنة؟ ومن أين أتى؟ ومتى صعد إلى مكانته المرموقة بينهم؟

٢. كيف تضخمت قوة هذا الشعب واتسع نفوذه؟

٣. ما العناصر المسيحية التي تضمنها القرآن؟

# (٥) القديس توما الإكويني (٦٢٢ ـ ٣٧٣هـ) (١٢٢٥) ٢٧٤هم Thomas von Aquin

أحد أكابر طائفة الدومينيكان، وقد غيِّن مستشاراً للبلاط البابوي، ويعد أكبر مفكري الغرب في العصور الوسطى وأعظم فلاسفة المسيحية وأكثرهم تأثيراً في الكنيسة الكاثوليكية، وقد عرض خلاصة مذهبه اللاهوتي في كتابيه: (رالخلاصة اللاهوتية)) و (رالخلاصة ضد الكفار))(1):

وتعد رسالته التي أوقفها للرد على الإسلام والمعنونة به (Fidei الذي ألفه Fidei) أكثر خصوصية من كتابه ((الخلاصة ضد الكفار))، الذي ألفه استجابة لرغبة زعيم طائفة الدومينيكان؛ للاستعانة به في تبشير المسلمين، فجاء أشبه بكتب تعليم الرهبان الدومينيكان أسلوب التنصير ومسالكه

<sup>(1)</sup> Hagemann, Missionstheoretische Ansaetze bei Thomas von Aquin in seiner Schrift, Thomas von Aquin,. Hrsg.von A.Ziminermann, pp. 459- 483, Berlin – New York, 1988.

ومسائله؛ لذلك جاءت هذه الرسالة أكثر تركيزاً وميلا إلى النزوع الفلسفي والتسويغ العقلي لقضايا الاعتقاد، ذلك الاتجاه الذي عُرف به الإكويني ونال مكانته لدى الكنيسة، مما حدا بمؤرخي اللاهوت المسيحي إلى تثمينها عالياً على أنها تكشف عن موهبة غير عادية، وُضعت في أحدِّ وأجلى حالاتها، فأنتجت أبهى الأفكار اللاهوتية والفلسفية الملتزمة بالمبادئ التبشيرية التي وضعها الإكويني نصب عينيه مستدلاً بمقولة الرسول بطرس التي صدر بها هذه الرسالة: رقدسوا الرب المسيح في قلوبكم، وكونوا دائماً مستعدين لأن تردوا على من يطلب منكم دليل ما أنتم عليه من الرجاء) رسالة بطرس الأولى (الإصحاح ١٥/٣).

وذلك على الرغم من أن رؤية توما الإكويني اللاهوتية للقرآن لا تعطي أي انطباع بأنه قد قرأ القرآن، أو اطلع عليه في أية لغة، خاصة في اللغة اللاتينية التي ترجم إليها وكانت معروفة في أوساط المفكرين والمثقفين اللاتين، كذلك لا يظهر بحال أن الإكويني كان من العارفين بالإسلام.

ويبدو أن جهل توما الإكويني بالقرآن هو ما جعله عَزوفاً عن طرح رؤية لاهوتية حوله إلى أن اضطر إلى ذلك استجابة لطلب رئيس طائفة الدومنيكان فكتب ((الخلاصة ضد الكفار))، واستجابة للتحدي الفكري الذي فرضَتْه التساؤلات والإنكارات الإسلامية على قضايا العقيدة المسيحية، تلك التساؤلات والإنكارات التي نقلها إليه كانتور الأنطاكي، فألَّف رسالته في الردِّ

<sup>(1)</sup> M. Grabmann, Die Schrift: De rationibus fidei Contra Saracenos Graecos et Armenos ad Cantorem Antioch- enum des heiligen Thomas von Aquin, Scholastik 17 (1942), p. 191.

على السرازنة (المسلمين).

ويبدو كذلك أن جهل توما الإكويني المعرفي بالقرآن وعدم اطلاعه عليه كان السبب وراء تلك الرؤية اللاهوتية التي جاءت مخالفة تماماً ما سبقها وما تلاها من رؤى لاهوتية حول القرآن؛ إذ إن رؤيته اللاهوتية لا تصنف الإسلام بين الهرطقات المسيحية كما هو الدارج بين اللاهوتيين، ولا تجعل محمداً صلى الله عليه وسلم متعلماً على يد راهب مسيحي، ولا تقدم القرآن على أنه نتاج لعملية تلفيق بين نصوص الكتاب المقدس وغيره من الأفكار والثقافات، وإنما تضع الإسلام خارج خارطة الأديان، وتحصره في دائرة الكفر والوثنية، وتقطع الطريق على القرآن كي لا يكون مستمداً من العناصر اليهودية والنصرانية، أو يكون قائماً على قابلية التفاعل الداخلي؛ لتحكم عليه بالوثنية وتحصره فيها وتعزله عن أي دور للوحي وتبعده عن أي مكان في دائرته (۱).

وإلى جانب الجهل المعرفي بالقرآن لا يمكن إغفال المؤثرات الأخرى في تكوين الرؤية اللاهوتية لتوما الإكويني، مثل وظيفته التعليمية في البلاط البابوي التي فرضت عليه ضروباً معينة من المواقف والأفكار، وكذلك رغبته الجامحة في تسويغ العقيدة المسيحية بالبراهين العقلية والفلسفية والدفاع عنها في مواجهة الإنكار القرآني على العقائد المسيحية الأساسية خاصة ألوهية المسيح وبنوته وقتله على الصليب فداء للبشر، فدفعته تلك الرغبة إلى تأكيد أحادية الحقيقة وأحادية جهة التماسها لدى الوحي المسيحي وحده، دون دوائر الفكر الوثني، ولما كان الفكر اللاهوتي قبله قد جعل الوحي

<sup>(1)</sup> E. Kellerhals, ((Islam II)), RGG Vol. III (1959), p. 620 ff .

المسيحي رافداً من روافد القرآن، فإن ذلك يعنى لدى الإكويني تعدد مصادر الحقيقة وجهات التماسها، مما اضطره إلى حَشْر القرآن في دوائر الوثنية كي يبقى الكتاب المقدس في النصرانية المصدر الوحيد للحقيقة (١).

# (٦) الأب ريكولدوس دي مونت كروسيز Ricoldus de الأب ريكولدوس دي مونت كروسيز (٦) Monte Crucis

صاحب الحياة الطويلة والرحلات العديدة والخبرة الواسعة ببلاد العالم الإسلامي: الأندلس، فلسطين، أرمينيا، بغداد؛ حيث احتك احتكاكاً قوياً بالثقافة ومصادر التشريع وأسلوب المعيشة والحياة في الإسلام، وحيث أُنشئ دير الآباء الدومينيكان الذي ينتمي إليه في عكا ولم ينته دور الدير إلا بسقوط عكا عام (٩٩٠هـ) (١٢٩١م).

وقد وضع رؤيته اللاهوتية للوحي القرآني في كتابه:

(Contra legem Sarracenorun) الذي ألّفه لتفنيد الديانة الإسلامية كي يجد المبشرون الدومينيكان الفرصة المواتية لتحويل المسلمين إلى دين المسيح<sup>(۲)</sup>.

وتتمحور رؤيته اللاهوتية للوحي القرآني حول البحث في مدى صحة الوحي القرآني وأصالته، وقد صاغ هذا البحث في صورة تساؤل محوري استغرقت الإجابة عنه صفحات كتابه ذى الفصول السبعة، وهو (٣):

<sup>(1)</sup> M. D. Chenu, Das Werk des HL Thomas von Aquin p.83ff., Heidelberg 1960.

<sup>(2)</sup> H.Barge, Der DominiKanermoench Ricoldus und Seine Missionsreise nach dem Orient, Allgemeine MissionsZeitshrift 43 (1916) pp. 27 – 40.

<sup>(3)</sup> L. Hagemann, Christentum contra Islam, pp. 60-62.

هل القانون الإلهي الحق في القرآن أم في الكتاب المقدس لدى النصارى؟

وينطلق في محاولة الجواب عن هذا التساؤل من فرضية كون القرآن (Konglomerat) خليطاً من التعاليم والهرطقات المسيحية وغير المسيحية؛ كي يفسر الموقف القرآني من العقائد المسيحية الأساسية، مثل: التثليث، والتحسد، فيتفق مع توما الإكويني في أن هذه العقائد فوق مستوى العقل وغير قابلة للبرهنة العقلية.

ثم يدلل ريكولدوس دي مونت على عدم أصالة الوحي القرآني بأنه يخلو من ذكر معجزة لمحمد على العكس من معجزات عيسى المذكورة في الإنجيل.

ويضيف اعتراضاً على نفي صحة الوحي القرآني بأنه يخاصم العقل من أربع جهات:

- . السلوك الأخلاقي غير القويم لمؤلفه محمد.
- . الإطناب والإسهاب القرآني الذي يجعله عديم القيمة، إلى جانب صياغته الفاحشة.
- . الممارسات العقدية في الإسلام مثل شعائر الوضوء للصلوات اليومية ومفهوم الزواج والطلاق.
  - . التصور القرآني للنعيم في الجنة.

ومن أدلة دي مونت على نفي صحة الوحي القرآني دعواه . أي دعوى القرآن الكريم . أن محمداً خاتم الأنبياء (Siegel derPropheten)، وكذلك

تبكيته اليهود والنصارى لعبادتهم من سوى الله، وإنكاره ألوهية المسيح ورفضه عقيدة الصلب والفداء.

ويختم رؤيته اللاهوتية بمقارنة القرآن الكريم بالوحي الإنجيلي الذي وصفه بالخاتم والمحقق لبشارات ونبوءات الكتب السماوية السابقة، إلى جانب عالمية الإنجيل، وتوافقه مع التقاليد الفلسفية والفكر العقلي، مما يقطع بكونه وحده هو القانون الإلهي الحق.

ولا شك أن تلك الرؤية اللاهوتية لدي مونت تسترعي الانتباه؛ لأنها خطت بالفكر اللاهوتي حول الوحي القرآني خطوات لم يدركها القديس توما الإكويني الذي ذاع صيته، وتبتّل الكثيرون في محراب عقلنته للآهوت المسيحي، فقد مسح دي مونت رؤيته بطابع عقلي؛ لذلك ثبّت لأول مرة شبهة التعارض العقلي في القرآن دليلاً على عدم أصالة الوحي القرآني، كما جعل التوافق مع العقل والفكر الفلسفي جانباً من جوانب المقارنة بين القرآن والإنجيل.

وعلى الرغم من أن رؤية دي مونت اللاهوتية حول الوحي القرآني لم تتضمن شيئاً أصيلاً من جهة التصنيف والأحكام؛ لكونما جمعت بين الأفكار اللاهوتية الجدلية القديمة المثارة للطعن في الإسلام، إلا أنما قدمه توما الإكويني، فاعلية في إثارة الشبهات والمطاعن حول القرآن أكثر مما قدمه توما الإكويني، فهي تمتاز عن رؤية الإكويني بتلك الفاعلية، لكنها لم تختلف عنها في اعتمادها على سلسلة الأكاذيب والافتراءات المثارة حول الإسلام والقرآن وشخصية النبي محمد صلى الله عليه وسلم.

كما أنها من جانب آخر جعلت من الوهم الشخصي والتصور الذاتي

للمفكر معياراً للحق والحقيقة ومقياس الخطأ والصواب، وذلك إلى جانب المغالطات الفكرية والتاريخية التي اشتملت عليها، إذ غَضَّت البصر . مثلاً . عن المعجزات التي ذكرت في القرآن لتأييد نبوة محمد صلى الله عليه وسلم وختمه لسلسلة النبوات والرسل، مثل معجزة الإسراء والمعراج، ومعجزة تأييده صلى الله عليه وسلم بالملائكة في غزواته، وكذلك بعض البشارات والنبوءات مثل انتصار الروم على الفرس بعد هزيمتهم، وأخيراً وليس آخراً تحدى النبي صلى الله عليه وسلم لقريش بالقرآن نفسه أن يأتوا بمثله أو عشر سور منه، أو حتى سورة واحدة من سوره.

## : Nikolaus von Kues القوسى الكاردينال نقولا القوسى

ألماني أنفق من عمره سنوات طويلة يجمع كل ما يجده عن الإسلام، وألف كتاباً بعنوان De Pace Fidei عبارة عن محاورة بين ممثلي أديان العالم الرئيسة، وكتب عام (٥٨٦ه) (٤٦٠م) كتابه الشهير (غربلة القرآن)، وانتهى فيه إلى أن القرآن مكوَّن من ثلاثة عناصر (١):

الأول: النصرانية النسطورية.

الثاني: مشاعر عدائية ضد النصرانية أدخلها المستشار اليهودي للنبي صلى الله عليه وسلم.

الثالث: تحريفات أتى بها المصححون اليهود بعد وفاة محمد صلى الله عليه وسلم.

<sup>(</sup>۱) ر. و. سذرن، نظرة الغرب إلى الإسلام في القرون الوسطى، ص: ١٠٨٠، بترجمة على فهيم خشيم وصلاح الدين حسن، دار مكتبة الفكر، ط الأولى، طرابلس ١٣٩٥هـ، ١٩٧٥م.

ويُلاحظ أن تعديلا جوهرياً قد أُدخل على أسطورة تعليم النبي صلى الله عليه وسلم، فغدا المصدر اليهودي الحي مصدراً تعليمياً للنبي صلى الله عليه وسلم، كما أُفسح الجال هنا لعملية تحرير وتصحيح يهودية لنصوص القرآن الكريم.

وليس هناك تصور لاهوتي أكثر سذاجة من تصور نقولا القوسي الذي جعل من المصححين اليهود لنصوص القرآن يغضون البصر عن أقسى المؤاخذات والتقريرات القرآنية للعقيدة والأخلاق اليهودية، وكذلك الانفلات والتحريف في مجال التشريع والكتب المقدسة.

لكن التصور اللاهوتي لنقولا القوسي يمثل من جهة أخرى نقلة جديدة في تاريخ الفكر اللاهوتي حول الوحي القرآني، فقد اعتمد القوسي عبر صفحات كتابه ذي الجلدات الثلاثة رؤية تفسيرية للإلهيات القرآنية من خلال الإنجيل، جاعلا من الوحي القرآني مسألة نزاع بين المسيحية الغربية والهرطقة النسطورية، ومن نقده للقرآن نقداً للنسطورية ممثلة في الطائفة المحمدية، ومن ثم عمد إلى الاصطلاحات العقدية القرآنية يحمّلها مضموناً لاهوتياً مسيحياً، ويبحث للمفاهيم اللاهوتية النصرانية عن توكيدات ودلائل وقوالب قرآنية، مثل (۱):

<sup>(1)</sup> L. Hagemann, Der Kur'an in Verstandnis und Kritik bei Nkolaus von Kues, Ein Beitrag Zur Erhellung islamisch – christlicher Geschichte (F Th st 21). Frankfurt 1976.

G. Hoscher, Anmerkungen zur Sichtung des Alkorans (N v K due, Heft 7).

P. Naumann, Einfuehrung zur Sichtung des Alkorans (N v K due, Hoft 6).

# ١ ـ المسيح عيسى كلمة الله ـ الروح

تصبح الاصطلاحات القرآنية ((كلمة الله))، ((الروح)) المسندة إلى المسيح عيسى لدى القوسي منصرفة إلى الشخص الثاني في الثالوث الإلهي المسيحي، وتحمل خصائصه على الرغم من أن تلك الاصطلاحات في القرآن بعيدة تماماً عن أية ظلال تأليهية للشخص الثاني أو الشخص الثالث في مثلث الآلهة النصراني.

فكلمة الله في القرآن هي كلمة الخلق الإلهي التي بما توجد المخلوقات من عدم، أو هي الوحي المنزل من السماء إلى الرسل لإبلاغه للخلق، أو هي قضاء الله في مخلوقاته، أما الروح فهو الملك المرسل من الله لإبلاغ وحي، أو لتنفيذ أمر منه سبحانه.

# ٢ . المسيح عيسى وجه كل الشعوب

يعتمد القوسي على خطأ ترجمة دير كلوني اللاتينية الأولى لمعاني القرآن، في ترجمة كلمة ((وجيهاً)) في قوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَنبِكَةُ يَهَرْيَمُ إِنَّ اللّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ ٱلسُمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ وَجِيهَا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥].

إلى لفظ Facies بمعنى: وجه، فيصبح المسيح عيسى لديه ((وجه كل الشعوب)) في رباط وإيماء وإشارة إلى سفر مزامير داود ٣/٤٥:

(رإنك أجمل بني آدم والظرف على شفتيك انسكب، فلذلك باركك الله للأبد)).

وإلى ما ورد في إنجيل متى ٣ / ١٧:

((وإذا صوت من السموات يقول: هذا هو ابني الحبيب الذي عنه (رضيت)».

# ٣ . المسيح عيسى المرسل الإلهى الأكبر

فقد ترجم روبرت الكيتوني الآية (٤٥) على النحو التالي: يامريم سوف تشاركين كلمة الله بشرى المرسل الإلهي الأكبر (Summi nuntii)

ويسوق القوسى من الترجمة الخاطئة لبقية آيات البشارة الدلائل

والبراهين المؤكدة لاصطلاح المرسل الإلهي الأكبر، فالكيتوني يترجم قوله تعالى: والبراهين المؤكدة لاصطلاح المرسل الإلهي الأكبر، وعدا: أي قد جئت متشحاً بقوة إلهية (Cum divina Virtute Venientem) فيجعل القوسي من هذه القوة الإلهية برهاناً على المرسل الإلهي الأكبر، وبهذه القوة يفسر معجزات عيسى المسندة إليه في آيات البشارة السابقة من تحويل الطين المصور إلى طير، ومن إبراء الأكمه والأبرص وإحياء الموتى والإنباء بالمغيبات، فيجعل تلك المعجزات أعمالاً إلهية الطابع، قام بها المسيح بالقوة الإلهية المتشح بها، وليس بانخراق العادات والقوانين الحاكمة للكون عن طريق التدخل الإلهي أمراً وفعلاً في الطبيعة؛ كي تتعطل تلك القوانين أو تنخرق على سبيل العمل المعجز، المؤيد لنبوة الأنبياء والرسل المبعوثين للبلاغ ولهداية أقوامهم.

### ٤ . المسيح عيسى الوسيط والمخلص

سخّر الكاردينال نقولا القوسي خطأ روبرت الكيتوني المتعمد للفظ ((رسول)) في دعوة إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام:

﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّ أَإِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ رَبَّنَا وَٱجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن مِنَّ أَا إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ رَبَّنَا وَٱجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن دُرِيَّتِنَا أُمَّةَ مُسلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبُ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ الْنَكَ أَنتَ الْتَوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَبُعَلِمُ مُ اللَّكِتَابُ وَٱبْعَثُ فِيهِمُ رَسُولًا مِّنْهُمُ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ النَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَبُعَلِمُهُمُ الْكِتَابُ وَٱلْحِكُمةَ وَيُزَكِّيهِم اللَّوَا اللَّهُ الْنَتَ ٱلْعَزِيزُ اللَّهُ اللَّكَابُ وَالْحَدَى وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

فقد ترجمها إلى لفظ (Mediator) بمعنى وسيط فجعلها الكاردينال نقولا القوسي شهادة قرآنية لدور المسيح ((الوسيط)) بين الله والبشر في عملية الخلق، وعملية الفداء وفي مهمة الحساب يوم الدينونة.

والقوسي بذلك لا يكون قد اعتمد ترجمة خاطئة المعنى ومخالفة للبناء العقدي وجوهر التوحيد ومضمون الإلهيات في القرآن، لكنه تجاهل بوضوح معطيات علم الأنساب الحاسمة في إلحاق المسيح عيسى بجده لأمه إسحاق غير المعني أو الحاضر في ذلك الدعاء، بل ربما غير المولود حتى وقت ذلك الدعاء، أما الحفيد المدعو له من أبيه الأبعد إبراهيم وجده إسماعيل أصل العرب المستعربة الذي ينتهي إليه نسب محمد صلى الله عليه وسلم وفق المقطوع به من معطيات علم الأنساب، فهو النبي محمد صلى الله عليه وسلم العربي صاحب الكتاب العربي المبين. من جهة أخرى يتغاضي القوسي عن الرفض القرآني القاطع لأي العربي المبين. من جهة أخرى يتغاضي القوسي عن الرفض القرآني القاطع لأي فالحلق يأتون ربهم للحساب يوم القيامة أفراداً؟ حيث لا يخلص أحد إلا بفضل فالحلق يأتون ربهم للحساب يوم القيامة أفراداً؟ حيث لا يخلص أحد إلا بفضل الله تعالى ثم بعمله في دار التكليف.

أما في الدنيا فلا يحمل أحد وزراً عن أحد أراد ذلك أم لم يرد، فالكل قد أُلزم طائره في عنقه.

### ٥ ـ التوحيد والتثليث

يرى القوسي أن محمداً رغم أنه كان متيقناً في نفسه أنه داعية توحيد مطلق وصارم، كما يبدو من سورة ((الإخلاص))، وكما يبدو من إنكاره على المكيين عبادتهم اللات والعزى ومناة الثالثة الأخرى، ومن تبرئه من عبادات المشركين ومعبوداتهم في سورة ((الكافرين))، فإن القرآن الكريم في تصور القوسي قد أقرّ بعدة آلهة، هي: الله، والروح، والكلمة، ويرجع القوسي السبب

في اتهامه القرآن بالقول بعدة آلهة إلى أنه لم يقل بالتثليث، فلو كان قد قال بالتثليث أو سكت عن رفضه؛ لأمكن الجمع والتأليف بين تلك الآلهة الثلاثة! ولا شك أنه ما من سبيل لتفسير أو تسويغه ذلك التعسف في التأويل، وكذلك التجاهل المتعمد للأصل القرآني العربي الذي احتك به القوسي في اللغة العربية التي عاش بين أهلها وقرأ بها عديداً من المؤلفات، ولجوئه في الآن نفسه إلى ترجمة دير كلوني التي قام بها روبرت الكيتوني تلك الترجمة اللاتينية المشوهة!!

# المطلب الرابع الوحي القرآني في الفكر اللاهوتي البروتستانتي

اللاهوت البروتستاني أوضح مراحل اللاهوت النصراني من جهة تعيين تاريخ ظهوره، وظروف نشأته، والفوارق بينه وبين اللاهوت الكاثوليكي والأرثوذكسي، ويرجع ذلك إلى الإعلان المدوِّي الذي بدأ به مؤسسه مارتن لوثر حركته الإصلاحية في (١/٠١٠/٣٩هـ) (٣١/١٠/١٥) بالاعتراضات الده وعلى كنيسة روما التي قام بلصقها على باب كنيسة قصر فيتنبرج بألمانيا، ثم بتصريحه عام (٥٢٩هـ) (٩١٥١م) أن ((البابا هو المسيح الدجال)) الذي ترتب عليه قرار حرمان لوثر من حقوقه السياسية والدينية والاجتماعية.

لكن اللاهوت البروتستانتي لم يتميز على الإطلاق بشيء عقدي عن شقيقه الكاثوليكي أو عن الأرثوذكسي الغريم التقليدي للآتين.

وذلك لأن مارتن لوثر لم يقصد إنشاء لاهوت جديد، أو تأسيس كنيسة جديدة، ويظهر ذلك من جانبين (١):

أولهما: عدم مخالفته الكاثوليك في شيء من أصول العقيدة: التثليث، والصلب والفداء، الطبيعة اللاهوتية والطبيعة الناسوتية للمسيح مع المشيئتين، طبيعة الروح القدس وانبثاقه من الآب والابن معاً.

الثاني: حصر جميع مسائل الخلاف بينه وبين الكاثوليك في مجال

<sup>(</sup>١) الأب جان كمبي، تاريخ الكنيسة، ص: ٢٣١. ٢٣٤.

الطقوس وأسرار الكنيسة، باستثناء قانون الكتاب المقدس الذي وافق فيه اليهود ورفض زيادات الكاثوليك، وبذلك يكون الخلاف بين اللاهوت البروتستانتي والكاثوليكي حول:

١ . الاعتقاد في عصمة البابا وقداسته التي رفضها لوثر.

٢ . الاعتقاد في تحول الخبز والخمر في العشاء المقدس إلى جسد المسيح، ودمه، ونفسه، ولاهوته، حقيقة وواقعاً وجوهراً، وهو ما يعتقده الكاثوليك.

٣ . صكوك الغفران الكاثوليكية.

¿ عدم سماح كنيسة روما إقامة الطقوس والصلوات بغير اللاتينية، فقام لوثر بترجمة الكتاب المقدس للألمانية ليتسنى الصلاة بها.

من الكاثوليك زواج رجال الدين، فما كان من لوثر إلا الزواج
من الراهبة كاترينا بورا استهزاء بأساقفة روما.

وقد أودع مارتن لوثر تصوره اللاهوتي للوحي القرآني في كتابيه الصادرين على عام (٩٣٦هم) (٩٢٥١م): ((الموعظة الحربية ضد الأتراك))، ((من الحرب على الأتراك))، وكذلك في مقدمة نشرته لكتاب ريكولدو دي مونت ((ضد السرازنة)) وفي تقديمه لنشرة من ترجمة دير كلوني اللاتينية للقرآن، وينتهي ذلك التصور المبني على الربط الوثيق بين عناصر الوحي والنبوة والكهنوت والرؤى الأخروية إلى أن (١): المسلمين هم عصا الرب وخدام الشيطان، وذلك بعد أن قيّم الإسلام عام (٩٢٣هم) (١٥١٧م) كعقوبة إلهية.

Umbau Wolf, Luther and Mohammedanism: MW 31 (1941).

<sup>(1)</sup> Martin Luthers Werke, *Gesamtausgabe* (Weimarer Ausgabe) Weimar, 1883. L. Hagemann, *der Islam in verstaendnis und Kritik bei Martin Luther*, In: T Th Z 103, Jg, H.2 (1994) pp. 131 – 151.

ومع أنه يتنصل من سياسة الحروب الصليبية إلا أن كتابات مارتن لوثر حول الإسلام كتابات سياسية، فهو لم يتعامل مع الإسلام كمشكلة دينية، بل كمشكلة سياسية؛ لذلك جاء تقييمه اللاهوتي للإسلام استناداً إلى الحكم والرؤى الأخروية في الكتاب المقدس على أنه قوة آخر الزمان الشريرة، التي هي أداة من أدوات المسيح الدجال، وقوة الإسلام دنيوية شريرة وليست قوة روحية.

وهو يربط بين الإسلام وبين بابا الفاتيكان، ففي تصوره اللاهوتي أن المسيح الدجال قابع في روما يشق صفوف الكنيسة، والإسلام هو المؤذن به، كما أن الإسلام يقوم بدور مماثل للبابا وإن كان يفوقه، فالشيطان يحاول من خلال أداته المسلمين ليس فقط حكم العالم الأرضي، بل كذلك مملكة المسيح ومقدساته، ويعمل أيضاً على شق صفوف أعضاء كنيسته.

لكن يبقى لديه أن البابا هو العدو الأكبر للمسيحية وليس محمداً، لأن محمداً كان أغلظ وأحشن من أن يعكر صفو العقيدة أو العقل، كما أن شيطانه طفل لا يقدر على ذلك.

وفي إطار ربطه اللاهوتي بين عناصر الوحي والنبوة والكهنوت والرؤى، فإن تصوره للقرآن جاء قاسياً، فقد تبنى اثنين من التصورات الخرقاء حول الوحى القرآني مما شاع في أدبيات الفكر اللاهوتي، وهما:

الأول: أن الشيطان هو محرِّض محمد، والقرآن عمل الشيطان، وقد تبتى

تلك الخرافة؛ ليقطع الطريق أمام أي تصور يرى في القرآن أنه كلام الله، وأن الوحي الإلهي هو مصدره، وأنه نفسه إعجاز جاء لتأييد نبوة محمد صلى الله عليه وسلم.

الثاني: انتشار الإسلام بالسيف وليس بقوة القرآن الروحية، فالإسلام قوة دنيوية شيطانية لا تزعج فقط المسيحية لكنها تزعج كذلك أديان العالم كلها.

ويستند التصور الثاني لدى لوثر على شبهة كون القرآن لا يراعي الحياة الروحية حتى في الزواج مثلاً يسمح بتعدد الزوجات ومعاشرة الإماء، مما يتنافى مع الروحانيات.

ثم يمضى لوثر في تصوره اللاهوتي واضعاً لأول مرة معياراً للتفرقة بين الديانة المسيحية والقرآن، ألا وهو (الأمانة المقدسة) عقيدة الإيمان النصراني التي تنص على: الإيمان بالرب يسوع المسيح المولود من العذراء مريم، الذي قتل وصلب على عهد بيلاطس الأنطاكي، وقام من قبره بعد ثلاثة أيام وصعد إلى يمين أبيه في السماء، وسيأتي ليحاسب الأحياء والأموات.

فهذه الأمانة التي باعتقادها يصبح المسيحي مسيحياً؛ تبرز الخلاف الجليّ بين المسيحية والقرآن، إذ إن القرآن على الرغم من تقديره لمريم والمسيح بكونهما دون خطيئة، وأنه نبي مرسل مثل يوحنا رأي يحيى عليه السلام،، فإن ذلك لا يعارض رفضه لبنوّة المسيح لله، ومحاسبته البشر، وصلبه وقيامته من الموتى لأجلهم، فإن هذا الرفض القرآني لتلك العقائد إلى جانب تعارضه الصريح مع قانون الإيمان المسيحي، فإنه يعني من جانب آخر رفض القرآن الحاسم كون المسيح هو المخلص، والفادي، والملك، وغافر الذنوب.

ويمكن القول . باطمئنان . إن فكر لوثر اللاهوتي حول القرآن الكريم، يمثل حداً فارقاً في تاريخ الفكر اللاهوتي، إذ إن لوثر قد فصل بوضوح بين القرآن والنصرانية من جهة الارتباط المصدري الذي دأب عليه مفكرو اللاهوت قبل لوثر؛ حيث درجوا على تصنيف القرآن كامتداد للاهوت النصراني.

والأساس الذي بنى عليه لوثر هذا الفصل هو اختلاف جوهر البناء العقدي وروحه في القرآن عن حقيقة الاعتقاد المسيحي كما تنص عليه عقيدة الإيمان النصراني وما يترتب عليها.

لكن السؤال الذي يرتبط بملاحظتنا تلك على التصور اللاهوتي للوثر: هل كان موقف لوثر اللاهوتي من الوحي القرآني موقفاً حراً نابعاً من مقررات العقل، ونتاج الفكر والتأمل وخلاصات التحليل والمقارنة، أم أن ذلك الموقف كانت وراءه دوافع أُخَر قادت إليه؟

للأسف لم يكن موقف لوثر اللاهوتي نابعاً من مقررات العقل، ونتاج الفكر والتأمل، وخلاصات التحليل والمقارنة التي شهرت عن البروتستانت؛ إذ إن لوثر رغم أنه كان موضوعياً أكثر من القديس توما الإكويني الذي بني موقفاً لاهوتياً عن القرآن رغم عدم اطلاعه عليه، فإن اطلاع لوثر على القرآن ودراسته لم تزده إلا عداء للوحي القرآني، ذلك العداء الذي برز في أمرين (۱): أولهما: نشره وترجمته للألمانية بتقديم منه كتاباً معادياً للقرآن وهو كتاب

<sup>(1)</sup> Luthers Brief an den Rath Zu Basel, K, R, Hagenbach, Luther und der Koran vor dem Rath zu Basel, Beitraege zur Vaterlaendischen Geschichte IX (1870), p. 299.

ريكولدو دي مونت رضد السرازنة) عام (٩٤٩هـ) (١٥٤٢م)، الذي يفهم من مقدمته أنه قام به بعد قراءته الحديثة حداً لنسخة من ترجمة دير كلوني اللاتينية لمعاني القرآن الكريم. التي صدرت إحدى طبعاتها بمقدمة مارتن لوثر نفسه عام (٥٩٥هـ) (١٥٤٣م).

وتفسير العداء من وراء نشره هذا الكتاب يكمن في عدوله عن ترجمة ونشر كتاب آخر أفاد منه في بناء تصوره اللاهوتي، وهو كتاب الكاردينال نقولا القوسي (غربلة القرآن)، الذي يقرب القرآن من النصرانية من جهة الجسور الروحية والمصدرية التي تربط بينهما بحسب رؤية القوسي.

الثاني: تصريحه بخلاصة موقف لاهوتي جازم من الوحي القرآني بوصفه القرآن الكريم بأنه: كتاب ليس له مثيل في اللعنة والخزي والإزعاج، فهو مليء بالأكاذيب والخرافات والمعايب.

فإذا ما بحثنا عن تفسير لعداء لوثر اللاهوتي للوحي القرآني، لا نجد سوى عاملين نفسيين؛ عامل داخلي يتمثل في عدائه وصراعه ضد البابوية في روما، فقد جعله ذلك الصراع معها يصورها على أنها الشر الأكبر، ومن ثم يلحق بما أية رؤية عقدية أو دينية تخالف رؤيته.

أما العامل الخارجي فيتمثل في الضغط العسكري العثماني على أوربا؟ حيث كانت الجيوش العثمانية على مقربة من الحدود الألمانية، بعد سقوط المجر في أيدي الخلافة العثمانية.

# المطلب الخامس الوحي القرآني في الفكر اللاهوتي الكاثوليكي

اللاهوت الكاثوليكي هو الامتداد الطبيعي للاهوت اللاتيني، لكن المجمع التريدنتي (٩٥٢مه) أنشأ الكثلكة المعاصرة بقيادة كنيسة روما ومقرها الفاتيكان ذات الطابع المميز لأتباعها في مقابلة البروتستانية والأرثوذكسية، وبذلك استقل الكاثوليك عن الروم الأرثوذكس وعن البروتستانت في العقيدة الإيمانية، وفي قانون الكتاب المقدس، وفي التقاليد الرسولية، وفي حقيقة التسويغ أمام الله بالنعمة اليسوعية وليس بأعمال الشريعة وحدها، وفي الأسرار الكنسية السبعة، وفي تحول العشاء المقدس إلى جسد المسيح ودمه ونفسه ولاهوته، حقيقة وفعلاً وجوهراً، وفي الكهنوت ونظامه، والزواج ونظامه (۱).

واللاهوت الكاثوليكي هو امتداد للفكر اللاهوتي اللاتيني، مُعَبَّراً عنه في مقالات ومواقف كنسية تحمل الطابع الكهنوتي الرسمي، من خلال الجامع الكاثوليكية والمراسم البابوية لبابا روما المعصوم خليفة بطرس الرسول.

فقد تبنّى الكاثوليك في الجمع التريدنتي (٩٥٢ . ٩٧١هم) (١٥٤٥ . ١٥٤٥ من البروتستانتية رسمياً .

<sup>(</sup>١) الأب جان كمبي، تاريخ الكنيسة، ص: ٢٥٥ . ٢٤٩ ، ٢٥٢ . ٢٥٣.

تعاليم الآباء اللاتين كأنها صادرة عن لسان المسيح، أو مملاة من قبل الروح القدس، ومحفوظة في الكنيسة الكاثوليكية بتعاقب متواصل (١).

وقد استقر الفكر اللاهوتي الكاثوليكي بدون استثناء على أن المسيحية هي الديانة الوحيدة الحقة الموحى بها من السماء، أما الإسلام فهو ديانة وضعية مقطوعة الصلة بالوحي الإلهي، ذات كتاب ملفق<sup>(٢)</sup>.

لذلك لم يستطع الفكر اللاهوتي الكاثوليكي الفكاك من أشر تصورات وطروحات مفكري اللاتين وأحكامهم السابقة وقوالبهم المصكوكة والموروثة عن أساطير الرؤية اللاهوتية ليوحنا الدمشقي حول الوحي القرآني، على الرغم من التحول الذي طرأ على فكر الكنيسة الكاثوليكية، والذي ارتدت من خلاله محاولة الانفتاح الديني والثقافي والعلمي على الفكر الآخر غير الكاثوليكي المسيحي خاصة وغير المسيحي عامة.

فبعد أن استقر الفكر اللاهوتي الكاثوليكي قروناً طويلة على أن (رالكنيسة الكاثوليكية تمتلك وحدها الحقيقة)) وأن الطريق إلى الله محصور في الكاثوليكية بحسب المبدأ الذي أرساه القديس أوغسطين (رلا خلاص إلا عن طريق الكنيسة الكاثوليكية)) . حاء المجمع الفاتيكاني الثاني عام (ما ١٩٦٥) في رأي الغرب بما يشبه (رثورة كوبرنيكس)) على حد تعبير المستشرق الفرنسي لويس ماسينيون (ع)؛ إذ أسس المجمع إدارة لشؤون غير

<sup>(</sup>١) الأب جان كمبي، تاريخ الكنيسة، ص: ٢٤٧.

<sup>(2)</sup> Christian W. Troll, *Der Islam in Verstaendnis Katholischen Theologie*, pp. 53 – 54.

<sup>(</sup>٣) الأب جان كمبي، تاريخ الكنيسة، ص: ٣٥٧.

<sup>(4)</sup> W. Kern, Auserhalb der Kirche Kein Heil? pp. 5, Basel – Wien, 1919 .

<sup>(5)</sup> Christian W. Troll, Der Islam in Verstaendnis der Katholichen Theologie, p.

المسيحيين، وانفتح المجمع على الآخر غير المسيحي من خلال فقرتين من فقرات مقررارته خصتا الإسلام بالتحديد:

الفقرة الأولى نصت على أن: ((مشيئة الخلاص الإلهي تشمل كذلك أولئك الذين يؤمنون بالله الخالق، ومن بينهم المسلمون. خاصة. الذين يؤمنون بإبراهيم، ويعبدون معنا الإله الواحد الرحيم الذي سيحاسب الناس يوم القيامة))(1).

والفقرة الثانية جاء نصها: (رتنظر الكنيسة بعين التقدير كذلك إلى المسلمين الذين يعبدون الإله الواحد الصمد الرحيم القدير خالق السموات والأرض، الذي تكلم إلى البشر))(٢).

لكن المتأمل في فحوى الفقرتين وما تلاهما من مواقف وبيانات كنسية لن يجد في الأمر ((ثورة كوبر نيكسية)) ولا ثورة نيوتونية، فمعالجة الفقرتين للإسلام كانت واضحة في:

١ عدم الاعتراف بالإسلام بوصفه ديناً، فعالجت المسألة الإسلامية على أنها مسألة كيان وجماعة إنسانية اجتماعية، وليست أتباع دين سماوي.

٢. عدم الإقرار أو الإيحاء أو الإشارة إلى نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، بوصفه نبياً أو رسولا سار على درب النبوة المعروف في العهدين الجديد والقديم، وجاء خاتماً للرسل في أعقاب عيسى عليه السلام.

<sup>54.</sup> 

<sup>(1)</sup> L Thk, Das Zweite Vatikanische Konzil, vol. I, a. a.o. 205. Freiburg – Basel – Wien, 1966.

<sup>(2)</sup> L Thk, Das Zweite Vatikanische Konzil, vol. II, pp. 489 – 495.

٣ . عدم الشهادة للوحي القرآني بأنه وحي إلهي أصيل تلقاه نبي الإسلام محمد بن عبد الله من السماء بطرق الوحى الصحيحة.

وكذلك البيانات والإيضاحات الكنسية التي تلت صدور الفقرتين، والتي تضمنها أهم كتاب كاثوليكي صادر عن كنيسة روما بإشراف البابا يوحنا بولس الثاني بعنوان Kathechismus der Katholischen Kirche عام (١٤١٤هـ) (١٩٩٣م).

فقد نص بيان الكتاب الأساسي الخاص بالوحي على أن: العقيدة المسيحية لا تستطيع أن تقبل رتجيز) أيَّ نوع من الوحي يقابل أو يفوق الوحي الذي تمَّ في المسيح، كالوحي الذي تأسست عليه بعض الديانات والطوائف غير المسيحية (۱)؛ لأن الله لم تعد لديه كلمة أخرى يعطيها بعد أن أرسل ابنه المسيح الذي هو كلمته، فكل ما تكلم به للأنبياء قطعة قاله في ابنه الذي إن سُئل بعده رؤية أو وحياً فإن ذلك لن يكون حماقة فقط، بل يكون سَبّاً لله (۲).

كما أن الأب روبير كاسبار المستشرق والمنصِّر واللاهوتي المعروف، وأستاذ الدراسات الإسلامية والمستشار البابوي لشؤون غير المسيحيين، والذي كان مسؤولا عن إعداد مسودة الفقرات الخاصة بالإسلام لعرضها على المؤتمرين في المجمع الفاتيكاني، قد بيّن في لحظة مصارحة مع النفس أن تطبيق معايير الوحى الإلهى على الوحى القرآني تثبت أنه في الجملة وحى إلهى

<sup>(1)</sup> Kathechismus der Katholischen Kirche, p. 57.

<sup>(2)</sup> Kathechismus der Katholischen Kirche, p. 57.

صحيح تلقاه محمد من خلال الهالة النبوية(١).

ثم عاد في الصفحة التالية؛ ليتدارك تلك المصارحة معبراً عن الرأي اللاهوتي الرسمى للكنيسة الكاثوليكية تجاه الوحى القرآني، بقوله:

لن يسمح التلفيق القرآني والخفة في الدين بإدراج القرآن في إطار كلمات الوحى الإلهى الصحيحة (٢).

وكذلك عندما أبدى بعض المنصفين الكاثوليك ممن درسوا الإسلام بعمق مثل المستشرقة الألمانية آن ماري شيمل A.M.Schimmel الامتعاض من العداوة المسيحية الموروثة ضد الإسلام التي ولدت هجوماً متواصلاً، وسوء فهم متعمد ضده. ومثل البروفيسور الكاثوليكي هيرمان شل Herman فهم متعمد ضده. ومثل الإسلام يجب أن يقارن بالمسيحية من جهة التقدير لتأثيره في الإنسانية وقيمته الدينية ورسالته العالمية. جاء الرد الكنسي من كلية اللاهوت الكاثوليكي بمدينة بامبرج الألمانية من خلال مجلتها Pastoralblatt الكنيسة أن يتولى منصب الأستاذية في كليات اللاهوت إلا القساوسة؛ إذ لا تسمح الكنيسة أن يتولى منصب الأستاذية في كليات اللاهوت إلا القساوسة:

((لا يصدق المرء عينيه عندما يقرأ مثل هذا الكلام، لأنه يشبه الهجوم على المسيحية لا الدفاع عنها، فالحقيقة الموضوعية أن الإسلام ما هو إلا خليط من تعاليم اليهودية والنصرانية والوثنية والدعاوى التعسفية، جمع ذلك

<sup>(1)</sup>R. Caspar, *Une rencontre arec I'Islam*. Evolution personelle et Vision actuelle, Spiritus, No.122 (Februar 1991), vol. XXX II, p. 22.

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 23.

الخليط دون أي نظام إلى جانب سيل من الأكاذيب والخرافات))<sup>(١)</sup>.

ومما يؤكد سلامة تحليلنا لنصوص المجمع الفاتيكاني بشأن الإسلام خاصة والديانات الأخر عامة، ما تضمنته مقررات المجمع نفسه من نصوص حول العمل التبشيري الذي تضطلع به الكنيسة الكاثوليكية، تلك النصوص التي قام على تحليلها القس الكاثوليكي البروفيسور جوزيف هاسن فوس Josef Hasenfuss منتهياً إلى أن المجمع قد صاغ. في الحقيقة. نصاً لتكريس عالمية الكنيسة الكاثوليكية وعالمية رسالتها التي وهبها لها المسيح لتحقيق الحلاص الإلهي بواسطته، لذلك تجد الكنيسة نفسها ملزمة بواجب إبلاغ معنى الشعوب بأن طريق المسيح هو طريق الحقيقة والخلاص، وأنه لا معنى لموته وآلامه على الصليب دون شمول ذلك الخلاص جميع البشر، ودون إبلاغ توصيل تلك الرسالة إلى جميع الخلائق بواسطة الكنيسة الكاثوليكية؛ لأن خميره وبواعثه الداخلية، ولا بين الإنسان وبين تعاليمه الدينية الخاصة به، فقد يسعفه ذلك وقد لا يسعفه، إنما يجب أن يضاء له طريق الخلاص والاستعداد لتلقى الإنجيل بواسطة الكنيسة الكاثوليكية (٢).

وذلك يجعل من الادعاء بوجود تحوّل في الفكر اللاهوتي الكاثوليكي تجاه الوحي القرآني أو الإسلام عامة ضرباً من تزييف الحقائق، أو خطاً مقصوداً في قراءة المحكم من النصوص والبيِّن من الأحكام، لهذا لحض القس

<sup>(1)</sup> Josef Hasenfuss, *Kirche und Religionen*, pp. 51 – 52, Verlage Ferdinand schoeingh: Muenchen – Wien 1969.

<sup>(2)</sup> Josef Hasenfuss, ibid, pp. 67 – 69.

الكاثوليكي البروفيسور جوزيف هاسن فوس Josef Hasenfuss في أعقاب المجمع الفاتيكاني في دراسته الهامة ((الكنيسة والأديان)) موقف اللاهوت الكاثوليكي من الوحى القرآني في الخلاصة اللاهوتية التالية:

إن القرآن قد مهد له أنبياء مثل موسى وعيسى وغيرهم، وحتم بواسطة محمد الذي يدعي حتام الوحي الإلهي إلى البشر بواسطته، والذي أقام ديانة طبيعية خلطها بالاعتقاد في الله رب العالمين من خلال التأثير اليهودي والنصراني، فقاد العرب إلى ديانة توحيدية، على أساس نزعة تلفيقية لفقت بين ما استعاره من تعاليم الوحي في اليهودية والنصرانية وبين ما استعاره من ميراث الحكمة والقانون والشعائر والتصوف الديني الفارسي واليهودي (۱).

<sup>(1)</sup> Josef Hasenfuss, Kirche und Religionen, pp. 46 – 49.

### ذاتهة ونتائج

لقد مر الفكر اللاهوتي حول الوحي القرآني بعدة مراحل وأطوار تنوعت خلالها المعطيات الفكرية، والثقافية، والجغرافية، والدينية، المؤثرة في بنية هذا الفكر لكن ظلت المعالم الأساسية المميزة لهذا الفكر والمكونة لهيكله تتمثل فيما يلي:

### أولاً:

استناد هذا الفكر في بنائه إلى أسطورة تعلم النبي صلى الله عليه وسلم القرآن على يد راهب أريوسي، تلك الأسطورة التي ابتدأها يوحنا الدمشقي صاحب التصورات اللاهوتية الأولى حول الوحي القرآني، ثم غدت نظرية أساسية في الفكر اللاهوتي النصراني منذ يوحنا الدمشقي حتى عصرنا الحديث، وذلك على الرغم من التطور العلمي الكبير الذي شهده العالم النصراني في حقل مناهج البحث، ورغم الوسائل والأدوات العلمية وكذلك المصادر والمراجع والمخطوطات، وإمكانات المقابلة والمقارنة بين النصوص ومحتوياتها، التي توافرت للباحث العلمي المعاصر، والتي تقطع جميعها بأن تلك كانت مجرد أسطورة غرضها التشويه، لكنها تفتقر إلى أي سند علمي يؤيدها أو حتى ينقلها من مربع الأسطورة إلى مربع الغرض العلمي ذي الحاجة إلى البرهنة والاستدلال.

### ثانياً:

تألَّف الموقف اللاهوتي من الوحي القرآني بدافع محاصرة الدين الجديد ومحاولة وقف انتشاره؛ لأن علماء اللاهوت رأوا فيه الخطر الداهم والتهديد

الأكبر لسلطة ومشروعية الوحي النصراني التي استمدها من دعوى كونه الحلقة الأخيرة في سلسلة الوحي الإلهي التي جاءت ناسخة للوحي اليهودي وجعلته (العهد القديم)، ومؤسِّسة للوحي النصراني ((العهد الجديد)) الذي هو كلمة السماء الأخيرة إلى الأرض متحسدة في عيسى المسيح.

#### ثالثاً:

ربط الفكر اللاهوتي حول الوحي القرآني بين الإسلام والنبي محمد صلى الله عليه وسلم، والقرآن الكريم في حزمة واحدة تجمع الثلاثة معاً، وذلك بتصنيف الإسلام ضمن تاريخ الهرطقات النصرانية، فالإسلام هرطقة نصرانية، ابتدعها نبيّه الزائف الطامح إلى رئاسة دينية كبرى، وكان طريقه إليها التلفيق بين العناصر الدينية اليهودية والنصرانية بصورة أساسية إلى جانب العناصر الدينية الأخرى وتأليف القرآن الكريم من بينها، بمساعدة راهب نصراني ينتمي إلى أحد المذاهب الأساسية في النصرانية التي تبنّت القول ببشرية المسيح، مثل الدعوة الأربوسية أو المذهب النسطوري والمدرجة في قائمة الهرطقات الكبري في تاريخ اللاهوت النصراني.

### رابعاً:

تأسس الفكر اللاهوتي في بواكيره الأولى على الآراء المستقاة من معلومات الرحالة النصارى إلى بلاد الإسلام وليس على مصادر الإسلام سواء أكانت مصادر التشريع والتلقي (القرآن والسنة) أم المؤلفات العقدية والتاريخية والفقهية. ولم يكن ذلك عجزاً عن الاطلاع بسبب عدم وجود نسخة مترجمة من معاني القرآن الكريم، فإن ذلك المسوِّغ قد زال بظهور الترجمة اللاتينية بدير كلوني عام (٥٣٨ه) ومع ذلك فقد استمر الاعتماد على

الخرافات والأساطير والأفكار التي تمليها العواطف العدائية، ولعل أبرز الأمثلة على ذلك الرؤية اللاهوتية حول الوحي القرآني لرجل في مثل وزن القديس توما الإكويني الذي لم يطلع على القرآن الكريم قط، ومع هذا صنفه في عداد كتب الوثنيين.

ولا يمكن بالقطع التغاضي عن أن دواعي الإنصاف والتجرد العلمي والفكري تفترض الفحص والوقوف المتأمل أمام المقالات الأصلية للمخالف محل النقد، خاصة إذا ما تعلق الأمر بأحكام دينية تخرج عالماً بأكمله من دائرة الإيمان والوحي السماوي، فعالم الأحكام الدينية واجب الخضوع لقانون الصدق في القول والإخلاص في العمل.

#### خامساً:

تغيرت الأساليب، وطرق التصنيف، ووسائل البحث، ومصادر المعلومات عن الإسلام عبر مراحل الفكر اللاهوي حول الإسلام، ولكن بقي المنظور اللاهوي حول القرآن واحداً لم يتغير في الادعاء أنه كتاب غير رباني المصدر، تكثر التكهنات حول مصدره الأساسي: ما بين قائل بالمصدر اليهودي، وقائل بالمصدر النصراني، وقائل بالمصدر الوثني، والمجمع حوله في الفكر اللاهوي أنه عديم الفائدة للنصرانية؛ لأنه لم يتضمن شيئاً جديداً بالنسبة لها.

#### سادساً:

لقد ظلَّت رؤية الفكر اللاهوتي للوحي القرآني واحدة عبر مراحل الفكر اللاهوتي المتعدده مع الاختلاف في التفاصيل، فقد ظل محمد صلى الله عليه وسلم نبياً غير حقيقي لم يتلق وحياً إلهياً، وجاء كتابه تلفيقاً وتوفيقاً بين

العناصر اليهودية والنصرانية، ولم تسد هذه الرؤى مجالات الفكر اللاهوتي فقط، بل انتقلت إلى الفكر النصراني عامة، وألَّفت الوعي الثقافي والعلمي في العالم المسيحي، ووجَّهت كذلك الأنشطة البحثية والدراسية في الغرب، كالاستشراق الذي يمثل الامتداد الطبيعي للفكر اللاهوتي حول الوحي القرآني.

يقول الألماني أودو شيفر Ude Schaefer: ((لقد سادت مجالات بحوث النقد التاريخي صورةٌ للإسلام محملة بأسوأ المعايب، يبدو فيها النبي محمد محتالا ورجل حرب معدوم الضمير، وهناك محاولات لتغيير هذه الصورة تدريجياً نحو الموضوعية، وذلك بتقديم الإسلام في غلاف يهودي نصراني، واستمر ذلك في بحوث القرن التاسع عشر من خلال الهجوم على سيرة النبي وعلامات نبوته بتصنيفه سياسياً أنانياً محتالا، وتصنيف القرآن كخليط هزلي من التراث الديني لليهودية والنصرانية، وفي قرننا هذا ظلت قناعة البحوث في الإسلاميات أن محمداً كان مريضاً بالصرع.

وهكذا فإن صورة الإسلام في الغرب ما زالت متجذرة بالفهم المغلوط والأحكام المصوغة منذ العصور الوسطى، ولا نكاد نعدم في وقتنا المعاصر محاولات إعادة الصورة العدائية للإسلام، وتقديمه كعدو جديد للغرب)(١).

وهذا ما يؤكده كريستيان ترول Christian Troll في بحثه المعنون بررالإسلام في تصور اللاهوت الكاثوليكي)) (۱):

<sup>(1)</sup> Udo Schaefer, *Glaubenswelt Islam*, pp. 100 – 101, Georg Olms Verlag: Hilde sheim – Zuerich – New York 2002.

<sup>(2)</sup> Christian W. Troll, Der Islam im Verstaendnis der Katholischen Teologie,

(رإن الإصلاحيين في القرن السادس عشر بقوا أسرى المنظور المعتادة؟ حول الإسلام، ولم يأت مفكرو عصر التنوير بجديد على الصورة المعتادة؟ لذلك كانوا إذا صدرت عنهم مقالة إيجابية عن الإسلام كانت تأتي على الصورة التقليدية الدينية المسيحية، فقد اتبعوا في الأساس طرائق الهجوم المسيحي على الإسلام في العصور الوسطى وروحه، وإن اتخذ هجومهم صورة البحث العلمي للإسلام، فإن هذا البحث قد سلك طريقة النقد التاريخي في دراسات العهد القديم والجديد، وبات الحكم اللاهوتي على الإسلام رهين نتائج تلك الطريقة)).

#### سابعا:

إن التصورات اللاهوتية المختلفة حول الوحي القرآني قد نبعت من الرؤية اللاهوتية للدمشقي أو بتأثير من أسطورة الراهب معلم محمد صلى الله عليه وسلم بدون استثناء يذكر (١).

والتعبير بلفظ أسطورة التي لا يناسب مجالها بحال البحوث العلمية والدراسات الفكرية الباحثة عن الحقيقة، ولا مجال الأحكام الدينية التي تتحرى الصدق والأمانة. هذا التعبير قد جعله (ر. جوت هايل R.Gottheil) عنواناً لحكايات النصارى ومقالاتهم المؤلفة بالعربية والآرامية التي جمعها حول دعوى

p.53, in: Bamberger Theologisehes Forum, Hrg. Von: Klaus Bieberstein, LiT Verlag Muenster, 2003.

<sup>(1)</sup> Stephon Hotz, Mohammed und seine Lehre in der Darstellung abendlaendischer Autoron vom Spaeten 11. bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts, p. 23, Peter Lang Verlag, Frankfurt – Bern – Bruxelles - New York – Oxford, 2002.

تعلم محمد صلى الله عليه وسلم على يد راهب مسيحي<sup>(۱)</sup>، بما يمكن معه تلخيص الفكر اللاهوتي حول القرآن بأنه ((فكر الأسطورة)). والغريب أننا افتقدنا لاهوتياً حراً، أو مفكراً عقلانياً أو باحثاً موضوعياً، يتصدى لمحاولة تنقية الفكر اللاهوتي حول القرآن الكريم من عالم الأساطير المسيطر عليه، مع أن الدراسات اللاهوتية في الغرب قد عرفت تجربة العلامة الألماني رودولف بولتمان Rudolf Bultmann صاحب مشروع تنقية العهد الجديد من عالم الأساطير والخرافة المسيطر عليه (٢).

#### ثامناً:

لم يكن الاعتماد على الخرافة والأسطورة في تأسيس الفكر اللاهوتي حول الوحي القرآني بدافع النقص المعرفي في مصادر المعلومات، وإنما كانت تُوظَّف لخدمة هدف آخر يشرحه لودفيج هاجمان Ludwig Hagemann أستاذ الدراسات الإسلامية بألمانيا، قائلا: ((الخرافات الشعبية حول محمد ونشأة الإسلام لم تقف عند حد، وكل تلك الأساطير التقليدية كانت تخدم هدفاً دعائياً واضحاً، وهو قطع الطريق أمام التفكير في أصالة الديانة الجديدة ومصداقيتها؛ لتبقي دائماً في إطار الهرطقات المسيحية المحتومة بخاتم التزييف والتزوير، وعلى ذلك تكون دعوى الوحي القرآني ومصدره الإلهي قد حوصرت وسقطت)(").

<sup>(1)</sup> R.Gottheil, *A Christian Bahira Legend*, Zeitschrift Fuer Assyrologie und Verwandte Gebiete 14 (1899) pp. 203 – 232.

<sup>(2)</sup> Rudolf Bultmann, *Neues Testament und Mythologie*, Kerygma und MyThos, Hrsg. von, Hans – Hans – Werner Barrsch. Hamburg 1960.

<sup>(3)</sup> Ludwig Hagemann, Christentum Contra Islam, S: 18.

#### تاسعاً:

كان الاستشراق أكبر ضحايا الخرافة والأسطورة في الفكر اللاهوتي، إذ لم يردد المستشرقون أساطير الفكر اللاهوتي كأنها مُسَلَّمات وبدهيات علمية فحسب، بل أصبح الالتزام بطروحات الفكر الأسطوري اللاهوتي معياراً للنبوغ والامتياز في الدراسات الاستشراقية. يقول إدوارد سعيد: (رسيكون مستشرقا بحاثة ومختصاً ألمعياً ذلقاً في أيامنا هذه من يشير إلى الإسلام على أنه هرطقة آرية من الدرجة الثانية، وأن محمداً نبي لا أخلاقي، وأنه ألَّف كتابه معتمداً على كتب التوراة والإنجيل(١).

### عاشراً:

كان ظهور الإسلام بوصفه التهديد الحقيقي والخطر الأكبر لسلطة الكنيسة وحقها المطلق في امتلاك ناصية الحقيقة المستمدة من امتلاكها كلمة الوحى الأخيرة، دافعاً وحيداً لمواجهة الإسلام، وموجّهاً لطبيعة تلك المواجهة.

فقد تسربلت المواجهة بالخوف من القادم الجديد ومن قدرته على الإقناع وسرعته في الانتشار، فأنشأ ذلك الخوف أفكاراً نصرانية وأحكاماً سابقة عن الإسلام ونبيه وكتابه، كوَّنت الوعي واللاشعور الجمعي للنصارى، وجعلت الفكاك من أسرها مستحيلاً حتى اليوم وإلى حد يمكن معه التشكيك

<sup>(</sup>۱) إداورد سعيد، الاستشراق، ص: ٤٤، ٩٤، بترجمة كمال أبو ديب، مؤسسة الأبحاث العربية، بيروت، ط الثانية ١٩٨٤م.

في إمكانية التخلص من ذلك يوماً ما.

وذلك بسبب ارتباط تلك الأفكار والأحكام الزائفة بما يمكن تسميته بن (رخصين الذات ضد الإسلام) مما أوقعها في آثام المغالطات الفكرية وخروقات المنهجية ومجافاة الأصول العلمية حتى ما كان منها صادراً من جهة العالم النصراني ذاته، مثل أطروحة التجديد النقدي والمعرفي لميشيل فوكو Michel في حقل المنهجية التاريخية بترك التاريخ الشامل للأفكار التعاقبية وإحلال المنهج الحفري(۱).

ذلك المنهج المقترح الذي يدين الفكر اللاهوتي ومنهجيته التي حصرت الإسلام ونبيه وكتابه في إطار الحقائق التاريخية الاجتماعية، وليس في إطار الحقائق الدينية، ومن هنا راحت الطروحات والرؤى اللاهوتية تسعى فقط باتجاه البحث التهجيني الساعي إلى رصد العناصر المتشابحة بين القرآن والكتاب المقدس بعهديه القديم والجديد، وحصرها في دائرة الاقتباس والمتابعة من جانب الجديد للقديم في تجافٍ واضح للمنهجية العلمية سواء من جهة عدم التعامل مع الإسلام بوصفه حقيقة دينية تعتمد على الوحي والمعجزة، أو من جهة تعيين جوانب تلك المشابحات: وهل كانت في بعض المواد والعناصر أم كانت في جانب الروح والنسق؟

فمن جهة المنهجية العلمية فإن الإسلام. بوصفه حقيقة دينية. كانت له خصوصية ما للوحي الإلهي من تفرد وإعجاز وتوافق مع رسالات الوحي

Foucault, Michel, L'Archeologie du Savoir, Gallimard: Paris, 1972.

<sup>(</sup>١) راجع تفصيلات ذلك المنهج لدى :

السابقة عليه في آن واحد، أي أنه لم يكن أبداً بدعاً من الأديان: ﴿ مَّا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ۚ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَالِ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ۚ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَالِ أَلِيمِ ﴿ السلت: ١٤].

ولم يكن رسوله بدعاً من الرسل: ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدُعَا مِّنَ ٱلرُّسُلِ وَمَآ أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمُ ۚ إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى وَمَآ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينُ ۞﴾ [الاحقاف: ٩].

وكذلك في العقائد : ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمَهُودُ عُزَيْرٌ ٱبْنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ

ٱلنَّصَارَى ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ ٱللَّهِ ذَالِكَ قَوْلُهُم بِأَفُواهِهِمُ يُضَاهِعُونَ قَوْلَ النَّهُ أَلَنَّهُ أَلَنَّهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾ [التوبة: ٣٠].

وأخيراً استهدف الوحي القرآني إكمال الدين الذي سيصحب البشرية حتى آخر رحلتها، ومن ثمّ استكمال ما فات السابقين من العناصر والأصول والقوالب المناسبة لعالمية الإسلام وكونيته التي يستمد أهليته لها من صلاحية خطابه لإنسان الحضارة في كل زمان وبقعة جغرافية على خارطة المسكونة.

إذن تبقى معضلة التصور الفكري اللاهوتي للوحي القرآني كامنة في المشكلة النفسانية للفكر اللاهوتي إزاء القرآن الكريم، تلك المشكلة التي بدون حلها وتجاوزها لا يمكن بحال تصحيح مسار أخطاء ذلك التصور واجتناب آثامه.

### المعادر والمراجع

أولاً: القرآن الكريم

ثانياً: السنة النبوية

. سنن الترمذي، بتعليق وترقيم عزت عبيد الدعاس، المطبعة الوطنية.

حمص ۸۵ . ۱۳۸۷ ه .

# ثالثاً: الكتب المقدسة لدى اللاهوتيين:

. العهد القديم (للكاثوليك) اعتماد بولس باسيم: النائب الرسولي

للاتين، منشورات دار المشرق. بيروت ١٩٨٤ م.

. العهد الجديد (للكاثوليك) اعتماد بولس باسيم: النائب الرسولي

للاتين، منشورات دار المشرق. بيروت ١٩٨٥ م.

# رابعاً: مصادر الفكر اللاهوتي:

- 1-Barge H., Der Domini Kanermoench Ricoldus und Seine Missionsreise nach dem Orient, in: Allgemeine Missions Zeitshrift  $43(1916)\ S:\ 27-40$  .
- 2- Bernhard Lang, Wie wird mann Prophet in Israel? Dusseldorf 1980 .
  - 3- Bulst, N.:

Guibert von Nogent, in: LMA IV (1989) , Sp. 1768 – 1769

- Petrus venerabilis , in: LMA IV (1993) SP. 1985 1987 .
- 4- Burns R. I., Christian Islamic Confrontation in the West: The Thirteenth Century Dream of Conversion, in: American Historical Review 76 (1971), 1386 1434.
  - 5- Caspar R., Une rencontre avec I 'Islam . Evolution personelle et Vision actuelle, Spiritus, Nr.122

(Februar 1991), Bd, XXX II.

- 6- Chenu M.D., Das Werk des HL Thomas von Aquin, Heidelberg 1960.
- 7- Christian W. Troll, Der Islam im Verstaendnis der Katholischen Teologie, in: Bamberger Theologisches Forum, Hrg. Von: Klaus Bieberstein, ..., LiT Verlag Muenster 2003.
- 8- Foucault, Michel, L'Archeologie du Savoir, Gallimard Paris 1972.
- 9- Francis Dvornilk, The Ecumenical Concils, Haw thorn Books. New York 1961.
- 10- Gottheil R., A Christian Bahira Legend, in: Zeitschrift Fuer Assyrologie und Verwandte Gebiete 14 (1899) S: 203 232.
- 11- Grabmann M., Die Schrift: De rationibus fidei Contra Saracenos Graecos et Armenos ad Cantorem Antioch- enum des heiligen Thomas von Aquin, in: Scholastik 17 (1942).
  - 12- Hagemann Ludwig:
  - Christentum contr AIslam, wissenschafthliche Buchgesellschaft, Darmmstadt, 1999 .
  - Christentum und Islam zwischen Konfrontation und Begegnung, Wuerzburg Altenberge 1994 .
  - Die erste lateinische Koranuebersetzung –Mittel zur verstaendigung zw ischen christen und Muslimen im Mittelalter?, in: Orientalische Kultur und euro Paeisches Mittelalter (Miscellanea Mediaevalia, Bd. 17) Berlin New York 1985. S: 45 -58.
- Missionstheoretische Ansaetze bei Thomas von Aquin in seiner Schrift , in: Thomas von Aquin,. Hrsg.von

A.Ziminermann, S:459-483. Berlin – New York 1988.

- Der Kur'an in Verstandnis und Kritik bei Nkolaus von Kues, Ein Beitrag Zur Erhellung islamisch – christlicher Geschichte (F Th st 21). Frontfurt 1976.
- Der Islam in Verstaendnis und Kritik bei, Martin Luther,

In: T Th Z 103, Jg, H.2 (1994) S: 131 – 151.

13- Hoscher G., Anmerkungen zur Sichtung des Alkorans

(N v K due, Heft 7).

14- Irsigler H., Die Prophetie im Alten Testament, Bamberg

1994.

- 15- Josef Hasenfuss, Kirche und Religionen, Verlage Ferdinand schoeingh, Muenchen Wien 1969.
- 16- Kathechismus der Katholischen Kirche , Leipzig Schweis- Freiburg 1993 .
- 17- Kellerhals E., Artikel: Islam II, in: (RGG) Bd. III(1959).
- 18- Kern W., Auserhalb der Kirche Kein Heil? Basel Wien 1919.
- 19-Kotter B., Johannes von Damaskus, in: Theologische Realenzklopuedie XVII (1988) S: 127 132. London New York-Bonn .
  - 20- Kritzeck J., peter the Venerable and Islam, S:1–115, Princeton 1964.
- 21- Luthers Brief an den Rath Zu Basel , In: K, R , Hagenbach, Luther und der Koran vor dem Rath zu Basel, in: Beitraege zur Vaterlaendischen Geschichte IX (1870)
- 22- Martin Luthers Werke, Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe) Weimar 1883.
  - 23- Naumann P., Einfuehrung zur Sichtung des Alkorans (N v K due, Hoft 6).
  - 24- Rotter E. :
  - Abendland und Sarazenen , Berlin New York 1986.
- Embricho von Mainz und das Mohammed Bild seiner Zeit , in: Auslandsbez iehungen unter den salisechen Kaisern. hrsg- von F. stab, Speyer 1994, S: 69-137.
- 25- Rudolf Bultmann, Neues Testament und Mythologie, in: Kerygma und MyThos, Hrsg. von, Hans Werner Barrsch. Hamburg 1960.

- 26- Schwinges R.C., Kruzzugsideologie und Toleranz, Stuttgart 1977.
- 27 Stephon Hotz, Mohammed und seine Lehre in der Darstellung abendlaendischer Autoron vom Spaeten 11. bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts, Peter Lang Verlag, Frankfurt Bern Bruxelles New York Oxford 2002.
- 28- Thk L, Das Zweite Vatikanische Konzil, Bd. I, a. a.o. 205. Freiburg Basel Wien 1966 .
- 29- Udo Schaefer, Glaubenswelt Islam, Georg Olms verlag, Hilde sheim zuerich New York 2002.
- 30- Umbau Wolf, Luther and Mohammedanism: M W 31 (1941).
- 31- Vedar B. Z., Crusade and Mission , European Approuches toward the Muslims, prienceton 1984 .

# خامساً: مصادر مترجمة من اللغات الأوربية :

- 1. إداورد سعيد، الاستشراق، ترجمة كمال أبو ديب، مؤسسة الأبحاث العربية، بيروت، ط الثانية ١٩٨٤م .
- ۲ . بابا دوبولس، تاریخ کنیسة أنطاکیة، ترجمة استفانس حداد، منشورات النور ۱۹۸٤م .
- **٣. الأب جان كمبي**، تاريخ الكنيسة، طبع دار المشرق بمساعدة الرابطة الكاثوليكية، بإشراف وترجمة لجنة من المطارنة والآباء اليسوعيين والفرنسيسكان، ط الأولى، بيروت ١٩٩٤م.
- **٤. دانييل ساهاس**، جدل يوحنا الدمشقي مع الإسلام، مجلة الاجتهاد. بيروت، عدد (٢٨) السنة السابعة (٢١٦هـ، ٩٩٥م).
- . ر. و. سذرن، نظرة الغرب إلى الإسلام في القرون الوسطى، بترجمة على فهيم خشيم وصلاح الدين حسن، دار مكتبة الفكر، ط الأولى، طرابلس

٥٩٣١ه. ٥٧٩١م.

7 . **لويس غرديه . جورج قنواتي**، فلسفة الفكر الديني بين الإسلام والمسيحية، دار العلم للملايين، بيروت، ط الأولى ١٩٦٧م .

٧ . يوهان فوك، تاريخ حركة الاستشراق، بترجمة عمر العالم، دار
قتيبة، ط الأولى، دمشق، بيروت ١٤١٧هـ – ١٩٩٦م.

سادساً: مراجع أخرى:

الدكتور عبدالراضي محمد عبد المحسن، حركة الترجمات الاستشراقية للقرآن الكريم، مجلة ((رسالة المشرق))، مركز الدراسات الشرقية بجامعة القاهرة، المجلد العاشر ٢٠٠١م، ص: ٢٠٥٠ع.

# فمرس الموضوعات

| مقدمة                                                     |
|-----------------------------------------------------------|
| المطلب الأول الوحي القرآني في الفكر اللاهوتي السرياني ٧   |
| المطلب الثاني الوحي القرآني في الفكر اللاهوتي البيزنطي١٥  |
| المطلب الثالث الوحي القرآني في الفكر اللاهوتي اللاتيني١٨  |
| (١) الأب إمبريشو الماينْزي EmdrichO Von Mainz             |
| (٢) الأب جيوبرت النوجنتي Guibert von Nogent               |
| (٣) الأب بطرس الموقر Petrus Venerabilis : الأب            |
| (٤) الراهب وليم الطرابلسي Williom von Tripolis            |
| (٥) القديس توما الإكويني (٦٢٢ ـ ٦٧٣ﻫ) (١٢٢٥. ١٢٧٤م)       |
| ۲٦ Thomas von Aquin                                       |
| (٦) الأب ريكولدوس دي مونت كروسيز Ricoldus de Monte Crucis |
| 79(135774)                                                |

| (٧) الكاردينال نقولا القوسي Nikolaus von Kues :              |
|--------------------------------------------------------------|
| ١ ـ المسيح عيسي كلمة الله ـ الروح                            |
| ۲ . المسيح عيسي وجه كل الشعوب                                |
| ٣ ـ المسيح عيسى المرسل الإلهي الأكبر                         |
| ٤ . المسيح عيسي الوسيط والمخلص                               |
| ٥ ـ التوحيد والتثليث                                         |
| المطلب الرابع الوحي القرآني في الفكر اللاهوتي البروتستانتي٣٩ |
| المطلب الخامس الوحي القرآني في الفكر اللاهوتي الكاثوليكي ٥٥  |
| حاتمة ونتائج                                                 |
| المصادر والمراجع                                             |
| فهرس الموضوعات                                               |