تَوْضِيحًا للعَقيْرةِ السَّلِفِيّةِ ، وَدِفَاعًا عَهُ أَيُمَّةِ السُّنَّةِ السُّبُويَةِ :

المرك المرك

نَقضًا لتسويَدِ: «حَقيقَة الِايُمان عِنْدالثَّيْخ الْالْبَا بِيْ \*! للمَعْتُو: (د بمحّدالُ وصِيّم) !! وتقديمُ: (الشّيْح محمَّدَ ابْرُاهِيم صَقرة) !!!

مَنْ تَزَيّا بِغَيرِمَا هُوَفِيه فَضَحَتُهُ شَوَاهِرُاللَّمِيَّانِ

كتبه من الراجيت يحقق دربت العسكي الراجيت يحقق دربت الأركي الأركي السكفي الكين الأركي الكسكفي الأركي الكسكفي الأركي الكسكفي الكسك لدية المنطق المنطق

مكنبة الفرقان

عَجِت مَات





## مجمَّقُوق الطّبَع عِجْفُوطِة لِلنَّاشِرُ الطّبعَتُّة الْأُولِمِثُ 121هـ - ٢٠٠٢م



# مكنبة الفرقان

تليفون: ٧٤٢٤٠٩٤ \_ ٠٦ / فاكس: ٧٤٢٤٠٩٤ \_ ٠٦

ص.ب: ۲۰۲۸ ـ عجمان ـ ۱.ع.م.

E-mail: furqan1@emirates.net.ae

# - مُقدِّمـةُ المُؤلِّـف -

إنَّ الحمد للَّه؛ نَحمَدُه، وَنستَعِينُه، ونسْتَغفِرُه، وَنعُود بِاللَّهِ مِن شُرُورِ أَنْفُسِنا، وسيّئاتِ أَعْمالِنا، مَن يهْدِه اللَّهُ فلا مُضِلَّ له، وَمَن يُضْلِل فلا هادي له.

وَأَشهِدُ أَنْ لا إلهَ إلاَّ اللَّهُ -وحدَه لا شَريكَ له-.

وأَشْهَدُ أَنَّ مُحمّداً عبدُهُ ورَسولُه.

أُمّا بعد:

فإنَّ المسلمَ الحقَّ -الطَّالِبَ للعِلْمِ- تتملَّكُهُ دَهشةٌ عَارِمَةٌ لَمَّا يرى (رُوَيبضةً = تافِها (۱) -لا قِيمة له، ولا عُنوان! - (يصولُ) بجهلِه، و(يجولُ) بِحُمْقهِ -في مَيْدانِ كُلِّ جبان! - (مُتَنَقِّلاً) بين البُهتان والعُدوان -؛ يُطَاوِلُ قِمَّةً سِامِقةً شاهِقةً؛ لِيُقْرَنَ بِها، ويَسِيرَ بحِذائِها، ويُلْحَق بها؛ رغبةً -وطَمَعًا - (!) في أنْ يكونَ له اسمٌ على مدار التاريخ، أو مَوقعٌ في مَسار الجغرافية!!

<sup>(</sup>١) كما في قولِه ﷺ: «سيأتي على النّاسِ سَنَواتٌ خَدّاعات، يُصَدَّقُ فيها الكاذِبُ، وَيُكَذَّبُ فيها الصّادقُ، ويُؤْتَمَنُ فيها الخائِنُ، ويُخَوَّنُ فيها الأمِينُ، ويَنْطِقُ فيها (الرّويبضة)»، قيل: وما (الرّويبضة)؟ قالَ ﷺ: «الرَّجل (التّافه)؛ يتكلَّمُ في أَمْر العامّة».

وهـو مُخَـرَّجٌ فـي «السّلسـلة الصّحيحـة» (١٨٨٧) لشيخنا الإمـام العـلاَّمـة الوالـد محمّـد ناصرالدّين الألبانِي -رحمه اللَّه-.

وما (قد) يُظَنُّ (من بعض) هذا الكلام -أو ما سيأتي -بعد!- أنّه شديد (!)؛ فليس هو أمام الطّعن بشَيْخِنا في العقيدة والتّوحيد-؛ إلاَّ شيئاً (يسيراً) غيرَ طائِلٍ ولا مَدِيد؛ فهو - «حَقِيقةً» - مُحْتاجٌ إلى مَزِيدِ مَزِيد!!

يا ابنَ الكِرامِ أَلا تَدْنُو فَتُبْصِرَ ما قَدْ حَدَّثُوكَ فَما راءٍ كَمَنْ سَمِعا ﴿ إِنَّ فِي ذَلْكَ لَذِكْرَى لِمَن كان له قَلْبٌ أو أَلقى السَّمْعَ وهُوَ شَهِيد﴾...

يا ناطِحَ الجبلِ العالي ليَكْلِمَهُ أَشْفِقْ على الرأس لا تُشْفِقْ على الجبلِ وتزدادُ تلكم الدهشةُ اتِساعاً -وتعظُم! - عندما يكونُ هذا (الرُّوَيبضةُ) صاحبَ غُرودٍ مُدْقِعٍ، مَعَ كِبْرٍ مُفظعٍ؛ تكادُ قَدَمَاهُ -لِثِقَلِ كِبْرِه، وكِبَرِ جَهْلِهِ - لا تقويانِ على حمله!!

### □ بين (الشرق) ، و (الغرب) :

ثم يشتدُّ الأمرُ، ويكبُّرُ الشرُّ -أكثرَ وأَكثرَ! - عندما يكون هَذا (الرويبضةُ) مُسيَّراً (بالرّيموت كُنترول)! -وهو في الشرق! - مِن قِبَلِ رؤوسِ جهلةٍ وضلالةٍ في الغرب!! يؤزُّونه أزَّا، ويَمُدُّونه بِمَدَدِهم(!) لِيغْدُوَ أداةً طَيِّعَةً لهم، وأُلعوبةً (نطاطَةً!) بين أيديهم؛ مُؤدِّياً -لهم -عنهم! - بعض (الخِدْمات!) بكلِّ (سرور)، سواءٌ أكان بين أيديهم؛ أم بغير شعور! (۱) -هذا (المُغامِر) المغمور، والغُمْر المغرور -!!

إِنْ كَنْتَ لَا تَدْرِي فَتِلْكَ مُصِيبَةٌ أُو كَنْتَ تَدري فالمُصِيبَةُ أَعظمُ

فالمعروفُ -يقيناً - عن أولئك (الرؤوس الجَهَلَةِ) -الحزبِيِّين!! - واقعاً وتاريخاً - أنَّ طرائقَ تعامُلِهم الحزبيَّةَ -الظالمةَ المظلمَةَ - مبنيَّةٌ على توقيتٍ (مصلحيًّ) لا ينخرمُ!! بحيث إذا قضى لهم (عملاؤهم) -أو بعضٌ منهم! - مصالحَهم، أو (خِدْماتِهم) - تلك - (المُوكَلة) إليهم -: كان ذلك إيذاناً حاسماً بنهاية الصِّلةِ، وخِتامِ العلاقة؛ فمصيرُ ذلك (العميلِ) المحتومُ -ساعتَئدِ - النَّبْذُ بنذَ النّواةِ... ولا كرامة؛ إذ (أُولئِكَ) يعلمون (جيّداً) أنّ (المُسْتَخدَم) لهم (!) نبندَ النّواةِ... ولا كرامة؛ إذ (أُولئِكَ) يعلمون (جيّداً) أنّ (الحقّ) ليس قِبْلتَه، -مِن قِبَلِهم! - قد يُسْتَخدَم لغيرهم؛ فليس منه فائدة!! لأنَّ (الحقّ) ليس قِبْلتَه، ولا الهُدى رائدَه! كأحوالِ أصحاب الجاسوسيَّة (!) العالَمية؛ فيما بَلغَنا عن أساطيرِهم، أو قرأنا من سطورِهم...

ومِن أَعجَبِ أَحوالِ هؤلاءِ (القوم) -أنْفُسِهم- أَنَّهم إذا سَمِعُوا -أو قرؤوا-

<sup>(</sup>١) قارن بكتابي «التعريف والتّنبئة» (ص ٨٧)

نَقْدَ عالم سلفي لواحِد من (رؤوسِهم!)(١) -أو المقدَّمين عندهم!-: استشاطُوا غضباً؛ واصفِينَ العالِمَ السّلفِيَ بالظُّلمِ، وهَضْمِ الحقِّ، وهَدْرِ الحَسَناتِ بمقابل السَّيِّئات!!

وهذا -كلُّه- إذا كان (الحالُ) بِجَنْبِهم؛ يَصُبُّ في مَصْلحَتِهم (!)؛ أَمَّا إذا كان العكسُ: فالعكسُ!!

فأين -في مقامهم الذي (نحن) فيه- (الموازنات) تكون؟! أم أنهم عنها عَمُون؟!

بل إِنَّهُ الهَوى الهاوي بأهلِه -شاخصًا للعيون-!

وقد ردّ عليه فضيلة شيخِنا الأستاذ العلاَّمة الشيخ ربيع بن هادِي المدخلي -نفع اللَّه به- في عدّةِ كتُبٍ مُستقلّة؛ منها: كتابُ «العواصم ممّا في كتب سيّد قطْب من القواصم»؛ أبانَ فيه -عليه- كثِيراً من المآخذ العلميّة -بعامّة-، والعقائديّة -بخاصّة-.

ولقد نقلتُ أنا -بنفسي- من خَطِّ أُستاذِنا الوالد الإمام الشّيخ محمّد ناصر الدّين الألباني -رحمة اللَّه عليه- في آخر صفحةٍ من نُسخَتِه مِنَ الكتاب المذكور - قولَه:

"كلَّ ما رَدَدْتَهُ على سيد قطب حقٌّ وصواب؛ ومنه يتبيّن لكلّ قارئ مسلم على شيءٍ من الثقافة الإسلاميّة: أن سيد قطب لم يكن على معرفة بالإسلام -بأصوله وفروعه-؛ فجزاك اللَّه خيراً أيّها الأخ الرّبيع على قيامك بواجب البيان، والكَشف عن جهله، وانحرافه عن الإسلام. ناصر».

قلتُ: هـذا مـا كتبْتُه فـي مقدّمة الطبعة الثّانية من كتابي «فقه الواقع بين النّظريّة والتّطبيق» (ص ٦) -قبل تمام سنتين-.

شمَّ رأيتُ كلامَ فضيلة المحدّث العلاَّمة -دُرّة اليَمَن- الشّيخ مقبل بن هادِي الوادِعي -رحمه اللَّه- في كتابِه «غارة الأشرطة على أهل الجهل والسّفسطة» (٢١٨/٢)- بحقّ كتابي -هذا-، وهو قولُه:

"وهُناك كتابٌ -ما علمتُ له نظِيراً- الأخِينا على بن حسن عبد الحميد- بعُنوان: "فقه الواقع بين النظرية والتطبِيق»؛ فأسألُ الله أن يجزيه خيراً، وأنصحُ جميعَ إخوانِي باقتنائِه»..

أقول: فجزاه اللَّهُ خيراً .

<sup>(</sup>١) كمثل (الكاتِبِ الأديب) سيّد قُطْب -غفر اللَّهُ له-؛ فإنّه كان كثِيرَ المُخالَفةِ للشَّرع -لعدَم تخَصُّصِهِ، وضعفِ فقهه-.

### □ سكوت لم يُجدِ ،

ولقد صَبَرْنا على جهلِ ذاك (الرويبضة التافه) المتعَالمِ، وغُرورِهِ: كثيراً، وكثيراً (جدّاً)؛ لَعلَّه يَرْعَوِي، أو يؤوبُ، أو ينقطعُ!!

فما زاده سكونُنا إلاَّ طُغياناً! وما عَمِلَ فيه سكوتُنا إلاَّ استمراراً!!

وكُنّا -معه- كحالِ ذاك الشاعر -القائل-:

قُلْ ما بدا لك مِنْ زُورٍ ومِن كَذِبٍ حِلْمي أصمُّ وما أُذْني بصمّاءِ وَمثله:

أَوَ كُلَّما طَنَّ الذُّبابُ زَجَرْتُهُ إِنَّ الذُّبابَ -إِذاً- عَلَيَّ كَرِيمُ

نعم؛ لقد زخرف له عفاريتُ الجنّ سوءَ عمله؛ وزادَ سوءَهم سُوءاً تزيينُ شياطين الإنسِ -له-؛ أنَّه صار على (شيءٍ) من الشهرة بين الناسِ!! بعد أنْ (كان) نَكِرةً (١) مجهولاً؛ لم يُجْدِ معه -في التعريف به، وإشهارِه! - لا شهادةٌ، ولا جامعةٌ، ولا مالٌ، ولا سطوةٌ، وَلا مَنْصِبٌ!!

فهي له فرصةً ! وأيُّ فرصةٍ !؟ فكيف تفوتُه؟! بل كيف -هو- يُفَوِّتُها؟!

<sup>(</sup>١) وليس يُجْدي المموِّهين -تمريراً لتلبيساتهم! - تنكيرُ الأسماء أو النَّسَبِ لأهل الحقِّ!! فالنُّكْرَةُ - «حقيقةً» نُكْرةُ الحال، ونُكْرَةُ الواقع والمآل.. كمثل ما حذفوا (!) - في مواضِعَ من تسويدهم! - الألف واللام من نِسْبَتي: (الحلبي)؛ لتصير: (حلبي)!! -كمَداً من عند أَنفسِهِم -! ولو (استطاعوا) حذف (اللام) من البقيّة الباقية (!) لفعلوا!! فلْيَفْعَلوا -إذاً -! ولكِنْ؛ لا؛ فإنّها ستُكتَبُ: (حبى)! وقد (تُلْفَظُّ): (حبي)!! وليسوا هم منه، ولا به، ولا إليه!

بل هم عكْسُه، وضِدُّه، ونقيضَّهُ؛ فَلْيُجْمِعُوا أَمْرَهم - (بِحُلَفَائِهِم!) - عليه!! فأقولُ لهُمْ -جَمِيعاً!-: (أَمَا آنَ لكم أَنْ تَذُوقُوا طَعْمَ «الْحُبّ»)؟! أَمْ كُلُّ (ذَاكُ) حِبْرٌ على وَرَق؛ و(قولٌ) لِمَحْضِ الأَلَق؟! وأَمَا (العَمَلُ) بِه(!):فَمُوجِبٌ للأرَق، ومُوقِعٌ في الفَرَق!!

أمّا كيف هذا الكَيْف؟! فلا تَسلْ! فالغايةُ (تُبرِّرُ) الوسيلة؟! ولو بالباطلِ والحَيْف:

جهلٌ..

كذتٌ..

نمىمةٌ..

دَسُ..

غِشْ..

تحريفٌ..

تزييفٌ..

..كلُّ ذلك يكونُ.. وفي العَيْبَةِ -بغيرِ عَيْبٍ! - غَيرُهُ! والشيطانُ يَقْظان!!

وَهُو -في جُلِّ ما ذَكَر- متأثِّرٌ -جدًّا- بما يُلْقَى إلَيه ...

أَثَّرَ البُهْتَانِ فِيهِ وَانْطَلَى الزُّورُ عَلَيْهِ يَا لَهُ مِنْ بَبَّغَاءٍ عَقْلُهُ فَي أُذُنَيْهِ

لقد كان هذا (الرويبضة) -بعد «حقيقته» الأولى (۱)! - يُعَرِّف نفسَه(!) على الجاهلينَه -وهم كُثْرٌ كثيرً! - بأنَّه (الراد على عليِّ الحلبي (۲))!! وكفى بذلك -عنده! - تعريفاً بنفسه!!

### 🗖 حق شيخنا ، وباطل غيره :

والآن؛ إذا به يترقّى(!) -هاوياً مُتهاوِياً!- دركَةً! بل دَرَكَاتٍ!! -بعد

<sup>(</sup>١) أعني: كتابه (!): «حقيقة الخلاف بين السلفية الشرعيّة، وأُدعيائِها في مسائل الإيمان»! وينظَر له: رِسالَتِي «طليعة كشف الجهل المخيّم من أباطيل د. محمّد أبو رحيّم».

 <sup>(</sup>٢) وفي هذا المقام: لا بُدَّ (له) من (أل) التعريف -للتعريف!-؛ وإلاَّ: فلا تعريف!!
 تناقضت فِعَالُهم؛ جهلٌ وتحريف، ظلمٌ وتزييف!

"حقيقته" الثانية! -؛ فها هو يتطاول على (إمام أهل الحديث والجماعة)(1)، أستاذِنَا العلاَّمة المتفنِّن، الأستاذ المحدِّث، الشيخ (7) أبي عبدالرحمن محمد ناصر الدين الألباني -تغمّده اللَّه برحمته-؛ حتّى إذا جاءه أُناسٌ آخرون -أو ذَهَبَ هو إليهم!!- فالفمُ -حينها!- سيمتلئ! واللسانُ سيطولُ ويطولُ! واللّهاةُ سترتجُّ يميناً وشمالاً! فهو اليوم: (الرادّ على الشيخ الألباني)!! نعم؛ الرادّ على الشيخ الألباني!!! ولِمَ لا يكونُ؟!

إنَّها فُرصَةٌ أَعظَمُ مِن تلكَ؛ فلا -ولن- تُعوّض!!!

على معنى ما قيل:

وَكَانَ امْرَءًا مِن جُند إبليسَ فارتقى به الحالُ حتى صار إبليسُ مِنْ جُندهِ ويكفي -ها هنا- لكشف (!) «حقائقه» -كلِّها- بَدئها والمُنتهى! -أَنْ أُوردَ ما سمعتُه -بحقّها- مِن شَيخِنا الألباني -رحمه اللَّه-.

وقد كان كلامُهُ -رحمه اللَّه- بحقِّ (أوّل) تساويده -وهو المُسمّى: «تحذير الأمّة ...» (٣)! -ما نصُّه- بالحرف الواحد-:

«كلامه حِقْدٌ وحَسَدٌ مقيتٌ؛ منذ قرأتُه علمتُ أنّه جاهلٌ متحاملٌ، وهذا حالُ (بعض) الدكاترة؛ فإنّ الواحد منهم ما إن يحصلُ على الدكتوراه (١٠٤)! حتى

<sup>(</sup>۱) هـذا مـا خطّـه هـذا (الرويبضةُ) -قبلاً- بيمينهِ- (اللَّه أعلم! قد يكون بشماله!!)- على طُـرّة أُطْروحته الماجسْتِيرِيّة(!): «الإمـام عثمـان بـن سـعيد الدارمي..» -في إهدائه لشيخنا -رحمه اللَّه-، بتاريخ ٢/ جمادى الثاني/ ١٤١٦هـ!!!

<sup>(</sup>٢) ذاك المدحُ (!) (كان) أَوّلاً !! وأمّا آخِراً؛ فلم يَحْظَ (!) أُستاذنا الإمام العلاَّمة الألباني -رحمه اللَّه- من هذا (الرويبضة) - في جُلِّ ما سَوَّد!- إلاَّ بوصف (الشيخ) -فقط!!

هذا الوصف الذي يُطلق - اليوم! - على أي ذي لحية، حتى لوكان غِرّاً فَيِيّاً! أَو جاهلاً غَوِيّاً!!

<sup>(</sup>٣) انظر ما سيأْتي -حولَه- (صفحة: ٧٦ و١٥١) -من هذا الكتاب-.

<sup>(</sup>٤) «فقـد كَشَـفَ بذلِكَ -كُلِّه- أنّ هذه الشّهاداتِ العالِيَةَ -وما يُسَمُّونَه بـ (الدكتوراه)!!- لا =

يُصبح رأسُه في السماء! وهو لا يزالُ في الحضيض»..

واللَّهُ -سبحانه- كفيلٌ شهيدٌ.

وقال -رحمة الله عليه- بحقّ «حقيقته» الأولى -في طبعتها الأولى!- ما لفظه-:

«خلطٌ كثيرٌ، وتناقضٌ كثيرٌ، وجهل كثيرٌ». أو قال: كبيرٌ -الشكُّ منّي-! ... أيُّها (الرويبضةُ) المُسَيْكينُ!! لقد هَتَكْتَ سِتْرَك بيدِك!! وأَمَطْتَ لِثامَك بنفسِك!! وأَوْبَقْتَ ذاتَك في حُفرةٍ لا قرار لها، ولا مُنتهى!!

لقد نزَعْتَ -يا هذا- حتى- ورقةَ التُّوت!! فمِتَّ قبلَ أنْ تموت!!

النَّاسُ صنفانِ: مَوْتَى في حياتِهِمُ وَآخَرُونَ بِبَطْنِ الأَرْضِ أَحياءُ شم إنَّ الزُّمْرةَ التي (تُزغرِدُ) لك -اليوم-، وتُحيط بك (تُغَرِّدُ)، وتؤزّك، وتؤزّك، وتؤزّك وتفرّحُ لها، وبها!-: سوف تلفِظُك في الغدِ القريب -إنْ كان عند (بعضها) مُسْكةٌ من خيرٍ- ولا أقول: عِلم!-؛ إذ إنّ كُلَّ الذي عندك(!) قُلْتَه و(قِئْتَهُ)؛ وهو -كلُّه- كلماتٌ محدودة، لمسائلَ معدودة؛ تلفُّ حولَها وتدور -بكلً غُرور-؛ تُرْغِي بها وتُزْبِد، وتتنمَّر فيها وتُعربد!!! ثم تُردِّدُها على صُورٍ وأشكال، وَأَنماطٍ وأحوال -بطرائقَ مُجْتَرَة؛ لأنوفِ مُحْمَرة-:

فـ «حقيقتك» الأولى: (إنشاعٌ) هزيل..

و «حقيقتك» الأخرى -بل الأخيرة؛ نَعَمْ؛ الأخيرةُ (١)! -: (إحصاءٌ) ذليل... نعم؛ مِن اللَّغةِ إلى الرياضيّات؛ ظُلمات، وجهالات..

<sup>=</sup> تُعطى لصاحِبِها عِلماً، وتَحْقِيقاً، وأَدَباً».

قالَه شيخُنا الألباني -رحمه اللَّه- في رسالَتِه «دفاع عن الحديث النَّبويِّ والسّيرة..» (صفحة:ب) - في مقام آخَرًا- بتاريخ (١٣٩٧هـ)!

<sup>(</sup>١) فإنِ استكبرَ مِنْ جديدٍ!! فهي (الأخيرةُ) -حُكمًا-، وإن لم تكن (الأخيرةَ) واقعًا !

ولَسوف يعلم المخلِصون (!) ممّن قدِ اغترُّوا بِشِقْشِقاتِك الفارغةِ - حيناً من الدهر! - أنَّك فاشل، وجاهل، وفوق هذا كُلِّه: (مستكبرٌ) ومغرور.. إضافةً إلى سوء خُلُقٍ - مشهور -؛ وتَهَوُّرِ (بَيِّنِ) الظُّهور...

ولقد صَدَقَ رسولُ اللَّه ﷺ -حين قال- في (أمثال) هذا (الحال)-في الاستكبار-: «ثلاثةٌ لا يكلمهم اللَّه يومَ القيامة، ولا يزكِّيهم، ولا ينظُر إليهم، ولهم عذابٌ أليم: شيخٌ زانٍ، ومَلِكٌ كذَّابٌ، وعائلٌ (مستكبرٌ)» (١).

وبمناسبة تَسويد هذا المفتري المُمتَري -ثمّ نَقْضي له- أَقولُ:

### □ بيني وبين (الأحباب) و (الخصوم):

لقد قلتُ -مِن قبلُ- كلمةً؛ ولم أَسْتَحْيِ منها، ولم أَتوانَ فيها، ولم أتترَّس بأحدٍ وراءَها؛ وإنى -الآن- أقولها، وسأظل أقولها:

لقد استفدت - في عدد ليسَ بالقليلِ - من مسائل العلم - من خصومي وأعدائي (!)؛ بما (قد) يكونُ أكثر - كثيراً - مِن استفادتي مِن أحبابي وأوليائي؛ ذلكم أنَّ المحبَّ يُحسِّنُ الظنّ، و(يلتمس) العُذْر، ويقبلُ القول؛ فما قد يراه من خطإ -أو يحصل من خلافٍ للأولى -: فإنَّه يُمشِّيه ويُسَلِّكُهُ:

وعينُ الرضا عن كل عيبٍ كليلةٌ ......

أمَّا (الخَصْمُ) -ولو أنّه لم يَرَكَ، ولم يعرفْك، ولم يسمعْك، ولم يقرأ لك (!) -فضلاً عن أنْ يُجالِسَك! -؛ إلاّ أنّه خاصمك عبرَ الهاتف! أو من خلال الإنترنت! أو من طريقِ الأوامر الحزبيَّة، أو الإشارات الطُّرُقِيَّة! -: فإنَّه يتربَّص بك، ويبحثُ -لا بين السطور - بل بينَ الحروف وجوفَ الصّدُور - عن خطإ -ما -؛ ليهوِّلَه -لا ليهوِّنه! -، ويفتِّشُ تفتيشَ الوالِه(!) عن ثغرةٍ -ما - ينفُذُ منها، ويَلَجُ خلالها؛ (يتلمّس) الفَلَتَاتِ والأغلاطَ؛ ليُشِيعَها، ويُشَنِّع بها:

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٠٧) عن أبي هريرة.

..... ولكنَّ عينَ السُّخْط تُبدي المَسَاوِيَا

فماذا كان موقفى من (هؤلاء) و(أولئك)؟!

لم يكن منِّي - «حقيقةً» - إلا النَّظَرُ المتأنِّي، والفَتْشُ الهادئ، والبحثُ الدقيق؛ مُراقباً ربِّي -سبحانه-؛ مستحضراً قولَه -جلَّ في علاه-: ﴿بل الإِنسانُ علَى نفسِه بصيرة. ولو ألقى معاذيرَه﴾..

فلم أُجاوز في ذلك الحُبِّ والوُدِّ إطارَه..

ولم أُغادر في ذيّاك الخصام الهادِر مقدارَه..

ولكنَّ ربِّي -عزَّ وجلَّ- لم يَخْذُلْني، وظنِّي الحسَنُ به -عزَّ شَأنُهُ- أَنّه لن يَخْذُلَنِي-؛ فلا يزالُ سَتْرُهُ عليَّ - سبحانه- مُسْدَلاً، ولا يزالُ عفوهُ -تعالى- عني -فيّ- كبيراً...

فما لمستُهُ مِن إفراطِ المحبِّ رَفَضْتُهُ...

وما لَحَظْتُه من تفريطِ الشانئ نقضتُهُ...

ثم كانت العِبرةُ -والفائدةُ- بين هذا وذاك -بلا غُلُوِّ ولا تَقْصير-؛ فالحقُّ -دائماً- وَسَطٌ بين نقيضَينِ؛ على حدِّ قول مَن قال:

..... كِلا طَرَفَيْ قَصْدِ الأمور ذميمُ

وأجل منه قول ربِّ العالمين: ﴿وكذلك جعلناكم أُمةً وسَطاً لتكونوا شُهداء على الناس ويكونَ الرسولُ عليكم شهيداً ﴾، و«الوسط: العَدْل». (١)

فواللَّهِ - الذي لا معبُودَ - بِحَقّ - سواه -؛ إنّي لأنظرُ إلى الردّ - أو النقد- مِنْ أَيِّ كان! - نظرةَ إنصافٍ صادقةً واعيةً؛ لأعرف من خلالها ما أنا

<sup>(</sup>١) كما صبح ذلك عن النّبيِّ ﷺ - فيما رواه البخاري (٣٣٣٩) عن أبي سعيد الخُدْرِي -رضى اللّه عنه -.

عليه -أو فيه- مِن دَرَجاتِ الحقِّ والصواب، أو ما (قد) أقعُ فيه مِن دَرَكاتِ الخطإ أو الارتياب؛ فإنْ وجدتُه: فرحتُ بهِ، وسارعتُ إلى إصلاحه؛ وإلاَّ: كان منّى ردُّ على النقد، أو نقدٌ على الردِّ ...

والذي رأيتُه مِن نفْسي -في مسألة (الإيمان والكفر) -هذه التي هي -«حقيقة» فتننة هذا العصر أنّني انتفعتُ (كثِيراً) بما حَصَلَ فيها من أخذ وردّ. وكتابات، وتعليقات (٢) وإن كان بعضُ تلك الكتاباتِ -بل أكثرُها صادراً ممّن هو دون أهليّنها -بحثاً ودرايةً -، فضلاً عن القُدْرةِ عليها -تصنيفًا وكتابةً -...

ومِن مشهور كلام العُلماء؛ ما قيل قديماً: (مَن ألّف فقد استُهدف؛ فإنْ أحسن فقد استُشرف، وإنْ أساء فقد استُقذف)...

لقد قرأتُ وطالعتُ -بدقةٍ ناصرة، وعينِ باصرة - سائرَ الكتابات والتآليف في مسألة الإيمان والكفر -هذه-؛ منذ فجرها الأوّل -الذي أدركتُه-: سنة (١٣٩٨هـ)، إلى عَصْرِها الآخِر -ولن يكونَ الأخيرَ! - الذي عِشْتُه وعايشْتُه -هذا-: سنة (١٤٢٢هـ)؛ وبين التاريخيْنِ خبايا وخفايا، ومصائبُ وبلايا، وفتنٌ ورزايا؛ لا تزال الأمة تُكوى -شديداً - بنارها، وتتجرّع -بمرارةٍ - ويلاتِها...

ولقد كنتُ أرى -في (بعضِ) ما أُطالعُ، وأقرأُ، وأنظرُ -مِن ذلك- تنبيهاتٍ جيِّدة، وأنابيشَ قويَّة؛ تدفعُني حثيثاً للبحث؛ فأبحثُ، وأبحثُ؛ فإذا بصاحبِ ذلك التنبيهِ -أو هذا التنبيشِ!- قد وُفِّقَ في قَدْحِ الذهن بنقده، لكنّه لم يُسَدَّد -لِسُوءِ فهمِه، أو قِلَّةِ عِلْمِه!- في نتيجةِ هذا النقد أو ثمرتِه...

فأراني مُمْسِكاً بطرَف خيطِهِ؛ ليقودني بحثي ودَرْسِي إلى نتيجة غيرِ نتيجتهِ، ونهايةٍ لن تكون -إن شاء الله- كنهايته...

<sup>(</sup>١) فضلاً عن غيرها من المسائل - الّتي هي أَقلُّ منها ودُونَها-!

<sup>(</sup>٢) مع التنبيب (!) إلى أنْ ليس شيءٌ من ذلك - إلى الآن! - ضمن تساويد هذا (الروييضة) -بداهة ! - ؛ لفراغها وخَوائها!!!

نعم؛ له فضلٌ لا أجحدُه؛ ولكنْ بِقَدْرٍ له حَدُّه...

وما أجمل ما ذكره الإمام الشاطبيُّ في كتابه اللطيف «الإفادات والإنشادات» (ص١٤٩) -فيما (يُشْبِه) ما نَحن فيه-:

عُداتي لهم فَضْلُ عَلَيَّ ومِنَّةٌ فلا أبعدَ الرحمنُ عني الأعاديا هُمُ بحثوا عن زَلَّتي فاجتنبتُها وهمْ نافسوني فاكتسبتُ المعاليا ... وهذا كلَّه -والفضلُ للَّهِ- أوجد عندي معرفةً -ليست قليلةً!-

بمدلولات الكلمات، ومعاني المصطلحات، ومثار النقاشات، ومدار المساجلات؛ فرأيتُني أضبطُ ألفاظاً كنت استعملتُها -قديماً - لتصير أدقَ في المقصود، وأدلَّ على المراد! وأُغَيِّرُ كلماتٍ -أو عباراتٍ - قد أُسِيءَ فَهمُها! ورأيتُني أُحاذِرُ من مصطلحاتٍ كنتُ أتوسَّع فيها، ولا أتحاشى من تَرْدادِها -مُضَيِّقاً دائرَتها-؛ وذلك لِمَا رأيتُه من التبايُن بين الفُرَقاءِ -والمُتباحِثِين - في توحيد فهْمِها، فضلاً عن استيعابها وهضمِها...

فكان الأمرُ -في جُلِّ هذا- ولا يزال منه بقايا!- كمثل ما قال القائل : سارت مُشَرِّقةً وسرتَ مُغَرِّباً شَتَّانَ بين مُشرِّق ومغرِّبِ

### □ فعال المخالفين:

... وفي غَمْرَة هذا -كُلِّه- تبرزُ أصواتٌ ناشزةٌ -من هنا أو (هُناك)-؛ تُريد -وتسعى- أن يُسمَعَ صوتُها، أو أن يُجابَ صَدَاها... أصواتٌ تجهدُ -حثيثاً- لِبَثِّ الفُرقَةِ بينَ الشُّيوخِ والشّبابِ، والتفريق بين أهل السُّنَّةِ ودعاةِ منهجِ السَّلَف -فيما بينَهم-؛ ليكون لها -بينها!- موطئ قدم؛ تدوسُ فيه جماجمَ هؤلاء، وبقايا أشلائهم -إن استطاعت إلى ذلك سبيلاً!-؛ فلا وجودَ لها -«حقيقةً»- إلاَّ بين الرَّمَم، ولا بقاء لها إلاَّ مع زَلَّةِ القدَم، أو في العَدَم(!) -ومنذ القِدَم!-...

ولكنْ... هيهات، وهيهات، وهيهات... فالعلمُ فضّاحٌ لغير أهله، والحقُّ وضّاحٌ لنهج جُندِه، ولَسوف يذوبُ هؤلاء -إن لم يتوبوا ويؤوبوا-، ولسوف يطوي التاريخُ صفحاتِهم المظلمة القاتمة الظّالمة؛ بَدءاً من رأس الفتنةِ في العصر الأول، ومروراً بذاك الأحمق المُتهاوي -ك (البرق = الهاوي)(۱)!- الذي ليس له من اسمه نصيبٌ (!)-، وانتهاءً بهذا (الرويبضةِ) الجاهل، والمتعالم الفاشل ؛ الّذي أعماه كِبْرُهُ الطاغي عن ستر عورته؛ فأزاح غِطاءَها، جاعلاً منها لواءَها!! ليكونَ -بما جَنتَهُ يداه، واقترفه بِهواه- عِبرةً للمعتبرين، وأُضحوكةً للناظرين ...

إنّي كأنّي أرى مَن لاحياءَ لهُ ولا أَمانَةَ وَسْطَ القَوْمِ عُرْيانا وأُعاجِلُهُ بالقَوْل -سواءً استكبَر أَوْ رَضَخَ-:

يَدَاكَ أَوْكَتا وفُوك نَفَخَ!!

ولقد كنتُ كتبتُ كتاباتٍ عدَّةً في مسألة (الإيمان والكفر) -هذه-، ونشرتُ منها عدَداً لا بأس به؛ ابتداءً من «التحذير من فتنة التكفير»، ومروراً بد «صيحة نذير»، و «الأجوبة المتلائمة»، وانتهاءً بد «التعريف والتنبئة» - وَطبعتُه الثّالثةُ وشيكةُ الصُّدُور-، ولاحِقاً -إنْ شاءَ اللَّهُ-: «التنبيهات المتوائِمة ...»،

<sup>(</sup>١) هُــوَ (عصــام البرقاوي = أبو محمد المقدسيُّ)؛ صاحب التساويد (الشهيرة!) في (تنظيرِ) الفكرِ الخارجيِّ الحروري، وتهييج الأتباع -الرَّعاع- على عُلماءِ الأُمَّةِ في سائرِ البقاع...

ومِن (آخِرِ) مَا رأيتُ لَهُ: تسويدٌ أَحمَقُ؛ عنوانُه: «تبصيرُ العقلاء بتلبيساتِ أَهلِ التَّجَهُمِ والإرجاء»؛ في الردِّ على كتابي «التحذير..»! يَطعُنُ -بصراحةٍ، ووقاحةٍ -فيه- بعلما ثِنَا الأكابر المشاهير... فلم يَسلَمْ مِنْ إقذاع سبّه -والمَيْن-: لا عُلماءُ الشام، ولا عُلماءُ الحرمين..

مِنْ ذلك: تصريحُمه (ص ١٠) بأنَّه هـو -مُؤلِّفُ كتـاب «الكواشف الجليَّة في كُفرِ الدَّولَةِ السَّولَةِ السَّوديَّة» !! وفي (ص ١٢٧) -منـه- طعنُهُ بسماحةِ الشَّيخِ ابنِ عُثيمين، ووَصْفُهُ -له- مع عُلماءَ آخرين بـ: (علماء الحكومات) !!

وَفَي (ص ٥ و٧ و٣١ و٩٧ و١١٥ و١٢٦ و.. و..) !! طعوناتٌ أُخرى!!! عاملَهُ اللَّهُ بعدلِه؛ جزاءَ تُبحِهِ بجَهلِه ...

و «الحجَّة القائمة...»، و «كشف المناهج..»، و «الإيمان..»، و «كلمةٌ سواء..»، و «نُصُوص العُلماء والأئِمّة..»، وغيرها...

وكنتُ نقلتُ -في هذه الكتب- مئاتِ النُّقول من عشرات -بل مئات- الكتب؛ بحيثُ أظنُني -وللَّه الحمدُ- قطعتُ الشبهة، وأَبَنْتُ القضيَّة...

فَخَرَجَتْ -أثناءَ ذلك، وبعدَه- الكتاباتُ أُخرى، وصدرت الهَمَساتُ تتوالى وَتَثرى، وتعالَبِ الصيحاتُ بأوضحَ وأُحْرى:

- فمِن قائل: هذا تراجُعٌ !!

قلتُ: وماذا يضيرُكم -إن كان- أو يضرُّكم؟! فـ(الرَّجوعُ إلى الحقِّ فضيلةٌ)!

- ومِن قائلٍ: هذا (تطوُّر) و(مرحليَّة)!!

قلتُ: إلى الأحسن، أم إلى الأسوا؟! فـ(العلمُ لا يَقْبَلُ الجُمود)؛ بلا حدُود!

ومِن قائلٍ: (هؤلاء) يكتبون خلاف ما يعتقدون؟!

قلتُ: ليس هذا إلا الله العزيز الغفور: ﴿إِنَّهُ عليمٌ بذاتِ الصُّدُور﴾؛ في الدَّرْك الأسفل من النار﴾ -أيُّها الأشرار-...

- ومن قائلِ ومتقوّل، ومائلِ ومتحوّل ...

أَبِعِلْمٍ تَقُولُ هذا أَبِنْ لِي أَمْ بِجَهْلٍ والجَهْلُ خُلْقُ السَّفِيهِ

... إلى آخر ما هنالك من كلماتٍ تُمرِضُ القلبَ؛ لسوئها، وتُغثي النفسَ؛ لظلمها... و«الظلم ظُلُمات»، واللَّهُ شاهِدٌ..

### ☐ ثلاثية اله*دى*:

لم يُدرك (هولاء) -أو أنهم أدركوا، لكنْ: تعامَوْا! - أنّ جمالَ العلمِ في الازدياد منه، وأنّ بهاءَ الحقّ في تمحيص دلائلهِ، وأنّ قوّة العقيدةِ في الثبات عليها.. وهذه الثلاثيةُ الراقيةُ الرفيعةُ: منظومةٌ بحبل التقوى، ومسلوكةٌ بخَرَز

الإخلاص، ومسبوكةٌ بجلالِ الصّدقِ.

أمَّا الفاقدُ لهذا، أو له ضَيَّع.. فَلْيُعَجَّلُ له بتكبيراتٍ أربع... والسنةُ إلى تِسع! ورحم اللَّهُ -تعالى- (فقيدَ الأمّةِ)(۱) شيخنا الكبير، الوالدَ(۱) المبارك أبا عبدالرحمن، أسدَ السنةِ الهُمام، وصيرَفيَّها الإمام، أستاذَنا الجليل -وعُمْدةَ الجيل- محمد ناصر الدين الألباني -تغمّده اللَّه بواسع رحمتهِ-؛ الّذي تربّينا على مِنضَدةِ علمهِ؛ منذ (نحو)(۱) رُبعِ قرنٍ؛ كم سمعناه -مرارًا وتكرارًا- يقول لنا-مُرَبِّيًا، ومعلّماً-: (العلم لا يقبلُ الجمود)؛ فلا جُحود...

### □ ناشر الجهل:

والأسفُ يشتدُّ ويشتدُّ: لَمَّا يكتبُ -إِنْ كان هُو الكاتبَ الحقيقيَّ!- (ورّاقٌ دفتريّ)، يظنُّ نفسَه(!) أنه صرَّاف (جوهريّ) -بقلمِ باردٍ، وعقلٍ شاردٍ!- قائلاً:

و(رحم اللَّه) من قال:

هذي الفِعالُ فِعالُ مَنْ قد حرَّفا (أ) (ضَحِكٌ بوجْهِي طَعْنَةٌ عند القَفا)!

(۲) لقـد كـان أُستاذُنا -رحمه الله- «حقيقةً» - نِعْمَ (الوالد)؛ في علْمِه، وأُخلاقِه، و (وفائِه)،
 وصِلَتِه، و (كَرَمِه) -برَغَب بلا رَهَب! - بحيثُ عَوَّضَنا -«حقيقةً» - عن سنواتٍ فَقْدِ أَبِ النَّسَب...

وَمَا أَجْمَلَ مَا قَيل: (الأَبْوَةُ الدِّينِيّة أَقَوَى من الأَبُوَّةِ الطِّينِيّة) -كَمَا في ﴿النَظَائرِ ﴿ (صُ ٢٨٤) لفضيلَةِ الشّيخ بكر أبو زيد -عافاه اللَّه وسدّده-.

وأمّا حالُنا (بعدَه) -رحمه اللّه-: فلو قيلَ فينا: كالأيتام على موائد اللَّمَام؛ لَمَا أخطأ الصّوابَ قائلُ هذا الكلام!!

ما اصفرَّ وجهُ الشّمسِ عند غُروبِها إلاَّ لِفُرقَةِ حُسْنِ ذاك المَنْظَرِ ... لكنَّ الأمرَ كما قال ربُّ العالمين: ﴿فاللَّهُ خَيرٌ حافِظاً وهو أَرْحَمُ الرّاحمين﴾...

(٣) انظر ما سيأتي حول هذا (ص ١١١ - ١١٢).

<sup>(</sup>١) عَجَبٌ عَجِيبٌ -جدًّا- مِمَّن تباكَى (!) على شَيخِنا (فقيد الأُمَّة) -رحمه اللَّه- بإسباغ الأُوصافِ الكَبيرة عليه، ثمّ إذا بِه يَكِرُّ عليه بأَبشَع الصّفاتِ وأَشْنَعِها؛ إرجاءً، ومُرْجِئَةً!! مُخالَفةً له في عقيدتِهِ السَّفِيّةِ النَّقيّةِ!! فكيفَ يجْتَمِع النَّقِيضانِ؟!

<sup>(</sup>أ) بالحاء المهملة، ويجوز أن تُكتب بالخاء المعجمة من فوق !

(ونحسب الشيخ لو كان حيّاً، وقرأ ما كتب الدكتور(!) لعدّه أمراً يُحترم جدّاً..)... إذْ قد ظنَّ هذا الجهولُ نفسَه فارساً مُجِدًا(١)!!

سوف ترى وينجلي الغُبارُ أفرسٌ تَحْتك أم حمارُ

أمّا لـك عقـلٌ أيُّها الـورَّاق الجاهل -والنّاشـر الفاشل-؟! فمتَى كان حُسْبانُ (أمثالِك) ذا قيمةٍ أو وزن؟! وأنت ودكتورُك (الرويبضة)-هذا- لا في عِيرٍ، ولا في نفير!!

فَلْتهنأ به بلا وَرَع؛ فالطيورُ على أشكالها تَقَع!!

لُكَعٌ على لُكَع!

وعلى ما حَسِبْتَهُ -لَجَهْلِك!- مِن (الاحترام): السلام!!

وليس (أمرُكما) -بهذه الشّراكةِ الهابطة!-؛ إلاَّ وَفْقَ ما قيل: لكُلِّ ساقِطة العَلَّمِةِ العَلَّمِةِ العَلَّمِةِ العَلَّمِةِ العَلَّمِةِ العَلَّمِةِ العَلَّمِةِ العَلَّمِةِ العَلَّمِةِ العَلْمُ العَلَّمِةِ العَلَيْمِ العَلَّمِةِ العَلَّمِةِ العَلَيْمِ العَلَّمِةِ العَلَيْمِ العَلْمُ العَلَيْمِ العَلْمِ العَلَيْمِ العَلْمُ العَلَيْمِ العَلِيْمِ العَلْمِ العَلِيْمِ العَلَيْمِ العَلَيْمِ العَلَيْمِ العَلَيْمِ العَل

... فَاجْعَل حُسبانَك هذا -يا هذا-! عند المجرّة، وتُب إلى ربّك مِن أوّل مَرّة! فإنّ مخالَفة الحقّ مُرّة، ودلائلَ الهُدى ثابتةٌ مستقرّة!!

ولكنْ؛ عندما يكون (الحُسْبان = الدفتريّ) قائماً على (الحِساب = الجوهريّ)!! فَخُذ ما شئتَ، ودَعْ ما شئتَ؛ فالهَوى بأهلهِ لَعَّاب؛ والمتَلَبّسُ بِسَوادِهِ -بجهْلِه- يُقْدَحُ، ويُذَمُّ، ويُعاب!!...

فَكَمْ دَقَّتْ وَرَقَّتْ واسْتَرَقَّتْ فُضُولُ الرِّزْقِ أَعْناقَ الرِّجالِ ... ﴿لا يحبُّ اللَّهُ الجهرَ بالسُّوء من القولِ إلاَّ مَن ظُلم﴾.

﴿وما ربُّك بظلاَّمِ للعبيد﴾.

(ولدينا مَزيد)...

<sup>(</sup>١) وقد أوقع هذا (الفارِسَ) جهلُه (!) مِن على مَتْنِ فرَسِه (!)، وَعلَى أُمَّ رأْسِه! فَلَمْ يفرِّق بين (مرفوع) و(منصوب): هذا (الفارِسُ) (المغْلوب)!!!

### □ كيف تغيب «الحقيقة» ؟!

... ففي غَمرة تلكم النُّقولات -وإن كانت علميّة!-، وفي طيّاتِ هذه المقولات -وإنْ كانت علميّة!-، وفي طيّاتِ هذه المقولات -وإنْ كانت جليّةً!-: تغيبُ «الحقيقة»، وَيهِي نورُها، ويهَنُ أثرُها... فَيُفْتَحُ المجالُ للدُّخلاء!!! فـ«الحقيقة» حناله اللهُخلاء!!! فـ«الحقيقة» - حند هؤلاء!-؛ لا لقلّة أهلها، ولكنْ لفقد محلّها -وقد يَجتمعانِ على السَّواء-...

سأكتُم عِلمي عن ذوي الجهل طاقتي ولا أنثرُ الدُّرَّ النفيسَ على الغَلَمْ
فَمَن منح الجُهَّال علماً أضاعه ومَن منع المستوجبين فقد ظلَمْ(۱)
مِن أجل هذا الواقع الصعب -كلِّه-: رأيتُ أن أكتبَ -هنا- كلاماً
مختصراً -محدوداً(۲)-؛ لعلَّ (هؤلاء) يفهمون؛ فيرتدعون... أو يعقلون؛ فيرْعَوُون...

وإنْ كنتُ -مُخَطِّناً نفسي!- أُسيءُ بأكثرِهمُ الظنَّ(!) إلى درجةٍ كبيرةٍ، وكبيرةٍ حدّاً!- بسبب تجارِبَ سابقةٍ- منّا -، و(تجارُبٍ) مُتَقَدِّمٍ- مِنْهُم!-؛ فلا أنتظر منهم توبة، ولا آمُلُ منهم بأوبة...

إذا اعْتادَتِ النّفسُ الرَّضَاعَ مِنَ الهَوَى فإنَّ فِطَامَ النَّفْسِ عَنْهُ شَدِيدُ اللّهَ أَنْ يشاء ربِّي -سبحانه- شيئاً آخَرَ؛ أفرحُ -جدّاً- بأنَّه جاءَ على غير ما ظَنَنْتُ ؛ ليكون -به- خَطَئِي واضحاً جليًا؛ أستغفرُ اللَّهَ -تعالى- منه -له- من قبل، ومن بعد-!!!

وهذا وَعْد ..

<sup>(</sup>۱) انظر «ديـوان الإمـام الشـافعي» (ص١٢٤-١٢٦)، و «الحِطّـة في ذكر الصحاح الستة» (ص٥٢) بتحقيقي.

<sup>(</sup>۲) ولكنّي -بعد- لم أستَطِغ!! فمغذرَةً!!!

فجعلتُ رسالتي هذه -في أبحاثِها المُتَعلَّقةِ بـ (مسائل الإيمان والكفر) - (شـواهدَ) علميَّة، وجُمَلاً قويّة؛ بأسطرِ قليلة (۱) وكلماتٍ يسيرة، يكون ضبطُها (امتحاناً) للأدعياء، وكشفاً لِمَا يعبثون به في عقول أتباعِهم الجُهلاء؛ الذين يسمعون ولا يتكلمون، وينشرون (!) ولا يقرؤون، ويصرخون ولا يعقلون...

إلاَّ مَنَ رحم ربِّي، وقليلٌ ما هُم -كائنٌ ويكون-...

غُمُوضُ الحَقِّ حِينَ تَذُبُّ عَنْهِ يُقَلِّلُ ناصِرَ الخَصْمِ المُحِتِّ عَمُوضُ المُحِتِّ تَضِلُ عن الدَّقِيتِ فُهُومُ قَوْمٍ فَتَقْضِي لِلْمُجِلِّ على المُدِقِّ تَضِلُ عن الدَّقِيتِ فُهُومُ قَوْمٍ

... ومعذرةً من إخواني؛ فلم (أستطع) -بَعْدُ- الاختصار؛ فالرجُل مِهْذار، ذو جهالاتٍ كِثَار، وكِذْباتٍ كِبَار (٢)...

### وبَعْدُ :

فهذا «رَدُّ» على جهالاتِ غاشِم، وظُلُماتِ جاهل، وتُرَّهاتِ فاشل؛ لعلّه يستحي على نفسهِ، ويخجلُ من ربِّه؛ ليكسرَ قَلَمَه، ويُوطِئ رأسَه؛ ليعودَ إلى سابق حالِه، و(حَلْبة) نزالهِ؛ فما له وللعلم!! فليس هو من أهله، ولا من رِجالِه!! ولا مانعَ -عندنا- (!) مِن أن يُعَلِّق (الدكتور)(٣) على الجُدران شهاداتهِ

<sup>(</sup>١) تَذكّر أَنّي قلتُ -قريباً-: «لم أَسْتَطِعْ»!!

وانظر ما سيأتي بعدَ بضعةِ أَسطُرا!!

<sup>(</sup>٢) وهذا السَّطْرُ -الّذي هنا- أَضَفْتُه بعد تأليفي الكِتابَ، وأثناءَ تنضِيدِه!!

فمعذِرَةً أُخرى ...

<sup>(</sup>٣) وللأستاذ العلامة الأديب محمود محمد شاكر -رحمه الله- كلمة أنيقة (عميقة) تكشف شيئاً(!) من حال (بعض) (دكاترة) آخر الزمان؛ وذلك في كتابهِ المِعْطارِ «أباطيل وأسمار» (ص٥٩-٩٦) -حيث قال-:

<sup>«</sup>أريد أن أسأل - بعد هذا كُلّه- سؤالاً واحداً:

أهـذا سـلوك أُستاذٍ جامعيِّ يحمل لقباً يدلِّس به على صغار الناس وكبارهم، ويغتالُ غَفَلاتهم عن عُواره؛ ثقةً منهم بكرامة هذا اللقب وكرامة من يحمله؟!

(للذكرى)... فإنَّ ﴿الذكرى تَنفع المؤمنين﴾؛ وإن كانت ليست كُلُّ (ذِكرى) (ذِكرى)!! أقولُ هذا (للذكرى)!!! ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكرَى...﴾...

فدَعْ عنكَ الكتابـةَ لستَ منهـا ولو سوّدتَ وَجْهَـك بالمِــدادِ وَأُقولُ -ثَمَّتَ-:

جه ولٌ جاه لٌ جه لاً بجه لٍ ولو قد نِلْتَ (أَلقابَ) البلادِ • ولو قد نِلْتَ (أَلقابَ) البلادِ

... هذا «ردُّ» على كتاب:

(حقيقة الإيمان عند الشيخ الألباني، دراسة نصيّة تأصيليّة.

بقلم: د. محمد أبو رحيّم (١)

تقديم: الأستاذ الشيخ محمد إبراهيم شقرة

[طباعة ]: دار الجوهري للنشر والتوزيع)...

وجوابُ كل ذي عقلٍ -أو حَصَاة من عقل-: لا، ولا كرامة؛ فإذْ لم يكن هذا السلوكُ سلوكَ أستاذٍ جامعيّ، ولا مبتدئ جامعيّ، ولا طالب ثانويّ(!)، ولا أحدٍ من عُرْض الناس- يشدو دراسة الآدابِ أيّاً كانت، وفي أي لغةٍ شئتَ -؛ فكيف أستحلُّ بعد ذلك لنفسي أَنْ أُلْزق باسمه لفظ «الدكتور»؟!

لا -ولا كرامة-؛ لـن أستحلَّ ذلك، تنزيهاً لهذا اللقب(!) عن الابتذال، وحمايةً للنشء من التغرير، واستنكافاً عن أن أغمسَ مِدادَ قَلَمي في كذبٍ مفضوحٍ يعين على تغفُّل القراء!

وكنتُ أظنُّه واجباً قديماً على جامعاتنا؛ أن تُعيد النَّظَر في هذه (الإجازات) التي تمنحها بعضُ جامعات الدول الكبرى -اليومَ!- لبعض من يُثبت الاختبارُ أنَّهم دُخلاءُ:

ما هي هذه الإجازات؟

وكيف مُنحت؟

ولمن تُمنح؟

وعلى أيِّ أساس؟ ا.هـ.

قلتُ: وانظر ما تقدّم حول (الدكترة) (صفحة: ١٠)، وما سيأتي حول (الإجازات) (صفحة: ٤٢). (١) مُصَغَرة!! ومثلُها: «الرُّويْبِضة»! -حظًّا، ولَفْظًا-!!

هذه صورةُ الغلاف؛ بلا خلاف!

... في مئة وعشر صفحات من القطع الوَسَط؛ بِكُلِّ جهلٍ، وغُلُوَّ، وشَطَط!! أُعِيذُها نَظَرَاتٍ مِنْكَ صادِقَــةً أَنْ تَحْسَبَ الشَّحْمَ فِيمَنْ شَحْمُهُ وَرَمُ

ولستُ أُريد في «ردِّي» -هذا- التَّتبُّعَ الشاملَ<sup>(۱)</sup> لأغلاط هؤلاءِ (!)، وأباطيلهم؛ وإلاَّ وَقَعْنا -مرةً أخرى- فيما فَرَرْنا منه!! نُقولٌ ثَرَّةٌ كثيرةٌ؛ يَعْسُر فهمُها على (هؤلاء) -ورَبْعِهم!-، ويصعُب عليهم -لجهلِهم! -هضمُها- أفرادِهم وجَمْعِهِم !!-؛ فلا يَفيدون منها، ولا ينتفعون بها.. بل تزيدُهم -أكثرَ وأكثرً!- فيما هُم فيه- انحرافاً عن الحقّ، ومُجافاةً لأهلِه..

ولَسْنا -واللَّهِ- بمريديـن ذلك لهم، ولا منهم! وإنْ كانوا -هُم- مُرتَضينَه لأنفسِهم!

والَّذي اخْتَطَطْتُهُ منهجاً لهذا «الردّ» هو -كما قدّمتُ- ذِكرُ (شواهد) مُختصرةٍ مُوجزةٍ (٢)؛ تكون (امتحاناً) لهؤلاء الأدعياء...

وعند الامتحان؛ يُكرم المرء أو يُهان...

مَنْ تزيًّا بغيرِ ما هُوَ فيه فَضَحَتْهُ (شواهدُ الامتحانِ)

### □ قوة الحق :

... ولئن (جَمَحَ) قَلَمي -شيئاً ما- في (هؤلاء) -أو (جَنَح)!-؛ فإنَّ لي مندوحة (شرعيَّة) لا تُوقِعُني -إنْ شاء اللَّهُ- في إثم، ولا تجرُّني -بإذنِ اللَّهِ- إلى معصية؛ فإنَّ (جمُوحَ) هؤلاء -و(جُنوحَهم)!- وَصَلَ بهم إلى القَدْحِ -بغيْرِ أَناةٍ ولا حِلْم!- طَعْنًا في كبار أهل العلم؛ وصولاً إلى التشكيك بهم، والنَّقْضِ على عقائدهم ؛ فَمَا رَعَوْا لهم حقاً، ولا قالُوا فيهم صدقاً؛ والقاعدةُ النّبويّة أنوارها

<sup>(</sup>١) وإنْ كنت -(وللأسف!)- قد أوشكتُ، وقاربتُ!!

<sup>(</sup>٢) وأُكرِّر -ثالِثاً، ورابعاً!-: أنَّي لم أَستَطِع!

تتلالا (١): «إنّ لصاحبِ الحقّ مقالاً»...

وهذا «الحقُّ» -الحقيقُ بالقَبُول- «حقيقتُهُ» -ودافعُه- أمران:

الأول: أنَّ صَبْرَنا على ذاك الجهولِ -سنواتٍ وسَنَواتٍ(!)- إنَّما كانَ لأنَّ طعنَه في شيخنا (ظَلَّ) -إلى حدِّ ما!- مُستتراً خفياً، والآنَ: صار وقِحاً جليّاً!!

مع كون (الرويبضة) -نفسه - قد طَبَعَ «حقيقته» -الأولى! - من قبل أربعَ مرّات؛ بكلِّ ما أوقرَه -بها - فينا - نحن وإخوانِنا -من طُعُونات! وما (حشاها) من افتراءات وجهالات!! - فلم نَرُدٌ عليه سوى بقليلٍ من الكلمات - وبالإشارات!! - .

فإذْ قد وَصَلَ بَهْتُهُ وطعنُهُ إلى شيخنا؛ فلا سكوتَ ولا صُمَات...

فلْيَأذن -من الساعة - بِحَرْبِ ضَرُوس؛ تَذِلُّ لها -بالعلم والحقِّ - رِقابٌ ورؤوس؛ لتكونَ عُرْبوناً (عمليّاً) -مُعَجّلاً - لقول النبيِّ عَيُ - فيما يرويه عن ربّه -: «مَن عادى لي وليّاً: فقد آذَنْتُهُ بالحرب» -والضّرْب! -، ومن تكلّم في العُلماء بالثَّلْب: ابْتَلاهُ اللَّهُ بموتِ القلب..

ولاً أَقـولُ هـذا سـرًّا، ولا فـي الخفـاء! وإنَّما بالعَلَنِ -جهرًا- ودونَ التِوَاء؛ عليه وعلى (أَعْوانهِ) وأَخْدانِهِ(!) مِن (الحُلَفاء!)!!

أمَّا الأمرُ الثَّاني :

ف إِنَّ (صِنْفَ) هـذا (الرويبضة التافه) لا يُجْدِي معَه لُطْفٌ، ولا يُصْلِحُهُ تَلَطُّفٌ؛ لِظُلْمِه وعُدوانه، وعِنادِه بِبُهتانهِ!!

ولا أَرَى -في هذا المقام- ولكلِّ مقام مقال!- أجملَ -وأكملَ- من قولِ

<sup>(</sup>١) بدون همزِ -تسهيلاً-.

والحديث: رواه الشيخان عن أبي هريرة -رضى اللَّه عنه-.

شيخِنا الإمام - في أمثالِ هذا الظالم، وأشباههِ الطَّعام؛ حيث قال (١) -رحمه اللَّه ذو الجلال-:

«ومشلُ هؤلاء الظَّلَمةِ لا يُفيدُ فيهم -في اعتقادي- الصفحُ واللِّين؛ بل إنّه قد يضرُّهم، ويُشَجِّعُهم على الاستمرار في بغيهم وعُدوانهم؛ كما قال الشاعرُ:

إذا أنستَ أكرمتَ الكريمَ مَلَكْتَهُ وإنْ أنست أكرمتَ اللئيمَ تمردا ووضعُ الندى في موضع النَّدى الله ووضعُ الندى في موضع النَّدى الله ووضعُ النَّدى الله ووضعُ النَّدى الله وصلى الله وصلى

### □ مشيخة ؛ ماذا وراءَها ؟!

وها هنا تنبِيهٌ لا بُدَّ منه؛ وهو: أَنَّ التغريرَ -من (مسوِّد) هذا الكتابِ (ومقدِّمه)!! - كما سيأْتِي! - يَصِلُ حدَّهُ الأعلى - ولا حولَ ولا قُوَّة إلا باللَّه! -لمَّا (يُظهِرانِ) - في بعضِ كلامِهما!! - تبجِيلَ شيخِنا -رحمه اللَّه -، واحترامه!

مع أنَّهما -في الآنِ نفسهِ!- يُخالفانهِ(!) في أصلِ مُعتقدهِ، وينقُضانِ له نهجَه وكلامَه!!

بل يجعلانِ (!) المُرجئ (المبتدع الغوي -كأبي عَذْبَهَ، والبَيْجُوري! - شيخَه (!) وإمامَه!!

فيا تُرى؛ ماذا وراءَ هذا (الخليطِ) -كلُّه-، أو أَمامَه؟!

<sup>(</sup>١) في "سلسلة الأحاديث الضعيفة" (١/ ٢-٢٨-الطبعة الجديدة)؛ ضمن كلام حسن ماتع. ومن عجبٍ عجيب: أنَّ الوَلَدَ العاصي (عاصٍ) (!) في "ردوده..» (صفحة...!) (وَقَعَ) على كلام شيخِنا -هذا-، ونقله(!) تقويًّا على الطعن بنا-؛ حالِفاً على افترائه علينا -فيه- بيمينٍ غَمُوس باقِع؛ تَذَرُ الديار بلاقع!! بشهادةِ الواقع!

ونَحنُ مُنتَظِرون ...

وانظر -حولَ «ردُود..» (عاصٍ) -هذا!- مَا سيأْتِي (صفحة: ۸۷ و١١٥ و١٢٠).

<sup>(</sup>٢) والإرجاءُ: عقيدةٌ ضالّـةٌ لِفِرْقَـةٍ خَبِيئَةٍ؛ (أرجائِت) العَمَـلَ عـن الإيمـانِ -وأَخَرَتُهُ!-، بل أَخرجَتْهُ منه؛ فالإيمانُ -عندهُم!- يكونُ كاملاً -تامَّا- بمجرّد قولٍ خالٍ مِن أيِّ عَمَلٍ!

ونحن نبرَأُ إلى اللَّهِ –تعالى– منه، ومِن كلِّ مُوصِلِ إليه...

... إلاَّ إنْ يكونَ تبجيلُهم(!) -ثمَّ مخالفتُهم(!) -كلاهما!- من باب: على كَتِفَيْهِ يَصْعدُ (المجدَ) غيرُهُ وهَلْ هُو إلا للتسلُّقِ سُلَّمُ

... فَآنَ للمخبوءِ أَن يُكْشَف، وآنَ للصَّوتِ أَن يَعْلُو، وآن للحقِّ أَن يظهرَ؛ وآن للحقِّ أَن يظهرَ؛ وآن للسَّوْط أَن يُؤدِّبَ...(١)

﴿وَاللَّهُ يَقُولُ الحقّ وهُ وَ يَهُ دِي السّبيل﴾، وهُ و -سبحانه - بكل جميل كفيل، وحسبى اللَّهُ، ونعم الوكيل...

#### وكتب

علي بن حسن بن علي بن عبد الحميد الحلبي، الأثري، السلفي الحلبي، الله له-

قُبيلَ منتصف ليلة الثلاثاء، المُسفِرِ صباحُها عن يوم -أو يومين- بقِيا من شهر رجب (٢) سنة اثنتين وعشرين بعد الأربع مئة والألف مِنْ هجرة مَن له العزّ والشرف ﷺ.

وأقول:

فَسَلْ ذَا خِبْرَة يُنْبِيكَ عَنْهـم لِتَعْلَمَ كُمْ خبايا في الزَّوايا

جهالاتٌ وظلم وافتراءٌ وكِذْبُ الحاقِدين له بَقَايَا ولكن له بَقَايَا ولكن الله ولكن الله ولكن الله ولكن الله ولكن الله ولكن الله والله وا

<sup>(</sup>١) أرجـو أنْ يكـونَ (بياني) -هذا- عُذراً لي عند (بعض) إخواني - الذين (قد) يُخالِفونَني - شيئاً ما!- في (بعض) أسلوبي -زادَهُمُ اللَّهُ فضلاً-...

ومَن جرّب مثل تجرِبتي: عرف مثل معرفتي!!

ولو تأمَّلوا بدِقَّةٍ -وَقَّقَهُمُ اللَّه-: لَعَرَفُوا -يقِيناً- أَنَّ (أَشَدًّ) مَا عِندِي لا يُساوِي -«حقِيقةً»-عُشْرَ (أهونِ) مَا عِندَ هؤلاء !!

### مَدْخَــلٌ

أَقُولُ -ابتِداءً-:

إنَّ الكتابَ المردودَ عليه - «حقيقة الإيمان»! - فيه (الكثيرُ الكثيرُ) من حُظوظ النفس الآثمةِ الظّالمَةِ؛ بأسلوب مكشوف، وَنَمَطِ معروف!!!

ولمّا كان مؤلِّفُهُ -(الرويبضة)- واصلاً إلى وَهْدَةٍ (ساقطةٍ) من دَركاتِ الجهل الكُبَّار، وظُلمةٍ قاتِمةٍ من الغرور والاستكبار: كان هذا -بيده!- (سلاحًا) من أقوى أسلحته (!) لإظهار نفسه أكثر، ونقض (مُخالفه) بصورةٍ أوفرَ!!! فطرَق قضايا (شخصيَّةً) مَحْضَةً؛ ليشفي غيظ قلبه، ويَبْرُدَ حرَّ صدره!!!

... فإذْ كان (لابد) من الوقوف (!) أمامَ بعضٍ من تلك الحظوظِ (النّفسيّة) الآثِمَةِ- لِزاماً! -؛ فلسبين:

١- عكسُها على مُدَّعيها..

٢- كشفُ كذبهِ فيها..

... والآنَ؛ أبدأ بذكر «الشواهد»؛ الواحدَ تِلْوَ الواحد، سائلاً اللَّه -تعالى- الإخلاص والسَّداد -في (القولِ، والعمل، والاعتقاد)-، وهداية هذا (الرويبضة التافهِ) طريقَ الرّشاد؛ ليعرفَ قَدْرَ نفسه، وليقومَ (بعضُ) مَن لا يَزَالُ(!) حولَه (بإعانتِه) على سَتْرِ بادي عورتِه، وظاهر سوأَتهِ.. فَلَقَد طَفَّ الصاع، وانكشف القناع ...

وقبل هذا كلِّه أُقدِّمُ للقراءِ النُّبهاءِ -تيسيرًا عليهم، وتسهيلاً لهم- تلخِيصاً (١)

<sup>(</sup>١) وإلاً؛ فــإِنَّ الأمـرَ مُحتــاجٌ إلـى مَزيــدٍ مِنَ التفصيلِ؛ وقد فَعَلتُه -وللَّهِ الحمدُ- في كتابي «التَّعريف والتنبئة بتأصيلات العلامة الألبانيّ في مسائل الإيمان والردِّ على المرجئة».

وبَـالوقوفِ عليـه -ومطالَعَتِـه- يندفِـعُ -بمشـيئةِ اللَّـهِ- ما (قد = يُتَوَهَّمُ) مِنْ (بعضِ) كلامِ شيخِنا -رحمه اللَّه- أنَّهُ يُعارضُ شيئًا مِمَّا هُنا؛ فهُوَ إمَّا مُجمَلٌ فُصِّلَ، أَوْ قولٌ أُخِّرَ ... و (العلمُ لا يَقبَلُ الجمود) .

لأساسِ كتابِي هـذا، وأهـم تأصِيلاتِه- على نَسَقِ جداولَ (١)علميَّةٍ (دقيقةٍ)؛ تُقرِّبُ وجهَ الحقّ لراغِبيه، وتنقضُ تهويشَ أهل الباطل وقائلِيه...

والناظِرُ إلى هذه (الجَدَاولِ) -نظرةَ إنصافٍ عجْلَى-: يتجلَّى له -بها-وجه الصّوابِ على التَّحقِيقِ -كأَغْلى التُّحَف-: ائتلافاً تامّاً -وللَّه الحمد- مع عقيدة أئِمّة السَّلَف، ومُفارَقَةً كامِلَةً -والفضلُ للَّهِ- لعقائِدِ الْمُرجئةِ الضّالَةِ من أفراخ الخَلَف ...

وإذا أراد اللَّهُ نَشْرَ (عقِيدَةٍ) ﴿ ظُلِمَتْ) أَتَاحَ لَها (كِتَابَ) جَهُولِ

وبخاصّة أنَّ مُسَوِّدَ ذاك الكتابِ -الجاهِلَ- قد اعْتَصَرَ مباحثَ(!) تسويدِه المَقِيتِ -مُلبَّساً، ومُغَرِّراً!- في جداولَ بتراءَ فاشلة!! بناها(!) على مَحْضِ فُهومِه المعاطِلَة، وجهالاتهِ الباطلة؛ وذلك -حصرًا- (صفحة: ٥١ و ٧٩ و ١٠٤) من «حقيقتِه»!

ولعلَّ التلبيسَ بِجداولِه -هذه!- يَعْظُمُ في عُقُولِ بعضِ الجهلةِ: لَمَّا يَقَرَأُ(!) على غلافِ تَسوِيدِه عبارةَ: (دراسة نصيَّة تأصيليَّة)!! فيَظُنُّهُ يَكتُبُ (بأكاديميَّةٍ)، وحيادٍ، وإنصَاف!!

وليس هو -في «الحقيقةِ»!- إلاَّ كاتبَ (أكاذيبيَّةِ) اعتسافٍ، وإجحاف!! وإنَّ عَناءً أنْ تُفَهِّمَ جاهـلاً فيحسبُ -جهلاً- أنَّه منك أفهمُ

### □ كلمة إنصاف:

وممّا لا يجوزُ تأخِيرُه -في هذا المقام- ممّا له صلةٌ شديدة المِساس به: أمرٌ دقيقٌ نَبّه عليه بعضُ الباحِثِينَ (المُنصِفِينَ) (٢) -جزاه اللَّهُ خيراً-، قائلاً:

«ليس كلُّ مَن رُمِي بالإرجاءِ فَهُو مُرجئ الاسيّما في عصرنا هذا، فإنّ

َ قلت: و(لعلَّه) -يُشيرُ في كلامِه الأخير- إلى (الدّكتور) سفّر الحَوالِي -غفر اللَّهُ له-؛ فتأمَّلْ.

<sup>(</sup>١) وما هـذا إلاَّ لكونـي أعلـمُ -يَقِينًا- أَنَّ هِمَمَ (الكثير) مِنَ الناسِ مُتقاصرةٌ عن قراءةِ (!) كتابى هذا -بأكملِه-؛ فضلاً عن مُتابعةِ دقائقِه!-...

<sup>(</sup>٢) «القدريّة والمرجئة» (ص ١٢١) للدّكتور ناصر العقل - سلّمه اللّه -.

أصحابَ النّزعةِ التّكفيرية وأهلَ التّشدُّدِ -سواءً مِمَّن كانوا على مذاهب الخوارج، أو مَن دونَهم - مِنَ الذين يَجهلون قواعدَ السَّلفِ في الأسماءِ والأحكامِ (١٠)-، أقول: إنَّ أصحابَ هذه النّزعاتِ صارُوا يرمُونَ المُخالِفِينَ لهم مِن العُلماءِ وطُلاّبِ العلم بأنّهم مرجئةٌ!! وأكثرُ ما يكونُ ذلك في مسائِل الحكم بغيرِ ما أنزل اللَّهُ، ومسائل الوكم بغيرِ ما أنزل اللَّهُ، ومسائل الولاءِ والبَراءِ -ونحوها-، وقد يقعُ بعضُ (المُنتسبِين) للعِلْمِ والسُّنَةِ في شيءٍ من ذلك دونَ رَويَّةٍ!!

بل مِن الجدِيرِ بالتَّنْوِيهِ: أَنَّ بعضَ طَلاّب العلمِ الكِبارِ (!!) الله كتبُوا في مسائلِ التَّكفيرِ - في هذا العصر - رَمَوُا المُخالِفين لهم في التَّوَجُّهات: بالإرجاءِ في مسائلَ خلافِيّةٍ بين السّلفِ، ولا تدخل - عند التّحقيق - في أُصولِ الإرجاءِ». فتأمَّلْ ...

... لهذا -كله- رأيتُ التعجيلَ بهذا الخيرِ -نقضاً له، وهذاً لِرُكْنِه-؛ نُصرةً للحقِّ -عُموماً-، وانتصاراً لِشيخِنا الإمامِ (فقيد الأمّة) -بحقِّ - خُصوصًا-، واستجابةً -قَبْلَ هذا وذاك لبعضِ الأحِبَّةِ الأفاضل في (تنقيح) هذه (الجداول)- بالنَّقل الدَّقِيق، والتَّمْحِيص بالتوثِيق-...

ورحم اللَّهُ الإمام ابنَ سيرين؛ القائلَ -نُصحاً (للمُخلِصين)-: «إِنَّ هذا العلمَ دين؛ فانظروا عمَّن تأخُذون دينكم (٢)» -بالحقِّ واليقين-.

فدُونكُم -طلبَةَ الحقِّ!- هذه (الجداولَ)؛ بِ (البراهِين) (٣):

<sup>(</sup>١) نعم؛ واللهِ ...

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في مقدّمة «صحيحه» (١٤/١).

<sup>(</sup>٣) والمقصودُ الأصليُّ مِنْ هذه (الجداول): تحقيقُ ما يقولُه شيخُنا -رحمه اللَّه- بالنصّ-؛ موافقةٌ لعقيدةِ السَّلفِ النُّبلاء، ومُفارقةٌ لضلالاتِ أَهلِ الإرجاء؛ ردًّا على (المُتصَيِّدةِ) مِنْ أَهلِ الأهواء..

أَمَّا عَقيدةُ السَّلفِ -بنفسِها- لوضوحِها-؛ فلا تحتاجُ بَيِّنةً، ولا تَفتَقِرُ إلى (عَزْو)!

وكذلك الحالُ بالنسبةِ إلى ضَلالاتِ المُرجئةِ الرَّديَّةِ: فهي -لِسُوثِهَا- أَقَلُ مِنْ أَن تُناقَشَ أَدِلَتُها، أَو (تُحرَّرَ) أقوالُ أَئِمَّتِها !!

| <b>نما</b> : ضلالةَ الإرجاء ، والمرجنة!          | تَهُا: عقيدةَ السَّلَفِ الصالحِ ومغارفتُهُ | أقوالُ الإمام الألبايي وموافق                 |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| <ul> <li>الإيمان قولٌ واعتقادٌ -فقط-!</li> </ul> | ١- الإيمان؛ قسولٌ، وعمالٌ،                 | ١- الإيمان؛ قىول، وعمل،                       |
| وقــالوا -ايضــاً-: الإيمانُ: هو المعرفةُ!       | واعتقادً.                                  | واعتقادٌ.                                     |
| وقال غَلاثُهم: هو قولٌ -فقط-!                    | والأعمال الصالحة من حقيقة                  | والأعمال الصالحة من                           |
| واتفقـوا -جميعاً- على أنَّ الأعمالَ              |                                            | حقيقة الإيمان.                                |
| الصالحة ليست من الإيمان!                         | انظر: «مجموع فتاوي شيخ                     | انظر: «الذب الأحمد» (ص                        |
| انظر: «مجمـوع الفـتاوى» (۷/ ۱۹۶)،<br>و (۱۳/ ۳۸). | (1)(1)(1)(1)                               |                                               |
| ٧- قـالوا: هــي ثمراتٌ له؛ لا جزءٌ               | ٢-الأعمالُ ركنٌ في الإيمان.                | ٧- بـل الأعمـال ركـن (١)                      |
| منه؛ فضلاً عن أن تكونَ رِكناً فيه!!              | انظـر: «مجمـوع الفـتاوى» (٧/               | (أصليٌّ) في الإيمان.                          |
| انظر: «مجموع الفتاوى» (٧/ ٢٠٤).                  | 357, 743, 700, 140,                        | انظر: مقدّمة الشرح العقيدة                    |
|                                                  | ۲۱۲، ۲۷۲).                                 | الطحاوية» (ص٥٨).                              |
| ٣-الإيمان وحملةً واحلةً ؛ لا يتبعّض ولا          | ٣- الإيمان يزيد وينقص .                    | <b>٣-</b> الإيمان يزيد وينقص <sup>(٢)</sup> . |
| يتجزّاً! فإذا ذهب بعضُه: ذهب كلُّه!!             | انظر: «مجموع الفتاوى» (۳/ ۱۵۱)،            | انظر: «السلسلة الصحيحة»                       |
| انظر: «مجموع الفتاوى» (۱۲/ ٤٧٤                   | واشرح العقيدة الطحاوية) (ص                 | (3/ 279).                                     |
| . (٤٧٥–                                          | ٣٣٤) لابن أبي العِزّ الحنفي .              |                                               |

وقال مثلّه -أيضاً- الإمام البربماري في «شرح السنة» (١٣٢).

هكذا يقـرر أثمـةُ السلفُ عقائدَ السَّلَفِ، (ويتزيَّدُ) عليهم بعضُ المعاصوين(!) -مِن الخَلَف!- يذكر تقييدات أُخرى! وقيود تترى!! بما لا دليل معهم عليه، ولا حجة لهم فيه . . .

<sup>(</sup>۱) ومِن هذا البابِ -نفسِه-: (أركانُ الإسلامِ) -الخمسةُ-؛ فهي (أركانٌ) -قطعاً-، ثمَّ لا يلزمُ التكفيرُ بترك كلُ واحدةٍ منها -لُزوهاً- عدا الشهادتين -إجماعاً- تَرْكاً، أَو نَقْضاً- على ما هو مُقرَّرٌ-؛ وهذا واضحّ. وانظر لبيان الوجهِ في ذلك -أكثرَ- كتابَ «مِرْعاة المفاتيح» (١/٣٧) للعلامة الشيخ عُبيدالله الرحماني - شيخ الجامعة السّلفيّة، في الهند-، وسيأتي كلامُهُ -بنصّه- (ص١٩٣٠)-.

<sup>(</sup>٢) وفي «السنة» (٣/ ٥٨١) -للخلال-؛ أن الإمسام أحمد بن حنبل سُئل عمَّن قال: الإيمان يزيد وينقص؟ فقال: «هذا بريء من الإرجاء».

وقـال الإمـــامُ ابنُ المبارك -كمـا في «طـبقات الحنابلة» (٢/ ٤٠) - للقاضي أبي يعلى-: «ومن قال: الإيمان قول وعمل، يـــزيد وينقص؛ فقد حرج من الإرجاء –أوّله وآخره–».

#### ومهانقتُها: عقيدة السَّلَف الصالح ومفارقتهُما: ضلالة الإرجاء ، والمرجنة! أقوالُ الإمام الألبابي ١٤- لا تـلازُم بين الظاهر والباطن؛ ٤- وجوب التلازم بين الظاهر ٤- وجوب الستلازم بين الظاهر فقد يصدر الكفر الأكسبرُ والباطن؛ (أعمال القلوب، والباطن؛ (أعمال القلوب، وأعمال -حقيقةً- من قلب مُطمئنً وأعمال الجوارح). الجوارح). انظـــر: مقدّمـة اريـاض بالإيمان!! انظر: «مجموع الفتاوى» (٧/ ١٨٦ – الصالحين، (صفحة ل-ن). ٧٨١، ٥٨٥، ٢١٢، ٢٤٢). انظر: «مجموع الفتاوى» (٧/ ٥٨٣). الا يجوزُ الاستثناءُ في الإيمان! ٥- جواز الاستثناء في الإيمان. ٥- جواز الاستثناء في الإيمان. انظر: «مجموع الفتاوى» (۱۳/ ٤٠–٤٧). انظر: «السلسلة الضعيفة» (٦/ ١٥٢). انظر: امجموع الفتاري، (٧/ ٢٩٤). ١- الفاسق من أهل المُلَّة: ضعيفُ الإيمان الالله من أهل الله: ضعيفُ ا ال-إيمان أفسق الفاسقين؛ كإيمان الإيمان يُخشى عليه الكَفر. يُخشى عليه الكُفر. أعظم الطائعين! انظسر: «السلسلة الضعيفة» انظر: «مجموع الفتاوى» (٣/ ١٥١ – انظر: «مجموع الفتاوي» (٧/ 701), ((77/037-937). ٧- الكفر يكون باللسان، والقلب، ٧- الكفر لايكونُ إلاّ بالقلب؛ لأنَّ ٧- الكفر يكرن باللسان، والقلب، والجوارح<sup>(۱)</sup>؛ تكذيباً، وجعوداً، والجوارح - بأنواعهِ المعروفةِ -جميعِها-الإيمان لا يكون إلا بالقلب! وعِناداً، ونفاقاً، وإعراضاً، وشكاً. انظر: «فتاوى اللجنة الدائمة» (٢/ انظر: «مجموع الفتاوى» (٧/ ٧٤٥). انظـر: «التحرير لمسائل التكفير»، ٣) ، و يُراجع: «مجموع الفــــــتاوي» (۲۰/۸۹)، و «مدارج السالكين» و «السلسلة الصحيحة» (٧/ ١٣٤-(١/ ٣٣٥-٣٣٨) لابن القيّم. تحت الطبع). ٨-الكفر كفران؛ أصغر وأكر، ◄-الكفرُ كفران؛ أصغرُ وأكبرُ، وكذا ٨-الكفر لا يكون إلا بالقلب! وكذا الفِسقُ، والظلمُ. الفِسقُ، والظلمُ. انظر: النقطة السابقة. وأثسرُ ابسن عسباس في ذلسك انظر: «مجلة الدعوة» (عدد٥٥) «قاصمة ظهر جماعة التكفير». مقال الشيخ ابن باز -رحمه الله-، انظر: «السلسلة الصحبحة» ويُسراجع: «تعظيم قَدْر الصلاة» (٢/ (٧/ ١٣٤)، «السلسلة ۱۷ ٥) لىلمروزى، و«الصلاة» (٥٣-الصحيحة» (١١٢/٦) ٥٤) لابن القيِّم، و «فتح الباري » (١/٦٢١) لابن رجب.

<sup>(</sup>١) وإطلاقُ شميخنا -رحمة الله عليه- أحكامَ التكفيرِ (الاعتقاديِّ) على كثيرِ مِن (الأعمالِ) الشَّركيَّةِ -كالطواف بالقبور، والذبح لغير الله، ونحوها . . - أكثرُ من أن يُحصى، ويُحْصَر؛ سواءً في مجالسهِ وفتاويه، أم في كتاباته ومُصنَّفاته؛ فتأهَّلُ.

| <b>هُما</b> : خلالةَ الإرجاء ، والمرجنة!         | نتُها: عقيدةَ السَّلَفِ الصالحِ ومغارقتُ   | أقوالُ الإمام الألباي وموافة                  |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| <ul><li>٩- الصلاة -كسائر الأعمال! - من</li></ul> | ٩- الصلاة أعظم أعمال الإسلام،              | <ul><li>٩- الصلة أعظم أعمال</li></ul>         |
| ثمرات الإيمان! وليست من                          | وتـركها ــ مـع الإقرار بالوجوب ــ من       | الإســــــــــــــــــــــــــــــــــــ      |
| لوازمهِ -ولا من أعماله!- وهي لا                  | حيث التكفير ـ موضعُ خلافٍ بين              | بوجوبِها- عـلى الرّاجح- ليس                   |
| تخرج بالإيمان عن حدّ الكمال                      | أهل السنّة، وأصحاب الحديثِ .               | كافراً، وإن كمان يُخشى علميه                  |
| المستحبّ!                                        | فإذا قِدِّم السيف عليها: كفر               | الكفرُ .                                      |
| انظر: «التمهيد» (٤/ ٢٤٢-٢٤٣)                     | -اتفاقاً                                   | فإذا قدّم السيف عليها: كفر،                   |
| لابن عبد البَرّ، و«مجمـوع الفتاوى»               | انظر: «مجمـوع الفتاوى» (٧/ ٢٥٩ و           | وخرج من الملَّة .                             |
| (٧/٥٢١، ٤٠٢).                                    | ۲۰۳و ۱۳۹) ، (۲۰/ ۹۷- ۸۹)،                  | انظر: «السلسلة الضعيفة» (١/                   |
|                                                  | (۲۲/۸3).                                   | ١٣٢) و الصحيحة (٧/ ١٣٧).                      |
| 1٠- سب الله، أو رسوله: لـيس                      | 10- ســـبّ اللهِ ، أو رسولــهِ – وما في    | ١٠- ســـبّ الله، أو رســولهِ-                 |
| كَفَـراً ! ولكـنّه علامةٌ على الكفر!             | معـناهُما-: كـفـر أكــبر -يضادّ الإيمان من | ومـا في معـناهُما-: كفـر أكـبر -يضادّ         |
| بل قد يُجامع حقيقةَ الإيمان!!                    | كلّ وجه-؛ وهـو مُخـرجٌ للمتلبّس بهِ من     | الإيمان من كُلّ وجه <sup>(١)</sup> وهو مُخرجٌ |
| انظر: «مجمـوع الفتاوى» (٧/ ٥٥٧،                  | دائرةِ الإسلام؛ بوجود شرطهِ المعتبر.       | للمتلبّس بـ ومن دائرة الإسلام ؛               |
| ٣٨٥).                                            | انظر: «الصلاة وحُكم تاركها» (ص             | بوجود شرطهِ المعتبر <sup>(٢)</sup> .          |
|                                                  | ٥٣-٥٣) لابسن القليم ، والمجمسوع            | انظر: «السلسلة الصحيحة»                       |
|                                                  | الفتاوى، (٣٤/ ٣٤٥) .                       | .(١٣٤/٧).                                     |

ومَـن اشــترطَ له (الاسـتِحلال) -فـيه-؛ فقد وقع في (زلّة منكرة ، وهفوة عظيمة) - كما قال شيخُ الإسلام في «الصّارم المسلول» (٣/ ٩٦٠) - مُتَعَقّبًا القاضيَ أبا يعلى الحنبليّ -رحمهما الله-.

وانظر «مجموع فتاوى الشيخ ابن عثيمين» (٢/ ١٥٤-١٥٥)- للتَّفصيل على التَّاصيل - .

(٢) وهــو مــن أهــم قواعــد عقــائد أهــل الســئة؛ إذ لا بُدَّ -لُزُوماً- مِن (وُجود الشروط)، و(انتفاء الموانع)؛ للحُكم على الأعيان بالتكفير؛ سواءً في هذا الناقض، أم في غيره.

وما وَرَدَ في شيءٍ من كلام شيخنا -رحمه الله- في بعض مجالسهِ - من ذكر (سوء التربية)- في هذه المسألة؛ إنّما يتعلّقُ بورودِ (سَبَب) -لا على وجهِ اللزوم؛ فقد يتخلّفُ!- يتحقّقُ به وجودُ (المانع) مِن التكفير؛ وهو -هنا- عدمُ قصد الفعل؛ لسَبْق اللّسان به؛ فتأمّلُ.

وانظر -للتفصيل- «التعريف والتنبئة . .» (ص٧٤-٧٥)، و«شرح كشف الشبهات» (ص٣٤) لفضلة الشنخ ابن عثيمين -رحمه الله-.

<sup>(</sup>١) لأجلِ هذا فإنَّهُ لا يُشْتَرَطُ فيه –لتكفير فاعلِه– ( الاسْتِحلالُ ) – كبقِيَّةِ أَنواعِ الكُفر العملي–.

| نها: ضلالةَ الإرجاء ، والمرجئة!       | نُها: عقيلةَ السَّلَفِ الصالحِ ومغارقتُهُ            | أقوالُ الإمام الألبايي ومهلنة             |
|---------------------------------------|------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| 11- قــــائلُ: لا إلـــــه إلاَّ الله | 11- الخــلاف في تكفير تــارك أعمال                   | 11- قــــــائلُ: لا إلــــــــه إلاّ الله |
| -التارك لأعمال الجوارح- تام           | الجـــوارح -لقـــائِل: لا إلـــه إلاّ اللهُ؛         | -مخلصاً بها قلبُه- ينجو من                |
| الإيمان!!                             | مُخْلِصاً بها قلبه- خلافٌ بين أهل                    | الخلـود في النار –بمشيئةِ الله- ولو       |
| انظـــر: «مجمـوع الفــتاوى» (۱۸/      | السنّة، وأعظمُهُ: مسألةُ ترك الصلاة.                 | كان تاركاً لأعمال الجوارح (١)-؛           |
| .(۷۲).                                | انظـــر: «الــدرر السَّـنيَّة في الأجوبة             | وإيمانــه مـنقوصٌ؛ حـتى لا يكــادَ        |
| ثم اختلفوا ؛ هل يدخل النار؟! أم       | النجدية) (١/ ٤٧٩) - من كلام                          | يبقى منه ذرّة.                            |
| لا يدخُلُها؟!                         | الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن                       | انظر: «حكم تارك الصلاة»،                  |
| وغُلاتهــم لا يشــترطون الإيمــان     | ابن حسن بن محمد بن عبد                               | و (السلسلة الصحيحة) (٧/                   |
| القلسي لاعتسبار القسول ، وإثسبات      | الوهاب - رحمهم الله                                  | ٦١٦)، «شـرح العقـيدة                      |
| الإيمان!                              | ومـنه: قولُهـم: لا نكفّر إلا بتركؤ <sup>(٢)</sup> ما | الطحاويّـة» (ص٣٣٣)- وفيه                  |
| انظر: «مجمـوع الفتاوى» (٧/ ٢٩٧        | أجمع عليه العُلماءُ ، وهو الشهادتان .                | نقلُ إجماعٍ مهم ً-؛ فانظره.               |
| و٢٨٦).                                | انظر: «الــــــــــــــــــــــــــــــــــــ        | انظــر (رقـم: ۱۲) -فـيما                  |
|                                       | - من كلام الإمام محمد بن عبد                         | يأتي                                      |
|                                       | الوهاب - رحمه الله                                   |                                           |
|                                       | ويُسراجَع: «مجمسوع الفستاوى» (٧/                     |                                           |
|                                       | ٣٠٢) ، وقدم الكــلام، (٢/٣٩٣)                        |                                           |
|                                       | للهروي ، - وهو مهمّ                                  |                                           |

<sup>(</sup>۱) والتعبيرُ عن ذلك -أو نقيضه! - بـ (الشرط)، أو (الركن)، أو (الجنس)، أو (الكمال)، أو (الكمال)، أو (الكُسلّ)!! -أو غيرها-: اصطلاحيٌّ محضٌ؛ يجبُ الاستفصالُ من قائله؛ قبل الإنكار أو الإلزام، فضلاً عن الموافقة على وجه التَّمام . . .

وانظر ما سياتي-قريباً- من كلام شيخ الإسلام.

<sup>(</sup>٢) والناقضُ بـ (الفعل) شيءٌ آخرُ؛ فلا تغترّ بتلبيس (بعض) الملبُّسين!!

انظسر: «مجموع الفتاوي» (٧/ ٣٦٣-

انظر: «مجموع الفتاوي» (٧/ ٥٦٠).

أقوالُ الإمام الألبابي

عقائدي<sup>(۱)</sup>، أو نحوه . .

الصحيحة ٤ (٧/ ١٣٤).

أو فعلاً، أو اعتقاداً-.

آو لأ...».

#### وموانقتُها: عقيلةَ السَّلف الصالح ومفارقتُهُما: ضلالة الإرجاء ، والمرجنة! ا ١٧- مَن استحلّ الحكم بغير ما | ١٧- الحكم بغير ما أنزل الله لا ١٢- الحكم بغير ما أنزل الله: كَفَرُّ؛ لَكُنَّه قَـد يَكُونَ أَصَغَرَ؛ ۚ أَنْـزَلَ الله عَقَائديًّا . . فقد كَفَر كَفَراً ۚ يُؤتِّر في الإيمـان ضعفاً! ولا يُوقعُ بصاحبهِ أَيُّ كفر ! لأنَّ إيمائه كاملٌ؛ غيرَ مُخرج من الملَّـة -بمعنى أكسبر . . . ومُسن فعسلها بسدون الفِسْق - إذاً كان عملياً، وقد استحلال: كان كفره كفراً أصغرًا لا يزيدُ ولا ينقصُ! يكون أكبرً؛ مخرجاً من اللَّه إذا ] -بمعنى الفِسْق-. انظـر: «مجلة الدعوة» (عدد٥٥) كان عن استحلال(١) . (٤٧١/١٢) (٣٦٤ - مقال الشيخ ابن باز -رحمه الله-، ويُسراجع «مجمع الفتاوى» انظـــر: «الـتحذير مـن فتـنة (٧/ ٣١٢)، واكتاب الصلاقة (ص الـــتكفير»، و«السلســلة ٥٣-٥٣) لابن القيِّم -وهو مهمِّ-. 17- العُلماء الذين قالوا بعدم كفر مَن ١٢- الكافر مُن كفِّره اللهُ ١٢- لا كُفرَ إلا في الباطن! فكما ترك أعمال الجوارح - مع تلفُّظه ورسولُه؛ ولا دليلَ على القطع أنَّ العَمَلَ ليس من الإيمان؛ فالكفُّرُ بالشهادتين، ووجود أصل الإيمان بتحقق شيء من ذلك -على لا يقعُ بهذا العمل! القلبي-: هم من أهل السنة والجماعة، سبيل الردة- إلا بترك وليسوا من المرجئة. الشهادتين، أو نقضِهما -قولاً، انظر: «عِلَّة الفرقان» (عدد:٩٤) -لقاء الشيخ ابن باز -رحمه الله-، والمجموع انظر: (السلسلة الصحيحة) الفيتاوي، (٧/ ٤٢٤ – ٤٢٤) ، و (١١/ (۲۱۳/۱)، و احکے تارك ۷۳۷). والكلامُ حرول (جنس العمل) -و(آحاده)- كلامً لا معنَى له، وطنطنةً لا فائدةً منها. وانظر (رقم: ١٠) – فيما تقدّم–. انظر: «الأسئلة القطرية» للشيخ ابن

(١) ويَكْفي في اعتبار ذلك القرائنُ الراجحةُ –المعتبرةُ عند كبارِ العلماء الرَّبانيين، الراسخينَ في العلم والدِّين –؛ كما أشار إليه شيخُنا -رحمه الله- في حاشية «التحذير . . » (ص٧٧)؛ وانظر (ص٢٠٥-٢٠٧) -فيما يأتي-.

عثيمين – رحمه الله –.

<sup>(</sup>٢) انظر تقسيمَ فضيلة الشيخ ابن تُحتيمين -رحمه الله- (الاستحلالَ) إلى (عمليّ)، و(عقديّ) في «لقاء الياب المفتوح» (رقم: ١٢٠٠)؛ فهو مهمٍّ.

| ضلالةَ الإرجاء ، والمرجئة! | ومفارقتُهُما :   | عقيلةَ السُّلُفِ الصالحِ | وافقتُها :    | أقوالُ الإمام الألباني وم                  |
|----------------------------|------------------|--------------------------|---------------|--------------------------------------------|
|                            | سلام ابن         | ينما يُرجّع شيخ الإ      | امُ 🗖 ب       | <ul> <li>وأخسيرا(١): يرجّع الإم</li> </ul> |
|                            | سزّ الحنفي،      | ة، والإمام ابـن أبـي الـ | ان اتيم       | الألـــبانِي - رحمـــه الله - ا            |
|                            | علماءِ أهل علماء | ــام الذهبي -وغيرهم مز   | يَّةِ   والإه | الخلاف بين أهل الس                         |
|                            | ، لفظيُّ !       | - أنَّ الخلافَ صوريٌّ.   | نَ السَّنة    | ومرجــئة الفقهـــاءِ: خـــلاة              |
|                            | ناوية، (ص        | : •شرح العقيدة الطح      | أ. انظر       | حقيقي، وليس صوريّاً لفظيّاً                |
|                            | Y9V/V) «         | ۱)، وهجموع الفتاوى       | ح   ۲۲۲       | انظر: «العقيدة الطُّحَاويّة: شر            |
|                            | بلاء» (٩/        | ٣)، و«سير أعــلام النـ   | وهه           | وتعلیق» ( ص ٦٢–٦٣ ).                       |
|                            |                  | . (                      | ٤٣٦           |                                            |

<sup>(</sup>۱) وقد نَشَرَ مركزُنا العلميُّ العامرُ -إنْ شاء الله- (مركز الإمام الألباني، للدراسات المنهجيّة والأبحساث العلميّة) -هـذه (الجـداولَ) -عـن كتابي هذا- بمقدّمة لطيفة - نشرةً علميّة - تحت عنوان: «الدُّفساعُ عـن أئمة السُّنَة النَّبويّة، وبيان (ائتلاف) عقيدتِهِمُ السَّلفيّة، و(مُناقضتِهم) للمرجنة الرديّة»؛ أخرست المتغوّلين، وأسكتت المتقوّلين!!

وقد استفدت - بعد - من ملاحظات عدد من إخواننا طلبة العلم -الحريصين -عليها-؛ فجزاهم الله خبراً -أجمعين-.

### وفي ضَوْءِ ما تقدّم؛ أقولُ:

### 🗖 الوقوف مع النص :

- «الواجبُ على الخَلْق أنّ ما أثبتَه الكتاب والسنّة: أثبتوه، وما نفاه الكتاب والسنّة: نَفَوْه، وما لم ينطِق به الكتاب والسنّة - لا بنفي ولا إثباتٍ استفصلوا فيه قولَ القائل؛ فمَن أثبت ما أثبته اللَّه ورسولُه: فقد أصاب، ومَن نفى ما نفاه اللَّه، أو نفى ما أثبته نفى ما نفاه اللَّه، أو نفى ما أثبته اللَّه: فقد لَبسَ دينَ الحقِّ بالباطلِ؛ فيجبُ أنْ يُفَصَّل ما في كلامهِ من حقّ وباطل، فيُتَبعَ الحقّ، ويُترُكُ الباطل». «مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيميّة» (٧/ ١٦٥-١٦٥ الإيمان).

- «فإذا حصل الاستفسارُ والتفصيل: ظهر الهدى وبان السبيل.

وقد قيل: إنّ أكثر اختلاف العُقلاء من جهة اشتراك الأسماء، وأمثالها حمًّا كثُر فيه تنازُعُ الناس بالنفي والإثبات-؛ إذا فُصِّل فيها الخِطاب: ظهر الخطأ مِن الصواب». «مجموع الفتاوى» (٧/ ٦٦٤- الإيمان).

<sup>(</sup>۱) كمصطلحات (الشرط)، و(الركن)، و(الجنس)... -في باب الإيمان-، ومصطلحات (الجسم)، و(الجوهر)، و(التشبيه)، و(الجهة)، و(الحير)... -في باب الصفات-؛ وهكذا في أبواب غيرها...

لذلك؛ قال فضيلة الأخ الكبير الدكتور الشيخ صالح بن سَعْد السُّحَيمي -نفع اللَّهُ به- رئيس قسم العقيدة في الجامعة الإسلامية- في المدينة النبويّة -سابقاً- مُحَقِّقاً -:

<sup>&</sup>quot;القول بأنَّ العملَ (شرط صحّة): ربّما (أوهم) باعتقاد الخوارج، والقول بأنّه (شرط كمال): ربّما (أوهم) بمعتقد المرجئة". كذا في كتاب «التبيان لعلاقة العمل بمسمّى الإيمان» (ص١٦٨)! - للأخ علي آل سوف -سدَّدَه اللَّهُ-!

وهو كلامُ حقٌّ وعدلٍ -وقلّ أنْ يجتمعا!-؛ فجزاه اللَّهُ -تعالى- خيراً.

وانظر ما تقدم -تحقيقًا- لمسألةِ (**الاصطلاحات**) -هذه- (ص ١٥)، وما سيأتي (ص ١٥٦). و١٦٦).

### □ صحّة مذهب السلف:

- "وهذه الأمور - كلُّها - إذا تدبّرها المؤمنُ - بعقله (١) -: يتبيّن له أنَّ من خالَفهم لَزِمَهُ منه السلف هو المذهبُ الحقُّ - الذي لا عُدولَ عنه - ؛ وأنَّ مَن خالَفهم لَزِمَهُ فسادٌ معلومٌ بصريح المعقول وصحيح المنقول؛ كسائر ما يلزمُ الأقوالَ المخالفةَ لأقوال السلفِ والأئمّةِ، واللَّه أعلم». "مجموع الفتاوى" (٧/ ٥٨٥ - الإيمان).

#### □ لعنة اللهِ على الكاذب:

- ورحم اللَّـهُ الإمامَ ابـنَ جريـرٍ الطبريَّ -القائل- كما في كتابه «صريح السنّة » (ص٢٦-٢٧)-:

«فمَن روى علينا، أو حكى عنّا -أو تقوّل علينا-؛ فادّعى أنّا قُلنا غيرَ ذلك: فعليه لعنه اللّه وغضبه، ولعنه اللاعنين، والملائكة، والناس -أجمعين-؛ لا قَبِلَ اللّه منه صَرْفًا ولا عَدْلاً، وهتك سترَه، وفضحه على رؤوس الأشهاد ﴿يَوْمَ لا يَنْفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ﴾».

وبقولِه -رحمه اللَّه- أقولُ، وبحولِه -سبحانه- أصولُ وأجولُ.

فهذا الحقُّ ليسَ بهِ خفاء فَدَعْنِي مِنْ بُنَيَّاتِ الطَّرِيــقِ

وأَقُولُ على نَسَقِه، وَرَوِيِّه، وقافِيَتِه:

«حقيقتُهُ» من الفهم الدقيقِ

وخُـذْ حقًّا لأشياخٍ عِظَـامٍ

(١) لا بعاطفته، أو حِقده، أو هواه! ورحم اللَّه مَن قال:

فهذا الذي يقضي به العقلُ مسلكًا وهدذا الدذي أَختسارُه متمسَّسكًا ومَنْ كان لا يهوى انتصارَ ذوي الهُدى

وهـذا الـذي نختـارُ فيمـا نُناضِلُـهُ ويقضيــهِ عقلي مســلكًا وأُحاوِلُـهُ وخِـذلانَ أهـلِ الشــرِّ فاللَّــهُ خاذِلُـهُ

... كما في كتابِ «إجماع أهل السنة النبوية على تكفير المعطلة والجهمية» (ص١٧٨) للشيخ سليمان بن سَحْمان -رحمه الله-.

تدخُّلَ جاهلِ في ذا المَضيقِ بِلا فِعْل الزُّفيرِ ولا الشهيقِ ولا وُدِّ كَذَيّــاك الصديـقِ بهاء العلم والهدي الأنيق به سوءٌ إلى الجهل العميق وَحِقــدٌ بـــالغٌ حــدَ النَّعيــق كذا (الحُلفاءُ) من هذا الفريق جليل (ناصرٍ) فَهُم شفيقِ فإنَّ (المَنَّ) بابٌ لِلْحَريق كَحَالَــةِ أَرْعَنِ الدِّينِ الرَّقِيقِ لجهلهم سوى القولِ الصفيق ولا لونٌ له حُسننُ الْبريْقِ أئمَّتُنا إلى هذا الطريق هـو الـدُّرُّ المصفَّـي كـالعقيق لَهَا رَوْحٌ كَأَطيَبِ ذَا الرَّحِيق مِنَ القُرآنِ وَالسَّسنَدِ العَريق كذاك دِثارُنا نهجُ العَتيق ودَعْ عنك التدخُّـلَ في عُلُـوم تَقــبّل حقَّــنا دونَ انزعــاج ولا تَقْبَلْ أُخوَّةَ غيرِ حقٍّ فإنَّ الحقَّ يعلوهُ بهاءٌ «حقيقةً» جهلهِ جهلٌ تمادي (رُحَيِّمُهُمْ) جهالاتٌ كِبارٌ فلا لِينٌ ولا حِلْمٌ مُضَافٌ فهل هذا (الوفاءُ) بحقِّ شيخ لَئِنْ كَانَ (الوفاءُ) دليلَ فضل فحـــاذِرْ أَنْ تَكُــونَ كَثِــيرَ مَــنِّ ويا ليت التأذُّب كان سَتراً فلا يَغْرُرُك مِن جهل سَناءٌ ف(ناصرُنا) و(بازٌ) و(العُثيام) طريت السنَّةِ الغَرَّا بفهم فْتَصفِيَةٌ وتربِيَةٌ سَـويًّا بِعِلْهِ أَصلُهُ زَادٌ عَظِيمٌ سبيلُ السالفين لنا شِعارٌ

﴿ فَهَدَى اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَوْفَهَدَى اللَّهُ اللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ...

ورسولُ اللَّهِ ﷺ يقول: «أنا زَعيمُ بيتٍ في رَبَضِ الجَنَّة، لِمَنْ تَرَكَ المراءَ وإنْ كانَ مُحِقَّاً..»(١).

... واللَّهُ الهادِي، وعليه توكُّلي واعتمادي.

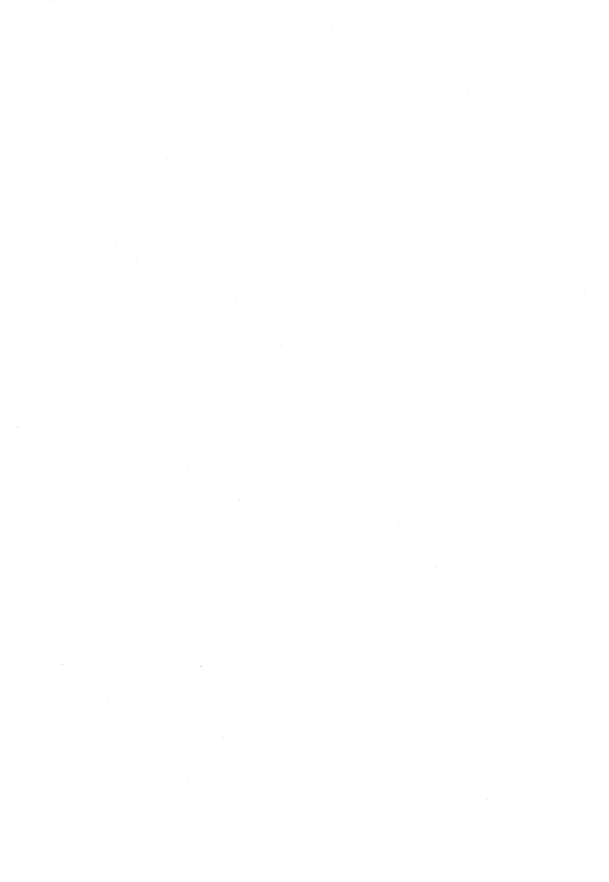
﴿إِنْ أُرِيدُ إِلا الأَصْلاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلاَّ بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ﴾...

«ومِن ضَنائنِ العلمِ: الرجوعُ إلى الحقِّ»(٢).

... فإلى الكتاب؛ حِرصاً على الحقِّ والصَّواب:

<sup>(</sup>١) «السّلسلة الصّحيحة» ( ٢٣٧ ) -لشيخِنا الجليل، (فقيد الأمّةِ) الكبير- تغمّده اللّه برحمته-.

<sup>(</sup>٢) «الحجّة في بيان المحجّة» (٢/ ٥٣٥)-للأصبهاني-رحمه اللّه-.



# الشاهد الأوَّل

#### تقديم الأستاذ الشيخ محمد شقرة -سدده الله-

جاءَت كلمة فضيلة الشيخ -سدده الله- في خمس صفحات لم تكتمل آخِرُها؛ وَحَوَتْ -مع كونها صغيرَة!- عدّة مسائل كبيرة:

الأولى: بيانُ عِظَم الفتن، وبخاصّة الناشئة عن حُبِّ إنسانٍ -ما-!! الثانية: ذِكر حال أهل العلم وطُلاَّبهِ، وأنّه حالٌ محزنٌ!

الثالثة: ذِكر (شيء!!) من [شمائل، ومناقب، وخصال، وأخلاق، وفضائل، ومحامد!!] (الرُّويبضة التافه)، المسوِّد لذاك الكتاب -(د. محمد أبو رحيّم)-!!!

فكان مِن (ذلك): أنَّه (يصل من غير طمع، ويقطع من لا يرغب؛ إلاَّ أن يكون رحى فتنة (١)، ويُحسن إلى من يسيء إليه، يرعى حُرمةَ أخيه في غَيبته، و.و..)!!! إلى آخِرِ ما (هنالك) من: (شمائل، ومناقب، وخصال، وأخلاق، وفضائل، ومحامد!!) هذا الجاهل المُتهالك!!!

وذِكرُ بعضِها كافٍ -كافُّ- لإبانةِ ما وراءَه (!) ممّا هو وراءَه!!

الرابعة: الإشادة بموقف (الرويبضة التافه) (الذي وقفه، نافح فيه عن عقيدة السلف (!)، وانتصر فيها لإخوان له نِيلَ منهم في دينهم وعلمهم)!!

الخامسة: بيانُ أنَّه أُسيء إلى كلِمَتي (السلف)، و(الأثر) (بانتساب الجمّ الغفير إليها)، معَ الإشارَةِ (!) إلى أن الشيخ الألباني -رحمه اللَّه- حذّر (!) من

<sup>(</sup>١) والدليلُ بين أيدينا حاضِر!!

والواقِفُ على (بعض) قَصص (!) هذا (الرّويبضة) -التّاثِه- مع (زُملائِه) - ولا أُريد أَنْ أقول: أقربائِه، وأنسِبائِه!-: ينكَشِف له نَزْرٌ (يسيرٌ) (!) من عظيمِ بلائِه وابتِلائِه!! وما راءٍ كمَن سَمِعَ!!

الثانيَةِ منهما -(الأثَر)-، وأنّه كان (حقاً على الشيخ أن يحذّر من النسبة إلى (السلف)... وهي... أشدّ فتنةً من النسب إلى (الأثر)؛ لكثرة المنتسبين إليها)!

السادسة: الإشارة إلى (المناظرة) (!!) الّتي (دُبِّرَتْ!) -وَحُبِكَتْ! وَحِيكَتْ! - وَحُبِكَتْ! وَحِيكَتْ! - بين (الرويبضة التافه) وكاتب هذه السطور، وذكر كيف (أظهره اللّه [أي: (الرويبضة)!] فيها عليه؛ بما أُوتي (!) من حُجَّة دامغة، وأسلوب هادئ رصين)، ثم إشهاد اللّه (!!!) أنَّ القضاء لذاك (الرويبضة) لم يكن إلاَّ (لظهور حُجَّته، ولقوة عارضتِه، ودقَّة علمه (١))!

(١) وقد قال فضيلة الشيخ -في مقدّمته- (ص٧) -معلّقاً على هذا الموضع-: "وفرق شاسعٌ بين علم يُجْمَع لصاحبهِ بالإجازات... وبين علم يُجْمَع لصاحبهِ بالإهالات»!!

فأقول: نعم -صَدَقْتَ وَبَرَرْتَ- فضيلة الشيخُ-؛ فالإجازات العلمية من مشايخ العلم وأهل الفضل هي الأصل الأصيل النافي جهلَ كلِّ دَخِيلَ-؛ وقد منّ اللَّهُ علينا -وله الفضلُ -وحده- الفضل عن عدد منهم -وأثباتُهم في ذلك محفوظة "؛ كالشيخ العلامة حمّاد الأنصاري، والشيخ العلامة بديع الدين السِّندْي، والشيخ العلامة عطاء اللَّه حنيف الفوجياني، والشيخ العلامة عبدالله ابن سعيد اللَّهجي، والشيخ العلامة محمد السالك البن سعيد اللَّهجي، والشيخ العلامة محمد السالك الشنقيطي، -وهو حَمُو فضيلةِ الشيخ-؛ وغيرهم...-رحمهم اللَّه- جميعاً-.

ولقد جَمعتُها - كُلَّها- مُفصَّلةً -منذ أكثر مِن خمسة عشر عاماً- في ثَبَتِ جامِع وجيزٍ؛ سمّيتُهُ: «مسالك المستفيد؛ في مسائل الإجازة، والرواية، والأسانيد»، -وهو تحت الطبع- بحمد اللّه-.

و(الإجازات) -العلمية- هذه- في أصل وضعها- هي المُعَبِّرةُ -تماماً- عن «حقيقة» النقة العلمية الممنوحة من قِبَلِ المُجيز في المجاز.

وأمّا (الإهالات)؛ فهي -كما بيّن فضيلتُه!- «حقيقة»- لا تعبِّر -ألبتة- عن أيّ ثقة علميّة، وإنّما هي مَحْضُ (شهادات) -فارغة-، و (ألقاب) -خاوية-؛ وإلا؛ فماذا يُغْني عن (رويبضة تافه) أن يصف نفسه -متبجّحاً- بـ: (الدكتور. خرّيج... رئيس قسم..)، أو حتّى: (رئيس جامعة...)؟!! ماذا يُغْنيه ذلك -كلُه- عن جهله، وسوء حاله؟!

وعليه؛ فإنَّ (أقصى) -وليس أقسى!- ما يُقال في حقِّ هذا (الغِرِّ) -بِالغَيْنِ!- وأمثاله: ألقاب مملكة في غير موضعها (كالهرَّ) يحكي انتفاخاً صولة الأسد

ومعلومٌ -مِن قَبْلُ- رأيُ فضيلة الشيخ -سدّده اللّه- في (أكثريّة) حَمَلة هذه (الدكاتَوْراة) -من شهادات الزور!!-.

السابعة: الإشادة -مِنْ جديدٍ! -بأخلاقِه(!)- لكنْ، هذه المرّة- (العلمية، والكتابية !!)، وأنَّه (لم يُعرف عنده سرقة، أو نُهبة، أو غول (!) طمع، أو تزوير، وتدليس فيما يكتب، أو سيكتب -إن شاء اللَّه-(!!)، ورسالته هذه خير شاهد)(١)! وكيف أنّه (لا يتكسَّب بالعلم المنهوب)!!

الثامنة: الإقرار (الواضح، الجليّ، الصريح) -دون مُوارَبة! هذه المرَّة!!- بموافقة محتوى هذه الرسالة، التي (جاءت... كاشفة مُوضِّحةً مُبَيِّنةً ما كان عليه الشيخ ناصر -رحمه اللَّه- من معتقد، وارتحل معه، والناس مختلفون فيه)!!!

التاسعة: إيراد السبب (الحقيقي!!) الدّاعي إلى تأليف هذه الرسالة؛ وهو ما (أسفرت به وجوه الذين بَغَوْا في الأرض، وسَعَوْا فيها فساداً، وأرضخوا دينَهم لهواهم، عن سُعار الشهوة، وعَرَامة الإثم)!!

العاشرة: السؤال (البريء) - المختوم به (!) -: (وماذا يَضِيرُ الشيخَ -رحمه اللَّه - أن يُظْهَرَ (!) خطؤه في الناس إن أخطأ؛ فالعلم دائرٌ بين الخطإ وبين الصواب..)، ثم الإشارة إلى (نفر ممّن لم يكن يُحسن إلاَّ الصمتَ أمام الشيخ في دروسه العامّة)، وذِكر (شيء) من (كذباتهم)!!

...هذه هي أهمم المحاور التي دارَتْ عليها (رَحى) مقدمة فضيلة

فيا تُرى!! هَلْ غَيَّرَ ؟! أَم (تَغَيِّرُ)؟! أَم (غُيِّر) ؟!

وعلى ضوءِ ما تقدّم؛ ما هو (الذي يصدُق) - «حقيقةً»- في هذا (الرويبضة التافه): (الإجازات)، أم (الإهالات)؟!!

وانظر مَا تقدّم حول (الدكترة)، و(الإجازات) (صفحة: ١٠ و ٢١).

<sup>(</sup>فَائَدَة): الشَّعر المذكور هو لابن رشيق، وهو في «ديوانِه» (ص ٦٠)، وَنَقَلَهُ عنه -كذلك-عَبدُالواحدِ المرّاكشيُّ في «المُعْجِب» (ص ١٠٥).

وَيُنْقَل -فيه- على بعضِ الألسُنِ-: «سَوْرة الأسد»، ولم أقف عليه!

<sup>(</sup>١) نَعَم -واللَّه-؛ هي خيرُ شاهِد! لأيِّ سامع، أو مُشاهِد!!

 <sup>(</sup>۲) وهـي متفاوِتَـةٌ (۱) فـي (الأهمّية!)، ويوجد غيرها؛ لكـن مـا هـنـا كفايـة -لأهل النظر والدّرابة- ...

الشيخ -سدَّده اللَّه- لكتاب ذلك (الرويبضة التافه)...

ولي عليها (ملاحظاتٌ) سريعةٌ -مع الاعتذار لفضيلَةِ الشيخ -سدَّده الله-؛ فالحقُّ أغلى -واللَّه-...

فأقول -وبِحَولهِ -سبحانه- أصول-:

### □ فضيلة الشيخ ، والقراءة :

أولاً: أرجو اللَّهَ -سبحانه- أن يكون فضيلةُ الشيخ -سدّده اللَّه- قد (قرأ) - «حقيقة» - هذا الكتابَ الأبتر، أو -على الأقل! - (نَظَرَ) فيه؛ فإنَّ الذي نعلمه عنه -مِن قُربِ قرِيبٍ - أَنَّه -سدّده اللَّه- لا يقرأُ إلاَّ لِمَاماً؛ وما ذاك إلاَّ لأنّه (مشغولٌ)، بل (مشغولٌ جدًاً)!!!

ومواقف كثيرة "منه عفا الله عنه - دلّتنا على ذلك -عنه أعني: عَدَمَ قِراءَتِه !! مِن أبرزها موقفه المشهور المشهور المنابي «أحكام الشتاء»، وحربه له!! لا لشيء؛ إلا لأنّني تعقّبتُه تعقّباً علميّاً -رقيقاً جدّاً! - في إنكاره مسألة جواز الجمع بين الصلاتين (١) ... وبعد الّتي والنّيّا (٢) -كما يُقال - أوقف حَرْبَه؛ وذلك لمّا أَنبأتُهُ -بعد مُساجلاتٍ عدّةٍ - ومُداولات! - أنّني حذفتُ (!) تعقّبه !!

ومع ذلك... فلم يقرإ الكتاب- حينَها -ولعلّه إلى الآن!- كما أخبرَني هو بنفسه!! - منذ زمان -!

ولقد (صَبَّرَني) شيخُنا الألباني -رحمه اللَّه- على ذلك؛ عندما عرف بموقف فضيلة الشيخ -السَّلْبيِّ- مِن كتَابي المذكور -يَوْمَها- بقولهِ: (إنّها سابقةٌ خطيرةٌ في الدعوة السلفية)...

<sup>(</sup>١) وليس هذا المبحثُ في المطبوع المتداول بين الناس من الكتاب المشار إليه؛ فقد غيرتُ الكتاب -مُمَزِّقاً بعضَ ملازمهِ! - عَقِبَ طبع (٣٠٠٠) نسخة منه! -ثلاث مرّات! - ؛ استرضاءً له، وحرصاً عليه... ومَعَ ذلك!!

<sup>(</sup>٢) بفتح اللام لا بضمّها؛ تصغير (الّتي)؛ وانظر «أوضح المسالك» (٣/ ٢٧٥) لابن هشام.

ومن المواقف الدالَّة على ذلك -أيضاً-: تلك المناظرة (!) -التي سبقت الإشارةُ إليها- بيني وبين ذيّاك (الرويبضة التافه)؛ فقد جلس (فيها!) فضيلة الشيخ حَكماً بين مُتناظِرَين (!)؛ دون أن يكون قد قرأ الكتاب!

نعم -واللَّهِ-؛ دون قراءة الكتاب؛ كما اعترف هو، وأقرِّ(!) بِهِ أمام الجميع.

أقول: فلعلَّه مِن أجلِ ذا: جاءَ الحكمُ منه علَيَّ (لظهور الحجَّة، وقوّة العارضة، ودقّة العلم) -ما شاء اللَّه!-؛ التي هي (جزءً) -يسيرٌ(!)- من (شمائل) ذيَّاك (الرويبضة)، ومناقبه!!

وأخيراً -وليس آخِرًا- كما يُقال (!)-: موقف من كتابنا «تنوير الأرجاء بتحقيق مسائل الإيمان والكفر والإرجاء»؛ حيث أشار إليه في مقدمة كتابه «هي السلفية» -الجديدة!- (ص١٠)؛ قائلاً: «فلا واللَّهِ ما أَجَلْتُ بصري فيما كتبوا، ولا نظرتُ حرفاً مما به أجلبوا» (١٠)!

فلماذا؟! أَلا يُمْكِن أَنْ يكونَ فيه حقٌ -ولو بالقَلِيل- فضيلَةَ الشّيخ-؟! وليس بخفِيِّ على فضيلة الشّيخ -سدّده اللَّه- أَنَّ غَمْصَ -أَوْ غَمْطَ-النّاسِ مِنَ الكِبْرِ؟!

فهل كتابُ (الرويبضة) - «الحقيقة»! - هذا - مِن هذا الباب نفسه؟!! أرجو - «حقيقةً» - أن لا يكونَ...

فإنْ لم يكُن كما رَجَوْتُ (!)؛ فلستُ أشكُّ -قِيدَ أُنْمُلةٍ - أَنَّ (شواغلَ) فضيلة الشيخ و (أشغالَه) لم تترك له -مرَّةً أُخرى! - وقتاً (يُدَقِّق) فيه بما يَقرأ، أو يُتابعُ من خلالهِ ما (قد) يُقْرَأُ عليه!!

<sup>(</sup>۱) مع كونهِ -سدّده اللَّه- وفي الموضع نفسِه- حكم (!) علينا به (التقوى الغائرة)! و(السّيّئات)! وحكم على كتابِنا به (فواقر العلم) و (ناقص العبارات)!!

فهل (نقبَلُ) -منه!- الأولَى، أَمِ الأخِيرَةُ؟!! و ... الأحوالُ -يا إخوانِي!- مريرة، وخطيرة!

#### □ حالنا هو دليلنا :

ثانياً: نحن مع فضيلة الشيخ -سدده اللَّه- فيما ذكره حول (عِظم الفتن، وبخاصة الناشئة عن حُبّ إنسان)، وأنَّ (حال أهل العلم وطلابه: حالٌ مُحزن)!! ... والأدلّة على هذا وذاك موفورة، متوافرة... وما نحن فيه مثالٌ صارخٌ بصورةٍ وافرة.. لكنْ مُتنافِرة! غيرُ مُتضافرة، قد تُؤدّي ببعض أَدعيائها(!) -هلاكاً- إلى (الجنوح إلى الحافرة)(1)!!

فلا أُطيل...

#### □ حقيقة (المناقب) :

ثالثاً: أمّا (الفضائل، والمناقب، والشمائل (٢)، و...و..!)؛ فإنَّ لسانَ أهل (الأدَب) والشعر في (مثل) هذه (المقامات) معروف... ومأْلوف!

لا تقولُوا «حطَّنا الدهرُ» فما هو إلاَّ من خيال الشعراءُ

وفضيلة الشيخ معذورٌ -في ذلك- معذور...

وله من أمثالِه كلماتٌ -شهيراتٌ!- دارت، وتدور .. و (ستدور) ... بعضُها (مَسمُوعٌ)، وبعضُها -الآخرُ- مسطور...

ولو أَنّنا نَظَرُنا نَظْرَةَ «استِئناسٍ» -عَمِيقةً-؛ لَعَرَفْنا - «حقيقةً» - كيف نَضْبِطُ مخالَفاتِنا النَّفْسِيّةَ -غيرَ المطمئنّة! - به «عودة إلى السُّنَّة» -صادقة -؛ «حَتّى الا محنزَنَ المُحِبُّون، وَلا يَفْرَحَ الشّامِتُون»؛ بصدقٍ مأْمُون، وثباتٍ الا يُرَدُّ ولا يَهُون؛ وَمَنْ

<sup>(</sup>١) وهذا (عنوانُ) كتابٍ له قِصَّةٌ! ليس هذا وقتَ إيرادِها وذِكرِها !!

<sup>(</sup>٢) ولقد (قرأ) غيرُ واحدٍ من إخواننا كلامَ (فضيلة الشيخ) -في مقدّمته! - أثناءَ عدَّ هذه (الفضائل، والمناقب، والشمائل...) -وسردِها! -: فَحَسِبَها -ابتداءً - (!) مُوَجَّهةَ الثّناءِ على شيخِنا الألباني -رحمه اللَّه -؛ تلطيفاً للأجواء بين يَدَي (!) الطعن بالإرجاء! -؛ فإذا بهم (!) يُفاجَؤون -بل يُفجَعون! - بأنّها (موجَّهةٌ) إلى (رويبضة) تافه! وجاهلِ تائه!!

خالف ذلك -أو ناقَضَهُ- فهو متعصِّبٌ مجنون؛ فَـ«التعصُّب عدوُّ صاحبهِ»، وهو واحدٌ من كثيرِ مصائبهِ!!...

ولستُ أُريدُ ذِكرَ الضدِّ بالضدِّ؛ فالشهودُ والشواهدُ كثيرةٌ؛ وفي التاريخ عِبَر، وفي التاريخ عِبَر، وفي الوقائع مُعْتَبَر... وما راءٍ كمن سَمِع! فهل -يا تُرى!- يقتَنع؛ فيَمتَنِع؟! وفي الوقائع مُعْتَبر... وما راءً لِنَوالِهِ وأَطالَ فيهِ فقَد أَرادَ هِجاءَه

#### □ هكذا العقيدة!

رابعاً: أمَّا (عقيدة السلف) التي (انتصر فيها لإخوان له): فيكفي أن يُعلم وهو معلومٌ، ولكنْ! - أنَّه كَرَّ بالنقض -فيما (ادُّعِي!) له فيها على شيخ الدنيا، وإمام الزمن، و(فقيد الأمةِ)، وعلاَّمة العصر؛ لِيَحْشُرَه ويَحْصُرَه - في زُمرة أبي عَذْبَةَ الأشعريّ، والبيجوري (الجوهري)؛ ليجمع شملَهم مع هذا الإمام المجاهد، في جَدْوَلٍ واحد (۱)!

والتبجُّـحُ الجاهل -من هذا الجاهل- يصلُ ذِروتَه -إلى حضيضِهِ!- لَمَّا يقولُ في «حقيقته» -الأولى- (ص٢٥-الطبعة الأولى): «ومَن كان سلفه أبو<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>١) وممّا (يليقُ) ذِكْرُهُ في هذا المقام: سَوقُ شهادة (واقعية) أوردها أخونا الفاضل إسماعيل العُمري -وفّقه اللَّه -عبر الإنترنت- بتاريخ: ١/ ٢٠٠١م -تحتّ عُنوان: «إيضاح المعاني في بيان حقيقة موقف أبي رحيِّم من الإمام الألباني»؛ نَقَلَ فيها -ضمن قصَّة طويلة- عن أخينا الفاضل محمد ابن أحمد أبي ليلى -وفقه المولى- سَماعَه من (الرويبضة التافه) -المذكور- قولَه -بحقِّ شيخنا-: «لا يلزمُني علم الشيخ ناصر! عندي ما يكفيني من العلم»!! وسماعَه -كذلك- سدّده اللَّه- من شيخنا الشيخ ناصر قولَه -في (الرّويبضة) -المذكور!-: «هذا الرجل ليس عنده علم، وجاهلٌ»!!

<sup>...</sup> وكلُّها تأكِيداتٌ لِمَا مَضي، ولِمَا سيأتِي!

<sup>(</sup>٢) كـذا!! صوابـه: أبــا؛ وهــذا مِــن (أســهلِ) أمثلة جِهلهِ المُدقِع بأبجديّات العلمِ؛ من اسمٍ وخَبَرٍ، أَو فعلٍ وفاعل ومفعولٍ به.. وله مِن أمثالِه كثيرٌ كثير ...

وكانَ قد ذكر الكلمة نفسَها -قَبْلُ- (ص٢٠) بالغَلَطِ نفسِه!! وبمناسبَة ذِكر أبي (عَذبَة) -هذا- في مقامِنا هذا- أَقول:

وَجُرْمٍ جرَّه سفهاءُ قوم فَحَلَّ بغير جارِمهِ (العَذَابُ)

عذبة وأمثاله من الأشاعرة، فسلفه غير سلفنا، ومنهجه غير منهجنا»!!

فأيُّ كلامٍ أوضح -بل أوقع!- من هذا القولِ القبيح، الَّذي هو حُكْمٌ -عَلَنِيٌّ- صريح! له طرفان -ضِدَّ القولِ الصَّحيح-:

- أولهما: أنَّ الألباني موافقٌ للأشاعرة والمرجئة!!
- ثانيهما: أنّ الكاتبَ (!) مخالفٌ لعقيدةِ الألباني!!

فلا أدري -وقد أدري!-: هل فضيلةُ الشيخ -سدَّدهُ اللَّهُ- على معرفةٍ -أو انتِباهٍ!- بأمثالِ هذه الكلماتِ ونتائجها؟! أم ماذا؟!

فإنْ كان -دون التِمَاسِ المعاذِير!-: فهي القَشَّةُ (!) الّتي (قَصَمَتْ) ظَهْرَ البعير ...

فإنْ لم يكن بانتباه... فالمصيبةُ أعظمُ...

ونقولُ -دون أدنى جَوْر-: نَعُوذُ باللَّهِ من الحَوْر بعدَ الكَوْر...

وههُنا تَنبيهُ مهمٌّ -غايةً- مُتعلِّقٌ بأصلِ هذا الكتابِ (الأبترِ) -وعُقدتِه!-:

فَمسوِّدُه -عاملَه اللَّه بعدلِه- لم يَذكُر في (جداولِه) الفاشلة -الَّتي أرادَ بها تَشْيِتَ وَصْمِ الإرجاءِ بشيخِنا -وإلصاقَه به! - موافقةً لأبي عَذبة، والبيجوريِّ! - إلاَّ نصف (الحقيقة) -حَسْبُ! - مُلَبِّسًا بها، ومُدَلِّسًا -، وأما نصفها الآخر: فهو جاهلٌ به! بعيدٌ عنه!! مُضَيِّعٌ له!!!

وبالتّالي؛ فإنَّ «الحقِيقَةَ» ستظْهَرُ على غير وجْهها، بَلْ ستَنْقَلِبُ إلى ضِدّها!! وإيضاحُ ذلِك بهذا المِثالِ:

يُعَـدُّ مَن قَرَأ: ﴿.. الّذين آمنوا لَهُم عذابٌ أليمٌ في الدنيا والآخرة ﴿! أَنَّه قَرَأُ قُرَأً وَاللهِ عَلَم اللهِ اللهِ عَلَم اللهِ اللهِ عَلَم المراد!! قُراَنًا -بلا شكّ!-؛ لكنّه -بما (نقصه) منه!- شَوّه (الحقيقة)! فغيّر المراد!! وأوقع بالمعنى الفساد!!!

ولو أن ذاك القارئ (!) ذكر نصفَ (الحقيقة) -الأوّل!- لَمَا حوّل، ولا تحوّل!! ألا وهو قولُ اللَّه -تعالى-: ﴿إِن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في الّذين...﴾ إلىخ... فإذا (الحقيقة) مُكتَمِلَةٌ بأجزائها -جميعاً-، ومعناها -كُلِّه- ... ولكنْ!!

#### □ موافقة المبتدعة لأهل السنة:

وعليه؛ فما كان من مقالات المرجئة -أو غيرهم من أهل البدَعِ! - موافقاً (لبعض) أقوالِ أهلِ السنّةِ (١٠): لا يُؤاخَذُ في شيءٍ منه أهلُ السنة؛ لأنهم الأصلُ، وعقيدتَهم هي الأساسُ، وإنّما تقعُ المؤاخَذَةُ فيما فارق فيهِ المرجئةُ -أو غيرُهم من أهل البدع - أقوالَ أهلِ السّنة، وخالفوهم... فتنبّه!

... وهذه هي (عُقدة) البحثِ -الدقيقة-؛ الّتي أضاعها -وغَيبها!- مُسَوِّدُ «الحقيقة»!! ولبّس فيها على مَن اغترّ به(!) من جَهَلَةِ الخَلْقِ، وضُعَفاءِ الخليقة!!!

فالشيعةُ الشنيعةُ -مشلاً- (يُوافِقون) أهلَ السنّةِ في حُبِّهم آلَ البيت! فهل يُؤاخَذ سُنِّيٌّ سَلَفِيٌّ بِحُبِّه آلَ البيتِ- فضلاً عن أن يقال فيهِ -بِسبَبِ ذلك!-: إنه شيعي -بَلْهَ رافضيّ-!؟

أم أن المؤاخَذَة -بل البدعة والضلالة- تَكْمُنُ فيما (فارق) فيه الشيعة أهلَ السنة؛ من الغُلُوِّ، والتَّعصُّب، والاعتقاد الفاسد؟!

فتأمّل هذا -جيّداً- رعاك اللّه، وسدّدك إلى هُداه-..

وفيما يُشبه مسألتنا -ممّا يتَعلّق بالإيمان والكفر- قولُ الإمام ابن عبدالبَرّ في «التّمهيد» (٤/ ٢٤٣ - ٢٤٣)؛ فِبعد أَنْ ذَكر -رحمه اللّه- مسألة تكفير تاركِ الصّلاة؛ مشِيراً إلى القولِ بعدم التّكفير؛ قال:

«هذا قولٌ قد قال به جماعةٌ من الأئِمّة ممّن يقولُ: الإيمانُ قولٌ، وعملٌ.

<sup>(</sup>١) وليس العكسَ ! فتنبّه !!

وقالت به المُرجئةُ -أيضاً-؛ إلا أَنّ الْمُرجئةَ تقولُ: (المُؤمِنُ الْمُقِرُّ مُستكمِلُ الْإِيمان)!

وقد ذكرنا اختلافَ أئمّةِ أهل السُّنَّةِ والجماعة في تاركِ الصّلاة»(١). أقول:

فاشترك (المُرجئة) مع (الأئمّة) في قول (واحد)(٢)! مع افتراقِهما في أصلٍ (ثانٍ)!! فتأمّل.

وما هذا -عند المرجئةِ الخَبِيثةِ الضَّالَةِ- انحرافاً! - إلاَّ لكُونِ الإيمانِ -عندهم - كيفما كان! - تامّاً لا يتجزّأُ، فإذا ذُكِرَ (الإيمان) -مِنْ قِبَلِهِم -أينما كان! -: فهو (التّامّ = الكامل)!!

وانظُرْ «مجموع الفتاوى» (۷/ ٤٠٥)، و (۱۳/ ٥٠).

ولشيخ الإسلام أبن تيمية -رحمه الله- كلمة ماتعة يُشيرُ فيها إلى هذا الأصل الدّقيق؛ وذلك في كتابه «تفسير آيات أشكلت» (١/ ٣٦١)؛ حيث قال:

«الصوابُ ذِكْرُ أقوالِ السَّلفِ -وإنْ كان فيها مرجوحٌ -فهي أَوْلى مِن ذِكْر أقوال المتأخِّرين؛ وإنْ قُدِّر أنَّ ذلك القولَ ضعيفٌ؛ فالحُجَّةُ تُبَيِّنُ ضعفَه.

<sup>(</sup>١) ثمّ تمّم -رحمه اللّه- قائلاً-:

<sup>&</sup>quot;فأَمّا أهلُ البِدَع؛ فإنّ المُرجئةَ قالت: تاركُ الصّلاة مؤْمِنٌ مُسْتَكْمِلُ الإيمان؛ إذا كان مُقِرّاً غيرَ جاحِدٍ، ومُصَدِّقاً غيرَ مُسْتَكْبِرِ.

وحُكِيت هذه المَقالَةُ عن أبي حَنيفَةَ، وسائر المُرجئة، وهو قولُ جَهْمٍ.

وقالت المُعْتَزِلَةُ: تارِكُ الصّلاةِ فاستٌ؛ لا مُؤْمِنٌ ولا كافِرٌ، وهو مُخَلَّدٌ فَّي النّار، إلاَّ أنْ يتوبَ! وقالت الصُّفريَّةُ والأزارقَةُ -مِنَ الخوارج-: هو كافرٌ، حلالُ الدَّم والمالِ (أ).

وقالت الإباضيّةُ: هو كافرٌ، غيرَ أَنّ دَمَه وَمالَه محرّمانِ؛ ويُسمُّونَهُ كافرَ نِعْمَة.

فهذا (جميعُ) مِا اختَلَفَ فيه أهلُ القِبْلَةِ في تارِك الصّلاة».

<sup>(</sup>٢) وانظر مثالاً آخرَ في عقيدةِ (الخوارج) -بِمَا يُشبِهُ ما نحنُ فيه- (ص ١٥٥).

<sup>(</sup>أ) انظر ما سيأتي حول هذه الدَّقيقة (ص ١٥٤)، وتأمَّلْ!

فلا يُعْدَلُ عن ذِكر أقوالهم - (لكونها قد وافَقَها قولُ طائفةٍ من أهل البدع)-؛ فنذكرُ ضَعْفَها، ونُبيِّنُهُ بالحُجَّةِ».

ومَنْ تأَمَّلَ كلامِي هذا -فقط!- انكَشْفَتْ(!) له خبايا هذا (الرُّويبضة) وخفاياه، وعرَفَ «حقيقةَ» جهلِه وبلاياه!!

## □ الأثريُ السَّلفيُ :

خامسًا: التحذيرُ من الانتساب إلى (الأثر) و (السلف)، والادّعاء على أُستاذنا الألبانيِّ أنّه حذّر من الأولى، وأَنَّ حقّاً عليه -كان! - التحذير من الثانية...

.. فهذا من الدلائل الكثيرة على ما ذكرتُه -(أُوّلاً)- مِن أَنَّ فضيلَةَ الشّيخ -أعانَه اللّهُ- (لا يقرأُ)!!

فلقد رددتُ على (الرويبضة التافه) -هذا- استدلالَه -ذاك-! (العَيِيَّ = الغَبِيَّ) -القديم! - بكلام شيخنا -رحمه اللَّه- حول نسبة (الأثري) بنقولٍ متعددة، وشواهد كثيرة، وذلك في كتابي «صيحة نذير..» (۱) (ص ۱۰۸ معددة، وشواهد كثيرة، وذلك في كتابي «صيحة نذير..» (۱) المطبوع منذ نحو خمسِ سنوات!-؛ بحيث يقطع (القارئ) لها حوالواقف عليها - ببطلان ذاك الادِّعاء على أستاذنا الشيخ، بل يَجْزِمُ بأَنَّ هذه نسبةٌ (واجبةٌ) -لِمُستحقِّها! - كما قالَه سَماحة أُستاذِنا الشيخ عبدالعزيز بن باز -رحمه اللَّه- فيما نقلتُه عنه -هنالك-.

ولكنِّي أُكرّر التماسَ (العُذر) لفضيلة الشيخ -سدَّده اللّهُ-؛ فهو لم يقرأ! و(قد) لا يستطيع (!) أن يقرأ؛ لكثرة (شواغِلِه)، و(أشغاله)..

فَتَكرارُ فضيلة الشيخ -سدّده اللُّه- لشبهة (الرّويبضة التافه) -القديمة

<sup>(</sup>١) وكنتُ قد أرسلتُ إلى فضيلَة الشّيخ -سدّده اللَّه- نسخةٌ منه -قبل طباعتهِ- لقراءته-!! كما ذكرتُ في مقدّمته (ص٦)!! فلعلَّه (!) -أيضاً!- لم يقرأه!

(الجديدةِ) المنقوضة- تقليدًا-: تقليدٌ لا يرضاه -هو!- لنفسِه(!)، ولسنا نرضاه -نحن!- من باب (الوفاء)- له ...

وأَعـزُ (الوفاء): ما كان لأعيانِ العُلَماء؛ مُوافقةً لعقيدتِهمُ السّواء، وَتوحيدِهم ربَّ الأرضِ والسّماء ...

وما أجملَ ما قيل:

وَجَرّبْنا وجرَّبَ أَوّلُونا فلا شيءٌ أَعزَّ من (الوفاء) وأقولُ:

وفاءٌ نحوَ أَشياخٍ كبارٍ وفاءٌ في العَقِيدَةِ كالشَّفاءِ

ثم أَ عاذا يفعلُ فضيلة الشيخ بكتابه -هو- الذي سمّاه: «هي السلفيّة؛ نسبة ، وعقيدة ، ومنهجا »؟!! هل سُيغيّر عُنوانه في الطبعة (الثالثة) -المنتظرة-؛ كمثل ما فَعَلَ في أهم (!!) مضامينه(!) في الطبعة الثانية -المتأخّرة!-!!؟

ومثلُهُ: كتاب «المِرْقاة في نهج السلف سبيل النَّجاة»(۱)؛ الذي كتبه أَحَدُ إخوانِنا الأفاضل -زاده اللَّه توفِيقاً - في إثبات شرعية النسبة إلى (السلف)، و (السلفية)، وقدَّم له فضيلة الشيخ -نفسه- بمقدّمة وتقريظ؟!

فيا تُرى؛ هل (سيسحب) الشيخُ هذا التقديم، ويُبطِلُهُ، و(يتراجع) عنه؟! أخشى -بل أخشى ما أخشى!- أن تكونَ الأيّامُ القادمةُ حُبالَى بالعَجائِب! كاشفةً لِعظَائمَ ومصائب؛ تتجاوزُ هذا المُعلَنَ (!) عنه إلى ما

<sup>(</sup>١) وفي آخرِ هذا الكتاب -نفسه- (ص ٧٣) إيرادُ أسماء (كتب منهجيّة يُنصَح بقراءَتها)، ذكر منها الأخُ الكاتبُ -جزاه اللَّه خيراً- كتابي: «التحذير من فتنة التكفير»! ...

فكيف (وافق) فضيلَةُ الشيخ -سدّده اللَّهُ- عليه؟!

أُمَّ أَنَّ هذا الكتابَ -المُقَرَّظَ- أَيضاً- (مُلْحَقٌ) بالأمثِلَةِ السابِقَةِ -ممّا لمْ يقرأه فضيلَةُ الشيخ- ؟!

يناقضه من المحظور؛ ممّا أَكْثَرُهُ -الآن(!)- غيرُ منظور.. ولا يعلمُ به إلاّ ربُّنا العليُّ الغفور ..

#### □ المناظرة وما إليها:

سادسًا: أمَّا (المناظرةُ) -المَضنُونُ بها على غيرِ أَهلِهَا! - فإنَّ حيثيَّاتِها كثيرةٌ، والكلام عنها له مقدّمات وذيولٌ؛ أجتزئُ القَولَ فيها بنقاطٍ قليلة:

١- المناظرةُ مَكيدَةٌ دُبِّرَتْ بليلٍ -أو نهار!! اللَّهُ أعلم!- حيثُ فُوجئتُ بها باتِّصالٍ هاتفيِّ -قُبَيْلَها!-، وَفُجِعتُ (بِعَدَدٍ) من حاضرِيها؛ من هذامٍ، وولهانَ، وفَلْتَانَ ... فضلاً عن التسجيل (المفاجئ) الذي قُطع عليه (للعُمومِ) -أمامَنا!- عهدٌ بالخصوص؛ لكنَّ القوم لُصوص! فإذا بالتسجيلِ(!) يطوفُ الدنيا- بعيداً عن الآخرة!- بلا عهدٍ وَلا ذِمّة!! ناهِيك عمّا عَبَثُوا به، وغيَّرُوا فيه!!!

٧- تكلّمت في مجلسٍ لي بعنوان: (كلمة من الحقّ) -وهو مُسَجَّلٌ، ومُتَداوَلٌ - على جمِيع النقاط الّتي لم يُفسح لي المجالُ (!) بشأنها؛ فالمجادلُ لي -يومئذٍ - حقيقةً -ليس هو مَنْ أمامي (!)؛ ولكنّه فضيلةُ الشيخ -الّذي عنه كان يَذُبُّ و(يُحامي)!!-؛ فإنَّ (الرّويبضة التافه) -هذا- لجهله!- أضعفُ وأوهنُ من أنْ يقدر على إبداء حُجّة، فضلاً عن إقامتها!!! فكنت (حينَها) -بين (الاحترام) والاستِحياء!- أسكتُ (المَيْرِ ممّا يقُولُه فضيلةُ الشّيخ -أعانَه اللّه وسدَّده-.

<sup>(</sup>١) وما فُسِحَ لي (المجالُ) (!) فيه -وهو قَليلٌ-: كنتُ أردُّه (بقوَّة)، و(أَعلو) فيه -بحقِّ-.

وليس يُزعجني -البتَّةَ- ذلكَ الغمْزُ -بي- من قِبَلِ فضيلة الشيخ -سدّده اللَّه- في مقدّمته (ص٧)؛ إشارة إلى (الأصوات)! و (الأوداج)!!

فمِن أبواب (كتاب العِلم) - المشهورة! - من «صحيح البخاري»: (٣- مَن رفع صوتَه بالتعليم) ، و: (٢٨-الغضب في الموعظة والتعليم).

ولْيُنظر كتابي «التحذير» (ص١٤١-١٤٢)؛ ففيه إلماحةٌ أخرى حول هذا الموضوع -نفسه- بلا تَغْرير -!

وانظر ما سيأتِي (ص ١٢٣).

وكان حالي -وقتئذا - في (كثيرٍ) من الأحيان - على نحو ما قال الشاعر: ولو أنِّي سَمَحتُ ببذل وجهي لَسُدْتُ مُظفّراً سهلَ الطريقِ فمَن وفقه اللَّه -تعالى- لسماع مجلسي (كلمة من الحقّ): يظهر له الحقّ -بالحقّ-...

٣- تلمُّسي المعذرةَ -مُكرَّرًا!- لفضيلةِ الشيخ -سدَّده اللَّه- دَفعني لأن أذهب إليه في بيتهِ -بعد المجلس بأيّام - لمعاتبتهِ في بعضِ الأمر -ولو على تَوَجُّسٍ!- فقدّم لي -جزاه اللَّهُ خيراً- (شيئاً من العذر!!) لم أجد نفسي أمامَه إلاَّ ساكِتاً، صامتاً، ساكناً!! -لكنْ بِذُهولٍ كبير!-، لقد قال لي -(ما معناه = بكامل فحواه)-: (عُذري أنّني في هذه الأيّام متقدِّم لخِطبة ابنةِ (الدكتور!) لولَدِي) !!

فكان (عُذرًا) لا يُردّ!! و (حُجّةً) لا أقدر لها على أَدنَى صدّ!!

ومِن (فضلِ) اللَّهِ على فضيلَةِ الشيخِ -الذي لا (يُحمَدُ) على مكروهِ سواه!- أنَّ هذه الخِطبةَ لم تتمَّ -الأسبابِ أجهَلُها!!-؛ فكيف -باللَّهِ- لو تمَّت؟!

ومِن باب ذِكْر الشيءِ بمثالِه -للمقارَنَةِ، والتاريخ!-؛ فإنَّ فضيلةَ الشيخ -سدده اللَّهُ- قد تقدّم -بعدُ- لِخِطبَةِ ابنة أحد إخوانِنا طلبة العلم -المعروفين الفُضلاءِ- لولده المذكور -أوْ آخر؛ لا أدري!-؛ فاعتذر الأخُ الفاضلُ اعتذاراً رقيقاً مهذّباً لطيفاً، دون إبداء (الأسباب الحقيقية) لاعتذاره.. فما كان مِن فضيلة الشيخ -غفر اللَّه له- إلاَّ مقاطعةُ هذا الأخ، ونبزُه في بعضِ دروسه، والتَّاليبُ عليه في عدَدٍ من مجالسه...

فلماذا هذا -فضيلة الشيخ-؟!

وما الذي فرَّق -عندك- بين ذاك الجاهلِ -ليُسكَت عنه!-، وبين طالب العِلم -هذا- ليُقاطعَ وَيُنْبَرَ؟!

أَمْ أَنّ (سطوَةً) ذاك، وضعْفَ هذا: هما السبب؛ الدّافعُ (!) للعَجَب؟! وأَيُّ (سَطوَةٍ) -هذه- المَبنيَّةُ على الجهلِ، ورقَّةِ الدِّينِ، وقلَّةِ الأدب ؟! وما هي (المُخالفَةُ) الشّرعيّةُ الموجبةُ لمثل هذه الصّنائع؟!

وما أجملَ ما تردّد على ألسنَةِ الأدباء، مِمّا سُئِلَه بعضُ الحُكَماء: ما أعظَمُ الصّبر؟!

فقال: «الصَّبرُ عمّن لا تُوافِقُك أُخلاقُه، وَلا يُمْكِنُكَ (!) فِراقُه»!!

... إنّي لأرجو لفضيلة الشيخ -سدده اللَّهُ- مِن أَعماقِ قلبِي -بل أَلْهَجُ بالدُّعاءِ له في أحسنِ مقاماتي -إلى الآن! - استقامةً على الأمر، وسداداً في الرأي، ورُشداً في القولِ، و(رُجوعاً) إلى الحقّ -؛ وأَنْ ينفضَّ -هو! - عن هذه الشرذمة الّتي حوّطَتْهُ، قبل أن ينفضُّوا -هم! - عنه؛ لأنّهم -بالتَّجْرِبَةِ المُتَكرِّرة - إنّما يصدرون (عن هوًى [فظيع]، أو غرَضٍ آنِيٍّ وضيع)؛ به «الحقيقة» تغيبُ وتضيع!!

مودّتُه إذا دامَتْ لِخِلِ فمِن وقت الصّباح إلى المساءِ ... فبالأمس (القريب) -عندما (كُنّا) مَعَ فضِيلَةِ الشّيخ -سدّده اللّه- كان هؤلاء -أنفسُهُم- هاجرينَ له؛ لا يقتربون منه، ولا يقربون مسجدَه؛ بل لا يُجيزون(!) الصلاة وراءَه، ويصفونه بالنفاق -بالاتفاق!-، وأنّه (ذَنَب السلطان)! بكلِّ قَحَة وعُنْفُوإن!!

فَمَن (مِنهما) الّذي (تَغَيَّر)، أو (غَيِّر)؟! وما هِي ضوابطُ ذلكَ -عند الطّائفَتَيْنِ!-، ومقاييسُه؟! تَغيَّر في عينِ الصديق بهاؤه وأضحى يَرى منه الذي كان لا يُرى واللَّهُ -تعالى- يقول: ﴿أتستبدِلُون الذي هو أدنى بِالَّذي هو خير﴾؟!

٤- ومِن تداعيات (!) تلكُم «المناظرة» -المزعومة!- أنَّ (الرّويبضة

التافه) طار -وربعُهُ-(!) بكلمة قالَها -بعصبيَّة وانْفِعَالِ! - أثناءَ المَجْلِس-فضيلةُ الشَّيخ - غفرَ اللَّهُ له -؛ وهي قولُهُ عنِّي - في حَيْثِيَّاتِ كلمةٍ دار حولَها -واحْتَدَّ- بحثٌ ونِقاشٌ -: (لو قالَها غَيْرُك لقطَعتُ يدَه)!!

فلمَّا ذكرتُ صنيعَهم(!) لفضيلة الشيخ -سدَّده اللَّه- أَجابَني بنقطتين:

- الأولى: أنَّ هـذا -مِنْه!- لي!- مَدْحٌ، لا قدْحٌ؛ شارحاً ذلك بقولِه: (فما قلتَه أَنتَ غيرُ ما قالَه -أو يَقولُهُ- غيرُك)...

- الثانية: قولُه لي -فيهم! -مُغاضِباً-: «تبيَّن لي (أَنَّهم) ذَوو أَغْرَاضٍ! واللَّهِ لأقطعنَّ أَلسِنتَهم».

أَقـول هـذا وأَنقلُه -للحقّ، والعِبرة، والتاريخ-، وإنّي أُشهدُ ربّي -تعالى-عليه، بل أقول -بملء فِيّ-: لعنةُ اللّهِ على الكاذب في نقْلهِ...

... وإنِّي أُعافي فضيلَةَ الشيخ -سدَّده اللَّهُ- مِنْ تَبِعَةِ مُخالَفَةِ ذلك(!)، أَو مُناقَضَتِه، أَو إنكاره (!)؛ وأُقدّم له عُذراً إضافِيّاً -سلَفاً-؛ لعلَّه... وَلَعلَّه...

فإنْ (أَصَرَّ)(١) وأراد؛ فلسْتُ له برادّ...

<sup>(</sup>١) وقد كنان فضيلةُ الشيخ -هداه اللَّه- (أَلْمحَ) إليَّ -في بعضِ كتاباتِه!- مُكَلِّبَنِي(!) في كلمةٍ سمعتُها -بحقّه- من شيخنا -رحمه اللَّه-، ثمّ نقلتُها إلى بعضِ إخواننا -في نطاق محدود-! وذلك في كتابه «هي السلفيّة» (ص٨٠-٨١ و١٣٨-١٣٩) -الجديد -بأسلوبه - الإنشائيِّ- المعهود!

وإذِ اقتضى المقامُ الإشارةَ إليها؛ (فلا بُدّ) من ذِكْرِها؛ وهي كلامُهُ -رحمه اللَّه- فيما أضافَهُ (فضيلة الشيخ) لرسالته «إرشاد الساري» -من (مباحث) الكفر والإيمان!!- لمَّا أوقفتُهُ عليهِ قبل طباعتِه ونشرِه !-؛ فقد قال شيخُنا -بحقّه- ضمن كلام- لي: (أراد الرجلُ أن يفضحَ نفسَه)!!

فَلْيَغْلَم فضيلةُ الشيخِ -جيّداً- سدّده اللَّهُ- أَنِّي (مُصِرٌ) على إثباتِ صحّة، وصوابِ -وصدقِ- ما قلتُ -ممّا سمعتُ ونقلتُ-، وليس مِنَ العَسِرِ عليَّ (!) تكذيبُ التكذيبِ!!... واللَّه شاهدٌ ..

فلو أنَّ (غيرَك قالها).... -فضيلةَ الشيخ-!!

ولسُّتُ أُريدُ -(وفاءً) لـه! - أن أُعامَلَه بما عاملتُ به (الرويبضة التافه) -الذي قدّم لكتابهِ -كما سيأتِي (ص ١٠٧ و ٢٣٠) - من مُباهَلةٍ ومُلاعَنة! - فالبؤنُ بينهما -عِندي - إلى الآن! - كبير ... والموعدُ اللَّهُ العليّ القدير ...

### 🗖 حول (السرقات العِلميَّة) :

سابعاً: أمّا ما ذكرَه فضيلةُ الشيخ عن علم هذا (الرّويبضة)، وكتاباته (وما سيكتبه -إن شاء اللّه!!-)! وَأَنّه (لم يُعرَف عنده سرقةٌ، أو نُهبةٌ، أو تدليسٌ...) إلى آخر ما (نفي)!!

فإنّنا لا نزال نسمع من أشياخ أهل العلم -المُعتبرين- قَولَهم -قديماً وحديثاً-: «النفي ليس عِلماً»، و: «مَن عَلِم حُجّةٌ على من لا يعلم»!!

ذلكُم أَنَّ جهالاتِ هذا (الرّويبضة)، ومُغالطاتِه قد (غطَّت) على ما (عنده) من سرقات، أو نَهْب، أو نحوه...

ولو أنَّنا (فَتَشنا) -قليلاً!- لَوَجَدْنا من ذلك (المنْفِيِّ) كثيراً؛ صنُوفاً وألواناً:

- فانظر -مثلاً تعليقَه(!) على «الحجّة» (٢/ ٩٦) -وهي أُطروحَتُه (الدكتَوْراتيَّة)-؛حيث خرّج (١)(!) حديث أبي هريرة -مرفوعًا-: «إن الميت تحضره الملائكة...»؛ فعزاه لأحمد، وابن ماجه، وابن خزيمة، ثم قال: «وصحّحه الألبانِيّ في «الترغيب والترهيب» ١٨٨/ - ١٨٩ مخطوط»!!

فأقول: وهذا -على رأيكم(!) ومذهبكم!-فضيلة الشيخ- سرقة وتدليس - في آنٍ معًا-:

- أُمَّا أَنَّه سرقةٌ؛ فإنه استفادَ(!) العزْوَ من «صحيح الجامع»، ولم يذْكُرْه -طاويًا له-!!!

- وَأَمَّا أَنَّه تدليسٌ؛ فإيهامُه قرّاءَه (!) -بل تدليسُهُ عليهم!- أَنَّه عاينَ المَخطوط -ما شاء اللَّهُ!- ونَقلَ منه!!

وكُلُّ هذا تلبيسٌ مكشوف! بكلِّ زُيُوف!!

<sup>(</sup>١) ولو خُتِمَتْ (بالباء) -لا (بالجيم)-: لَكَانَ أَقربَ!

# فواللَّهِ؛ لم تَرَهُ عَيْنُه؛ لا في اليَقَظَةِ، ولا في المَنام!

- ومثال آخر:

تخريجه (!) في «الحجّة» (٢/ ١٥٤) حديث: «أوثق عُرى الإيمان...»؛ حيث قال: «أخرج نحوه أحمد (٤/ ٢٨٦)، والطيالسي (٢/ ٤٨١٠)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (١١٢/ ١٨٧)، [وفي كتاب «الإيمان» ح ٤٤] (١)، وصحّحه الألباني في «الصحيحة» (رقم ٩٩٨) لشواهده».

فماذا في هذا (التخريج)؟!

١- العطف بين قوله: «أخرج أحمد ...»، وقوله: «وصحّحه الألباني..»: يُفْهِمُ -بل يُلبِّسُ ويُوهِم!- أَنّه لم ينقل عن الألبانِي إلاَّ التصحيح!! وأَنّ العزْوَ والتّخريجَ من كِيسِه!!

ويؤكّده:

٢- أنّه أضاف إلى المصادر -التي عزا إليها شيخُنا- العزْوَ إلى [كتاب «الإيمان» لابن أبي شيبة] (١) في وسَطِ الكلام!!

فكيف يمُكن التّمييزُ بين المعطوفِ بعضِهِ على بعضٍ، أو التفصيل بين (المضاف، والمضاف إليه)! وكُلُّ ذاك في سياقِ واحدٍ؟!

٣- حَذَفَ من عزو شيخنا لـ«المصنَّف» -المخطوط- بجهله! ولجهله!!- رقم وجه الورقة!! إذ إنَّ عَزْوَ شيخِنا -هكذا-: (١/١٨٧/١٢)-؛ فأثبت (الجاهلُ) الخانة الأولى والثانية، وحذَف الثالثة!! وما ذاك إلاَّ لكونه لم يفهمه(!)، ولم يعرف (وجْهَه)!! فحذفه؛ حتّى يُربحَ ويرتاحَ!!

أُو أَنَّه فَعَل (فِعْلَتَه) تغييراً للحقائق!! -إمعانًا مِنه في التّضليلِ والتّلبيسِ عَوَامٌ الخلائِق!!- .

<sup>(</sup>١) وقد ردتُ هنا المعقوفين؛ للتنبيه إلى ما سيأتي!

وأحلاهما مُرٌّ!!

٤- والصّواب -بلا شكّ، ولا ارتياب-: أنّه (استبطن) تخريجَه من شيخِنا الإمامِ الألباني، وكتم ذلك -كُلَّهُ- عن قرّائه(!)، ولم يذكر الألباني إلا فيما يعلمُه من نفسِه(!) -وعنها!-؛ أنّه (أَعجزُ) مِن أن يُلبِّس به عليهم؛ ألا وهو التصحيحُ!! وللجهَلة فنونٌ وأفنان!!

- ومثالٌ آخرُ (مِن مقامِ آخَرَ):

فعندما نشر فضيلة السيخ -سدده الله- رسالته الوجيزة «الجنائز؛ بِدَع أَقبلت، وسنن أدبرت بطبعتها (الجديدة)! -: صدَّرها بإيرادِ مَتْنِ حديث البراء ابن عازب -المشهور، الطّويلِ - في عذاب القبر ونعيمه -تامَّا -؛ بزياداته، وألفاظه، وطرقه، ورواياته -، على وَفْقِ ما ذكره -بما لم يُسْبَق إليه - شيخُنا العلاَّمةُ الألباني ورحمه الله - في كتابه «أحكام الجنائز» (ص ١٩٨ - ٢٠٢) -...

فماذا صَنَعَ فضيلةُ الشيخ - سدّده اللَّه -؟!

أ- لم يُشِر -لا مِن قريب! وَلا من بعيد!!- إلى هذا المصدر العزيز -جدّاً- الذي نَقَلَ منه ما لا يُعْلَم -فضلاً عن أن يُوجد!!- في غيره!

ب- عزا الحديث -بخطِّ عريضٍ! وفي رأس الصفحة!!- للبخاريِّ!! ولا أَصلَ لذلك -ألبتَةَ-!!

فإذا تمّ لنا معرفة حُكم صنيعه (الثاني) -بكلّ راحة-؛ فبماذا نحكم على صنيعه (الأوّل) بصراحة-؟!

أرجو من فضيلة الشيخ -أعانه اللهُ- احتمالَ المقال، و (الوضوح) في إجابة السؤال؟!

وعليه؛ فما (الفَرْقُ) بين ما شَغّب به علينا -دون حُجّةٍ أَوِ استدلال-،

وبين ما هو -والمُحامَى عنه!- عليه- مِن (وقائِعٍ) هذه (الأحوال)؟!

وثَمَّتَ أمثلةٌ أُخرى (كثيرة) -من السهولةِ بمكانِ الوقوفُ عليها!- من كتابات فضيلة الشيخ-؛ وبخاصةٍ كتاباتهِ الأخيرة(!) -سدَّده اللَّه-، وعلى وجهٍ أَخصَّ -منها- (موجودات) الجزءَين الأخيرين من كتابِه: «إرشاد الساري»؛ فَلْيُنْظَرا !!

و «لا يؤمن أحدكم حتى يحبَّ لأخيه ما يحبُّ لنفسه [من الخير]» (١) ... 

الله فقيد الأمئة :

ثامناً: مُوافَقة فضيلة الشيخ -سدّده اللَّه- لكلام (الرُّويبضة التافه) ونتيجته الحكم على منهج شيخنا (فقيد الأمّة)، وعقيدته بالإرجاء!-: أمرٌ خطيرٌ، وخطيرٌ جدّاً!! مؤدّاه -كما تقدم (ص ٤٨)- أنّ (سلفَه غير سلفنا الصالح، ومنهجه غير منهجهم!!) -كما قاله (الرّويبضة التافه)- نَفْسُه -بِنَفْسِه!- في «حقيقته» -الأولى- (ص ٢٠و٢٩) -بصراحة، وكل وقاحة-!!

فه ل فضيلة الشيخ واع -معذرةً! لهذا الإقرار، وتَبِعَاتِهِ الكِبَار، وما يحملُه بين حُروفهِ (!) من زَيغ وعَثَار؟ً!

فإذا كان واعياً لذلك -عارفاً بِنتائجهِ وآثاره-: فهي -معذرةً أُخرى-: مصيبةٌ كُثرى!

<sup>(</sup>١) متفتقٌ عليه، ولمعرفة تخريج الزيادة الأخيرة؛ انظر: «السلسلة الصحيحة» (٧٣) لشيخنا -رحمه اللّه-.

وللوقوف على أمثلة -في سرقات أُخرى- من مقام ثالث!-: يُنظر ما كتبتُه في مقدّمة تحقيقي لكتاب «مفتاح دار السعادة» (١/ ٥٠ و٧٥ و٧٦ - مُراجَعة الشيخ بكر أبو زيد) ردّاً على ثالِثهما (الهدّام)!! حتى تُعرف حقيقةُ «السرقات العلميّة» المُدّعاة! -وعلى وجهها الحقّ-!!

ولست أريد بعد أكرر أن أكرر أو أقلب! ما ذكره فضيلة الشيخ -سدّده اللَّه في كتابه «تنوير الأفهام..» (ص١٢٧ - ١٢٣) -الجديدة جدّاً!! فينا! -عليه! - مُشيراً -غفر اللَّهُ له إلى: «(اللطشِ)، و(الرشّ)، و(الوشّ)، و(الهشّ)، و(النشّ)، و(الحشّ)، و(العشّ)، و(الكشّ)»!!!

<sup>...</sup> فهذا -كلُّه- مع الاعتذارا- كلامُ (نَفْش)! وبابُ (غِشَّ)!!

وَلْيُنْظَر «القامُوس» (ن. ف. ش)!! وكذا «مُعجم الأخطاء الشّائعة» (ص ١٨٧) للعدنانِي.

وإذا كتَبَ ما كَتَبَ بلا وَعْي! -وهذا ما لا نَظُنُّه فيه (إن شاء اللَّه!)-: فتلك -معذرةً ثالثة-: مُصيبةٌ مضاعَفةٌ حادثة!!

والعجبُ يتسع ويتضخّم (!) من (هؤلاء) -جميعاً! - عندما نراهم (لا يزالون!) ينتسبون إلى أستاذنا الألباني، و(يُظهِرون) تعظِيمَه، بل يجعلونه «فقيد الأمّـة»! - الكبير -ولا يزالون يتشبّثون (!) (باسْمِه) - إلى الآنَ! - مع أنّهم يقولون: (سلفُه غير سلفنا، ومنهجه غير منهجِنا)!

أو -على الأقل- هُم لِلْهاذي بهذا مُوافِقون! ولتسويده يُقرِّظون، ولجهلهِ يمدحون!!

إذا كان هذا فِعْلَهُ بِمُحبِّهِ فماذا تُراه في أعاديهِ يصنَعُ

... فإنْ عارضوا ذلك، وردُّوه، ورفضوه، وما قبِلوه: فهذا هدمٌ -منهم!- لمن أيَّدوهم، بل هو نقضٌ تامٌّ لتأييدِهم -نفسه-!! ﴿وهم لا يَشْعُرون﴾...

وإنْ أصرُّوا؛ فكيف تجتمِع النَّسبة إلى الشيخ، مع التبرُّؤ من سلفيَّته، ومنهجه ؟! فَفِيمَ -إذًا- هذا الانتسابُ؟! وَلِمَ؟!

أَمْ أَنَّهَا دعوى (تسويق) (١)؛ لا تغرُّ إلاَّ الصّاحبَ والصَّديق!! ووقائعُ (تكسُّبِيَّة) (١) -مِن جِهَةِ جَهَلَةِ البَرِيَّة- بشرِّ البليَّة!!

و(كأَنَّهم) احترموهُ في حياتِه؛ لِيتَسَلَّقُوا (٢)، ثُمَّ خالفوهُ -بعد مَماتِه- لِيُقَدَّمُوا!! وما كان لغيرِ اللَّهِ -تعالى-؛ فهُو مبتورٌ مَبتوتٌ !!

ولئن كان من ذيّاك (الرّويبضة التافه) بقيّةُ استحياءٍ طَعَنَ -فيها- مِن قبلُ -علنَا- بتلاميذ الشيخ، وعقيدتهم، ومنهجهم!! -دون (المواجهة) بذكر

<sup>(</sup>۱) قارن بـ «حقيقة...» (الرويبضة) (ص ١٦ و ٣٩) !!

<sup>(</sup>٢) ويجوز: بالفاء!

شيخِهم!-؛ ليتوصَّلَ بذاكَ إلى هذا!-؛ فقد بُعِطَ (١) اليومَ -منه- عِرقُ حيائه من جَـنْره... فإذا بالطعن صريحٌ بالشيخ، وعقيدته، ومنهجه، بل هو صريحٌ جدّاً، بل وقحٌ جدّاً ... وكلُّ ذلك (أُعلِنَ) -بلا تَقوَى- بعد وفاتهِ -رحمه اللَّه- لا قبلَها-..

وما أجملَ كلامَ فضيلة الشيخ مُقبل بن هادي الوادعي (٢) -رحمه اللَّه-في كتابهِ «إجابة السائل على أهمّ المسائل» (ص٥١٥٥) - في أثناءِ إشارتِه إلى بعض الرادين (!) على شيخنا - قال -:

«وإذا تُوُفِّي الشيخ -حفظه اللَّه تعالى، وأسأل اللَّهَ العظيمَ أن يُبارك في عُمره- فسترى الانتقاداتِ أكثر، لكنّ الناسَ يهابون الشيخ...»...

... لعلمهِ، وحُجّته، وقُوّتهِ ...

وقد حَصَلَ ما قال ...

بل هذا (الرويبضة) -أمامَنا!- يتهوّر -أكبَر وأَكثرَ!- (!)، ويُفْرِدُ (!) ردّاً خاصّاً بذلك -لذلك!-... ويُقرَّظُ -بالظّاءِ المُشَالةِ -له- تقريظاً نادِرَ المثال!! -لا في المنام، ولا الخيال-!

وهذا ما كنتُ قد ذكرتُهُ -قبلاً- في كتابي «التعريف والتنبئة...» (ص٢١)، وَأشرتُ إليه! -حيث قلتُ: «... لكنّ حقيقةَ هذا (الغَمْزِ) -ومآله-

<sup>(</sup>۱) بمعنى: (ذُبح). «القاموس» (ص۸٥١).

وفيه (الإبعاط: الغُلُوُّ في الجهل، والأمر القبيح)!!

<sup>(</sup>٢) ولا يَعرفُ الفضل لأهل الفضل إلاَّ ذَوو الفضل؛ فقد سُئِل فضيلةُ الشَّيخ مُقبل -رحمه اللَّه- أيضاً عن (العُلماء الذين يُنْصَحُ بالرُّجوعِ إليهم، وقراءة كتُبهم، وسماع أشرطتِهم)؟ فكان جوابُهُ -رحمه اللَّه- في أوّل ما قال-:

<sup>«..</sup> منهم الشّيخ ناصر الدّين الألبانِي -حفظَه اللَّه-، وطَلَبته الأفاضِل، مثل: الأخ علي بن حسن بن عبدالحميد، والأخ سليم الهلالي، والأخ مشهور حسن...» إلى آخِر مَن ذَكَرَ -رحمه اللَّه- كما في كتابه «تُحفَة المُجِيب..» (ص١٦٠).

فاللَّهَ نسأَلُ أنْ نكونَ عندَ حُسْنِ ظنَّه -بكرَمِه سبحانَه- ومَنَّه-...

يرجع إلى شيخنا -رحمه اللَّه- ويعود عليه!! وإلاَّ : فعلى دعوته، ومنهجه -إرادة كتمِها، وكبتِها- (لو) كانوا يعلمون!».

أم أنَّ «حقيقة» الأمر في طعن (هؤلاء!) بشيخِنا، وانتسابهم إليه -في آنِ معاً- هو (الحرصُ) على جمع الدنيا والآخرة!!؟ والتقاءُ أوليائهِ وأعدائِه -معاً- في طريقٍ واحدةٍ سائرة!؟

وهِـذا -كلُّه- جمعٌ بين الضِّدَّين، ومساواةٌ للنقيضينِ؛ فالدُّنْيا -كما يُقالُ- ضَرَّةُ الآخرة..

وصدق رسولُ اللَّهِ ﷺ -القائلُ-: «مَن أحبّ دنياه: أضرَّ بآخرته، ومَن أحبَّ آخرتَه: أضرَّ بدنياه؛ فآثِروا ما يبقى على ما يفنى»(١).

#### □ سنب ، وعجب :

تاسعاً: أمّا (سببُ تأليف الرّسالةِ) -المذكورُ عند فضيلةِ الشّيخ! - مِنْ (بَغْي في الأرض، وسعي فيها بالفساد، وإرضاخٍ للّهوى، وسُعارٍ للسّهوة، وعرامةٍ في الإثم)!!

فلستُ أَجدُ (!) -في جَرِّ كلام فضيلتِهِ -غفر اللَّه له- ما أُناقِشُهُ بهِ؛ ولم يذكر هو -سدّده اللَّه- دليلاً -ولا شِبْهَ دليل!- على هذه الدّعوى المَهُولَةِ المرعبَةِ!!

و «حقيقةً»؛ كم كنتُ أُودُ أَنْ أعرف علاماتِ هذا (البغي)، و (الفساد)، و (الهوى)، و (الشهوة)، و (الإثم)!! ومُبتدأًه، وحقائقَه وَمَنشأَه:

أُهـو من جِهة شيخِنا الألبانِي -وَقبَلِه-، وَمِن طَريقِ دعوَتِهِ، ومنهجهِ- الّذي قامت الرّسالةُ -أساساً- على نقضِه، وسُوِّدَت صحائِفُها -أصلاً- لكَشْفِه؟!

فإنْ لم يَكُنْهُ؛ فأيُّ سببِ هذا المبتورُ عن مُسَبَّهِ!؟!

<sup>(</sup>١) انظر تصحيحَه في: (هداية الرواة إلى تخريج أحاديث «المصابيح»، و«المشكاة») (١٥) للحافظ ابن حجر - بتحقيقي، وتخريج شيخنا الألباني -رحم اللَّه الجميع-.

أَمْ أَنَّ السَّبَ (الحقيقيَّ) -فقط- هُوَ مجرّد (الاعتراض) أَو (التّعرُّض) -ولو بالحقِّ !- لفضيلَةِ الشيخ -سدّده اللَّه-، والقُرْبِ مِن جَنَابِهِ الكَريم! -وتعقُّبه، والرّدّ عليه؟!- على نَسَق القاعدة (الصوفية = المعروفة!): «مَنِ اعترضَ انظرَدَ» !!-.

## أَسلفيَّةٌ وصوفيَّةٌ ؟!

أَمْ أَنَّ هـذا لا يجـوزُ -في حقِّه- سدّده اللَّهُ-؟! مع (جوازه) -منه- فيمن هو أعلى وأرفع وأجلّ؛ بل (مِمَّنْ) هو أدنى، وأقلّ، وَأذلّ!!

والشواهد مرئيّةٌ منظورة... والجوانِبُ كلّها واضحةٌ مَسْطُورة!!

#### □ خطأ الشيخ الألباني!

عاشراً: أمّا ذاك (السؤال البريء) حول خطإ الشيخ، وظهوره -أو إظهاره (١٠-!! فلا يُقالُ فيه -فيمن قيل فيه!- وهو عَيْنُهُ -ذاك (الرّويبضةُ) السّفيه!- إلاً:

إنَّ الزرازيرَ لمَّا قام قائمُها توهَّمتْ أنَّها صارَتْ شواهينا

فمَن هو (هذا) الذي يَظهر له خطأُ الشيخ، ويُظهِرُه؟!

أهو الذي لا يُفرّق بين اسم (كان)، وخبرها؟!

أم هـو الـذي لا يُجـاوِزُ نظَرُهُ -فضلاً عـن يـده!- كتبـاً يعرفها صِبيـانُ المَكاتِب؛ لا يُحْسِنُ معرفة ما فيها، فضلاً عن استكناه خوافيها؟!

أم هـو الـذي يصـفُ الشـيخَ -رحمه الله- بـ(إمام أهل الحديث والسُّنَة)، ثـم يرميه -بعْدُ- بموافقة (المرجئة والإرجاء)، ويتبرأ من سلفِه ومنهجِه؟! مع أنّه ليس بين كلامه الأول والآخِر سوى أشهر قليلةٍ (٢)!!

# أَتَهْجُوهُ وَلَسْتَ لَهُ بِكُفْوٍ فَشَرُّكُما لِخَيْرِكُما الْفِدَاءُ

<sup>(</sup>١) وجاءَ التّعبير عنه بلفظ: (يُظْهَر) اتَّكاءً على (المجهول)!!

<sup>(</sup>٢) انظر ما تقدّم (ص ٩)، وكذا «التعريف والتنبئة» (ص ٢٣).

نعم؛ لا يضيرُ الشيخَ -وَلا يضرُّه- أن يَظهَرَ -أَوْ (يُظْهَرَ)! - له خطأً؛ وكيف لا يكون ذلك كذلك = وهو بشرٌ من البشر، وله في (سلَفِهِ) من أهل العلم والسنّة عِبرةٌ ومُعْتَبَر؟!!

# لا يَضُرُّ البحرُ أمسى زَاخِرًا أَنْ رَمَى فِيهِ غُلامٌ بِحَجَراً

ولا يضيرُهُ -أيضًا- ولا يضرُّه- أَنْ يَثِبَ عليه أَجْرِياء أُجَراء -غيرُ أَبرياء، ولا أَسوِياء-! يتناوشُونهُ، ويطعُنونَه؛ بلا علم، ودون حِلم.. ثمّ هم -في الوقت نفسِه- يتفيّأُون ظِلَّه، ولا يستحيون (!) من الاستمرار بالانتسابِ إليه:

واجتماعُ ضِدّين معًا في حالِ مِن أعظم ما يأتي مِنَ المحُالِ

□ الضمت ، أم الصمود ؟!

حادي عَشَرَ: أمَّا ما أشار إليه فضيلة الشيخ -سدّده اللّه- حول (نفر ممّن لم يكُن يُحسِن إلا الصمت أمام الشيخ)!! ثمّ طعنه فيهم!!

فَمَن همم الأحرى بهذا الغمز -فضيلة الشيخ-:

أَهُمُ (الصامتون) -الصّامِدُون- المؤتلفون مع الشيخ ومنهجه؟!

أم هم (الصّامتون) -المنكسِرون!- المخالفون لعقيدتهِ ومنهجه؟!

وبخاصّة أن بدايـاتِ تلك المناقضةِ وبواكيرَها (!)كانت في أُخْرَياتِ حياةِ شيخِنا -رحمه اللّه-!!

تُرِكَ الكلامُ فَلا يُراجَعُ هَيْبَةً و(الصَّامِتُونَ) نواكِسُ الأَذْقانِ ... (فَلا تَسمَعُ لَهُم رِكزًا)...

... هـذه آخِرُ الوقفاتِ -إحـدى عَشرَةُ -كاملةً - مع مقدّمة فضيلةِ الشيخ - وتقريظِه - لكتاب ذيّاك (الرّويبضة التافه) -الذي أنا واثقٌ (جدّاً) أنّه -الآنَ - في فرحةٍ عارمةِ المُنتهى... يكاد (يطيرُ) بسببها..

نَعَمْ؛ (يَطير)..

وَلَسوفَ (يطير)؛ بإذنِ اللَّهِ العليِّ القدير!!

وإِنِّي أُجيبُ فضيلةَ الشيخ -سدده اللَّه- على إشكالٍ -أو سؤالٍ!- (قد) يَرِدُ عنه -لأنّه سبق مِثلُهُ منه!-؛ فأقول له:

إنَّ رسالَتي هذه -فضيلةَ الشيخِ -أَصْلَها وفصلَها- إنْ كان خيراً وبِرَّا -وهو ما أَرجوهُ- فهو مِن شيخنا الكبير -رحمه اللَّه-، وما استفدناه منه -بالصبر والمصابرة- من معارف وعلوم، و (ردودٍ) على الخصوم... وليس هو -أيها الشيخ- نتيجةَ تراكُبِ هموم (!)، ولا صادراً مِن (نظرٍ في النجوم)!!!

فلا اندهاش، ولا وُجُوم! وبقلبٍ - وللَّه الحمدُ - سليم، غيرِ مريضٍ ولا (سقيم)!!

... والحُرُّ تكفيه (الإشارة)، وبأخصر عبارة!!

🗖 عبرة وعِظة في الرجوع إلى الحقِّ:

وأُورِدُ -أخيراً- لفضيلَةِ الشيخ -سدّدهُ اللَّهُ، وَأَحسنَ خاتِمَتَهُ- مُخلِصاً- حديثَ رسولِ اللَّهِ ﷺ -مُذَكِّرًا-:

«أَعمارُ أُمَّتي بين السّتين والسّبعين؛ وأقلُّهم مَنْ يَجوزُ ذلكَ» ، وحَديثَهُ الآخَرَ ﷺ: «إنّما الأعمالُ بالخَواتِيم»...

ولسْتُ أَظنُّ (أَحداً) يقدرُ (!) على منعهِ -وفقه اللَّه- من (الرّجوعِ) إلى ما كان عليه - طيلة نصفِ قرنٍ - من حقِّ -، ولن يوقِفَه -كذلك- أَحدٌ عن (العَوْدَةِ) إلى الهُدى الذي ماتَ عليه (شيخُهُ = الحبيب) -المزعوم (١) دون استثناء!-، و(صَفِيّه) -الذي لا يزالُ إليه ينتسِبُ، وحوله يحوم!- صباحَ مساء!...

<sup>(</sup>١) كان شيخُنا -رحمه اللَّه- يُداعِبُنا -كثِيراً- بذِكْرِ هذه الكَلِمَةِ -عن نفسِه-!!

وقد قيل قديمًا -فيمن هو أعظمُ (منهما)- مِن النُّبلاء-: «لولا البخاريُّ لَمَا راح مسلمٌ ولا جاء»!!

(وشجاعتُه) -سدّده اللَّه- في المخُالفَة -الأولى!- مِن قبل- لن تكون أكثرَ من شجاعَتِهِ في (الأوبة) -عنها- من بعد-؛ ليس لنا، ولا على أيدينا!! وإنّما منه -نفسِه!-، وإلى ما عاش عليه -سدَّده اللَّه- أكثَرَ عُمُرِه!- مِن حقّه...

وأَسوقُ له -وفَّقَه اللَّهُ لِمَراضِيهِ- أَبياتَ (١) البهاءِ زُهير - كما في «ديوانه» (ص ٢٢٤) -مُذَكِّراً -:

أتريدُ في السبعينَ ما (ذا أنتَ) في (الخمسينَ) فاعلُ؟ قاعلُ؟ قلد كُنْت تُعْذُرُ (فترةً) واليوم ذاك العُدْرُ زائلُ (أَلْزَمْتَ) نَفْسَكَ (رُفْقَةً) فالله متَى ترضى (بجاهلُ)؟ أَلْمَقْتَ شَخْصَك تُهْمةً أنت بها راضٍ وقالِلْ أَلْمَقْت ذا حَقُها صارَ كَباطِلْ أَوْبَقْت ذا تَكُ عُزْلَة ذا حَقُها صارَ كَباطِلْ

.. والمُوَفِّقُ اللَّهُ.

<sup>(</sup>١) مع شيءٍ من التحوير -حسبَ اقتضاء المقام (الأخير)-.

والبيتان الأخيران: منّي -بلا تأخير-!

<sup>(</sup>٢) وأَصلُ الشّعر: (العشرين)!

# الشاهد الثاني

#### مقدَمة (الرويبضة التافه)!!

### 🗖 حول (رحيل) الشيخ الألباني :

سوّد (الرويبضة التافه) مقدّمةً تافهةً -مثلَه! - في صفحتين إلا رُبْعاً! شوّش فيهما على مَنْ يظنّ (!) أنّه مثلُه -سوءَ حالٍ- بجهلٍ غاشم، واستكبارٍ ظالم!! فكان مِمًّا قال (ص ١):

«رحل الشيخ الألباني -رحمه الله- تاركاً وراءه جَدَلاً حولَ موقفهِ من مسائل الإيمانِ؛ رُغمَ وضوحه؛ فسألني(!) بعض الإخوة تحرير ذلك(١)؛ تبرئةً للشيخ ممّا افترى عليه أدعياء المنهج والتلمذة، ووضعاً للأمور في مواضعها اللائقة بها..»!!

## فأقول:

أوّلاً: أمَّا أنَّه (رحل)؛ فَنَعَم، ونرجو ربَّنا -مُخْلِصِين- أَنْ يكونَ -رحمه اللَّه- في عِلِّيِّن؛ بصحبة النبِيِّين، والصِّدِيقِين، والشهداء، والصالحين... ﴿ وحسُنَ أُولِئِكَ رفيقاً ﴾ -نحسبه كذلك، ولا نزكيه على اللَّه-؛ سائلين اللَّهَ -تعالى- أَنْ يحشرَنا معَهم، وأَنْ يجمعَنا وإيّاهم؛ و «المرءُ معَ مَنْ أَحَبّ» (٢)! لا كَيفَمَا هَبَّ وَدَبً!!

ثانياً: أمّا (الجدَلُ) المتروك وراءَه: فَنَعَمْ -أَيضًا-!؛ لكِنَه جَدَلٌ بين أهلِ الجهل؛ جَدَلٌ قائمٌ على سُوء الفهم، وسُوء القول، جَدَلٌ مبنيٌّ على الكِبر الظالم المجهل؛ جَدَلٌ بين الحِزبيّين؛ مِن سروريّين وتكفيريّين -ومَن (معهم) من المحالمة، جَدَلٌ بين الحِزبيّين؛ مِن سروريّين وتكفيريّين -ومَن (معهم) من

<sup>(</sup>١) ما شاء الله! لا قوَّةَ إلاَّ باللَّهِ!!

<sup>(</sup>٢) متّفَقّ عليه عن أنس.

(الحُلفاء)، و(المُعاوِنين)-... ﴿ أُولئك في الأَذَلِّين ﴾...

وإذا تكاثرتِ الخصومُ وصيَّحوا فأثبتْ فصيحَتُهم كَمِثْلِ دُخَانِ

أمَّا أهلُ العلمِ المأمونون، وطَلَبَتُه -المُتَّبِعون-؛ فليس بينهم جَدَلٌ (ولا ما يحزنون)؛ فهم على قولٍ مؤتلِفٍ مضمون، وحُكْمِ مَصُون؛ غيرِ مُختلفٍ ولا مظنون.

فليس أَمَامَ الجهلة -وأشباهِهم- بَعْدَ ذا -إلاَّ التَّسليمُ بالحقِّ لأهلهِ، دون تجاوزهِ أو نقضهِ..

## □ كلمة حقّ من علماء العصر، وكبرائه :

ولا أجدُ أمامي -إقامةً للحجَّة في هذه القضيّة- مِن غير تكثُّه، ولا (وثيقة) (() محاورة علميّة بين فضيلة الأخ الشيخ أبي الحسن المأربي -حفظه اللَّه-، وبين سماحة أستاذنا الشيخ أبي عبداللَّه محمد بن صالح العثيمين -تغمَّده اللَّه برحمته-؛ لتكون (شاهدَ امتحانٍ) قويّاً -وأساسيًا!-؛ لكشفِ «حقيقةِ» هذه «الحقيقة»؛ التي هي بالنَّبْذِ خليقة... من غير أدنى زيوف، ولا تدليسٍ بين الحروف!!..

# وهذا نصُّها:

«الحمد للَّه ربِّ العالمين، والصّلاة والسلام على أشرفِ المرسلين. أمَّا معد:

ففي يـوم الأربعـاء (٢٨جمـادى الآخـرة ١٤٢١هـ) -وبعـد صلاة الظهر-وقفـت علـى فتـوى لسـماحة الوالـد الشـيخ العـلاَّمة محمد بن صالح العثيمين -حفظه اللَّه، ومتَّع به-، وذلك إجابةً على سؤالين قُدِّما لسماحته.

وقد وقفتُ على الفتوى مكتوبة، ومفرّغة من شريطين:

<sup>(</sup>١) انظر ما سيأتي (ص ٨٨) -قريبًا-.

الأول: لقاء إدارة الدعوة بوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في دولة قطر مع فضيلته، بتاريخ (٧/ ٥/ ٢٠٠٠م).

والثاني: شريط «مكالمات هاتفيّة مع مشايخ الدّعوة السلفيّة» برقم (٤) -إصدار مجالس الهدى للإنتاج والتوزيع بالجزائر، بتاريخ (٢١/٢/٢م) اهد. نقلاً عن كتاب «التعريف والتنبئة بتأصيلات العلاَّمة الألباني في مسائل الإيمان والردّ على المرجئة» (١) (ص ١٠٥-١٠٦) للأخ الفاضل الشيخ عليّ ابن حسن بن عبد الحميد الحلبيّ -حفظه اللَّه-.

فأردتُ أن أتثبت من صحّةِ نسبةِ الفتوى لسماحة الشيخ -عافاه الله-؛ فاتصلتُ به هاتفيًّا في نفس اليوم، فأخبرتُه بذلك، فأذن لي -سلمه الله- بقراءة نصّ الجوابين عليه، ففعلتُ، وقرأتُ عليه ما جاء في السؤال:

(يقول البعض: إنّ الشيخ الألبانيّ -رحمه الله- قولُه في مسائل الإيمان قولُ المرجئة، فما قولُ فضيلتِكم في هذا؟!

فكان جواب فضيلةِ الشيخ ابنِ عثيمين -نفع اللَّه به- ما نصُّه:

(أَقولُ لكم كما قالَ الأوّلُ:

أُقِلُسوا علَيهِمْ لا أَبَا لأبيكُمْ مِنَ اللّوم أَوْ سُدُّوا المكانَ الّذي سدُّوا الألباني -رحمه اللَّه- عالمٌ مُحَدِّثٌ فقيهٌ -وإنْ كان مُحَدِّثًا أَقوى منه فقيهاً-، وَلا أعلم له كلاماً يدلُّ على الإرجاء -أبداً-.

لكن الذين يُريدون أنْ يكَفِّروا الناسَ؛ يقولون عنه وعن أمثاله: إنَّهم مرجئة! فهو من باب التَّلقيب بألقاب السُّوء (٢).

<sup>(</sup>۱) وقـد (وقـف) (الرّويبضية التافه) على كتابي -هذا-؛ ولكنّه -كعادته- لم يستفد منه، بل أَعْرِضَ -إِلاَّ لِهَوىً!- عنه! وانظر ما سيأتي (ص ۱۲۷ و ۱۳٦).

<sup>(</sup>٢) افْهَمْ هذا التنبيه -أَيُّهذا السَّفِيه-!

وأنا أشهدُ للشيخ الألباني -رحمه الله- بالاستقامة، وسلامة المعتقد، وحسن القصد؛ ولكن مع ذلك لا نقول: إنه لا يخطئ لأنه لا أحَدَ معصومٌ إلاً الرّسول -عليه الصلاة والسّلام-. اهـ. من الشريط الأول).

وقيال -أيضًا- حفظه اللَّه، ونفع الأمّة به- ردّاً على مَن وصفَ الشَّيخَ بأنّه مرجئ :

(مَـنْ رمَـى الشـيخَ الألبانيّ بالإرجاءِ؛ فقد أَخطأً؛ إمّا أَنّه لا يَعْرِفُ الألبانِيَّ، وإمّا أَنّه لا يَعْرِفُ الإرجاءَ!!

الألبانِيُّ رجلٌ مِنْ أَهْلِ السُّنَةِ -رحمه اللَّه-، مُدافِعٌ عنها، إمَامٌ في الحديثِ، لا نعلم له أحداً يباريه في عصرنا، لكنّ بعض الناس -نسأَل اللَّه العافية- يكون في قلبه حِقدٌ؛ إذا رأى قَبولَ الشخص؛ ذهب يلمزه بشيء؛ كفعل المنافقين (١١): ﴿الذين يلمِزون المطوّعين من المؤمنين في الصّدقات والذين لا يجدون إلا جُهدهم﴾؛ يلمزون المتصدّق المُكثِرَ من الصَّدقة، والمتصَدِّق الفقير.

الرَّجلُ -رحمه اللَّه- نعرفُه من كتبه، وأعرفُه بمجالسته -أحيانًا-: سلفي العقيدة، سليمُ المنهج؛ لكن بعض الناس يُريد أن يكفِّر عبادَ اللَّهِ بما لم يُكفِّرهم اللَّهُ به، ثم يدّعي أنّ من خالفه في هذا التكفير فَهو مرجئ -كذباً وزوراً وبهتاناً-؛ لذلك لا تسمعوا لهذا القول من أيِّ إنسانِ صدَرَ).

قلتُ [أبو الحسن المأربي]: وبعد الفراغ من قراءة السؤالين، والجواب عليهما، قلتُ للشيخ -بارك اللَّه فيه-: هل هذه الفتوى صحيحة النسبة إليكم؟

فقال الشيخ -متَّع اللَّهُ به-: «هذه صحيحةٌ؛ الأولى والثانية كلتاهما صحيحةٌ».

 <sup>(</sup>١) هكذا يحكُمُ أَهلُ الحقّ في مخالفِ الحقّ!
 أَدًا نَنُ الرُّخَالَةِ مِالحَةٌ سِيرًا لِهِ أَهِلَ الحَّذِينُ مَا وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ ا

أُمَّا نَبْزُ المُخالف للحقّ -بهذا- أَهلَ الحقّ: فكذبٌ مجنون، وافتراءٌ له قرون..

وانظر ما سيأتي (ص ٢٤٣).

فلمّا لم يتّضح لي الجواب -لضعف في صوت الهاتف-؛ أعدتُ عليه السؤالَ، فقال -سلّمه اللّه-: «صحيحةٌ، صحيحةٌ، صحيحةٌ».

ثمّ قال -حفظه الله-: «هذا ما نَدينُ اللّه به، ونُشهِدُهُ على محبَّته» -يعني: الألباني-.

ثم قال: «أرجو منك -أنت أيضًا- أن تَنشُر هذهِ الفتوى».

هذا؛ والجواب لا يحتاج إلى مزيد، فقد (قطعت جهيزة قولَ كلّ خطيب). واللّه المستعانُ، ولا حول ولا قوة إلاّ باللّه.

كتنه

أبو الحسن مصطفى بن إسماعيل المأربي

دار الحديث بمأرب - الأربعاء ۱۲۲/ ۲۸/ ۱۵۲۱هـ»<sup>(۱)</sup>.

أَقُولُ: ولقد سُئِلَ أُستاذُنا العلاَّمةُ الإمامُ، سماحَةُ الشَّيخ أبي عبداللَّه عبداللَّه عبداللَّه بن باز -تغمّده اللَّه برحمته -في (لقاء البصائر)- وهو مشهورٌ سائر- سؤالاً حولَ هذا الأمر -نفسِه-:

«يُثِيرُ (بَعْضُهم) شُبهاتٍ حول (عقيدة) العلاَّمة الشَّيخ محمّد ناصِر الدِّين الألبانِيّ -حفظه اللَّه-، وينسِبونَه إلى بعضِ الفرق الضّالَّة -(كالمُرجئة)-؛ فما نصيحَتُكم لأولَئك؟!

فأجابَ -رحمه اللَّه-:

«الشّيخ ناصر الدّين الألبانِي مِن إخوانِنا المعروفِين المُحدّثين -مِن أهل

<sup>(</sup>١) وقفتُ عليها بِقَلَمِهِ -حفظه اللَّهُ-، مَمهُورةً بِخَاتَمِهِ.

وقد نُشِرَت -تامّةً- أيضًا- في مجلّة (منابر الهدى) -الجزائر- العدد: ٢ (ص٢٣-٢٤).

السُّنَّة والجَماعة-؛ نسأل اللَّهَ لنا وله التّوفيقَ والإعانَةَ على كلِّ خيرٍ.

والواجبُ على كلِّ مُسلِمٍ أنْ يتقيَ اللَّهَ، وأَنْ يُراقِبَ اللَّهَ في العُلماءِ، وأَلاَّ يتكلَّمَ إلاَّ عن بصِيرَةٍ».

إذا قالتْ حَذامِ فصدّقوها فإنَّ القــولَ ما قالت حَـذامِ وأقول -أخيراً-:

فقارِنْ بين جهلهمُ وحقً من الأشياخِ في هذا الكَلامِ كَلامُ الْعِلْمِ والحَقِّ المُبِينِ يُقَابِلُهُ كَلامٌ كَالكِلمِ

فماذا أنت قائل -أيها الغَوِيُّ المائل-؟!

آلصّوابُ معَك؟! أم هو الكَذبُ والمَيْن؟!

أَمْ أَنَّه -بلا ريب- مع هذَيْنِ الإمامَيْن الكَبِيرَيْن؟!

كالفرقَدَينِ إذا تأمَّلَ ناظرٌ لم يَعْلُ موضعُ فرقدٍ عن فرقدِ وضوح المنهج والاعتقاد :

ثالثاً: أمّا أنّ موقف شيخِنا في مسائلِ الإيمان (واضِحٌ)! فَنَعَمْ؛ بل هو واضحٌ جدّاً؛ ولكن عند من يحمِلُ سويّةً من العلم تُمَكِّنُه مِنَ التَّمييز بين الغامض والظاهر، وبين (الواضح) والخفيّ...

أمّا مَن لا يُحسِنُ -حتَّى- النقلَ لما بين يديه، ولا الفهمَ لمَا هو أمامَ عيْنيهِ: فليس له إلاَّ الصمت والسكوت -إن كان يؤمن باللَّه واليوم الآخر-؛ فإنْ لم يكُنْهُ: فاللَّهُ حسيبُهُ، وطبِيبُهُ (١).

<sup>(</sup>١) وقد صحّ في السُّنَّةِ قولُ النَّبي ﷺ: ﴿ اللَّهُ الطَّبِيبُ ﴾؛ وهو مُخَرَّجٌ في ﴿ سلسلة الأحاديثِ الصَّحيحة ﴾ (١٥٣٧) لشيخنا الكبير أبي عبد الرحمن محمد ناصر الدين الألباني -تغمّده اللَّه برحمته-.

فاللَّهَ -تعالى- أسألُ أنْ (يَشْفِي) -بِفَتْحِ الياءِ!- هؤلاء (المُرضى) -ظاهراً وباطناً!-؛ فإن لم يكونـوا لذلـك أهـلا: فالمـأمولُ منه -سبحانه- أن (يُشْفِيَهُم)!! -بضمُ الياءِ!- وما ذلك على ربّنا العزيز بعزيز ...

بل يقال له: ليس هذا بِعُشُكِ؛ فَادْرُجِي ... ومِنْ دائرةِ العلم؛ فاخرُجِي !!

فلئن كان موقف شيخنا (واضحاً) عند أهل العلم من أكابر عُلماءِ الأمةِ -كالشيخ ابن عُثيمين، والشيخ ابن باز -رحمهما اللَّه-؛ وأمثالِهما من (الكبار)(۱)-فلن يكون -بداهة - واضحاً -الوضوح نفسه- ولا ما يُقارِبُهُ! - أمام (الجهلة الأغمار، والنّاشئة الصِّغار (۲)..

وقَوْلانِ أحرَمُ مِنْ واحـــدٍ وقولُ (الثلاثة) لا يُنْقَضُ وأقولُ:

وما خالفَ الحقَّ طُرَّا له ردودٌ سَتَثْرى لِذا يُرْفَضُ وأَمَّا المُبَدِّلُ فِي نَهجِهِ فَتَغييرُهُ نَحو ما (يَقْبِضُ)! فمِن ههنا يتبايَنُ موقفُ الطرفين، ويتضادُّ (وضوح) الفريقين... فأيُّهما أهدى سبيلاً، وأقوم قيلاً، وخيرٌ مَقِيلاً؟!

ومِمًّا يؤكّد ذلك -بكلِّ (وضوح)! - أنَّ (الرويبضةَ التافه) -نفسه - سوّد كتاباً -بالأمسِ القريب - سَمَّاه: «تحذّير الأمّة من تعليقات الحلبي على أقوال الأئمّة»! بدعوى الانتصار لهم! -؛ وليس هؤلاء (الأئمّة) عنده -يومئذً! - إلاَّ مشايْخنا الثلاثة: ابن باز، والألباني، وابن عُثيمين...

<sup>(</sup>١) كمثل ما قبال أستاذُنا الشيخ العلامة عبدالمحسن العبّاد -متّع اللَّهُ بحياته - جواباً لبعض السائلينَ: «الشيخ الألباني عالمٌ كبير، ومحدّثٌ مشهورٌ، وخَدَم السنّة، وعقيدتُه طيّبةٌ، وله جهود في العقيدة، وكتاباته في العقيدة سليمة، لا يستغني طالبُ العلم عن علمه، وعن كتبه.

كذا في (درس «سنن النسائي») في المسجد النبوي، بتاريخ: ١٤١٩/١/١٦هـ؛ كما في شريط رقم (٢٣٠٠٥) من تسجيلات المسجد النبوي في المدينة المنورة.

<sup>(</sup>٢) انظر ما سيأتي (ص ٨٤ - ٨٥) -رَبْطاً بما هنا-.

فما الّذي (شوّش) ذاك (الوضوح) المُدَّعى -وهو وَضوحٌ واضحٌ وضّاحٌ-؛ فكان الألبانيّ -يومَها- (إماماً) (لأهل الحديث والجماعة)، ثم هوَ - اليومَ -: (سلفه غير سلفنا، ومنهجه غير منهجنا)، بل هو من رَبْعِ أبي عَذبة الأشعري، والبيجوري (الجوهري)!!

ولقد كَذَبَ (الرّويبضةُ) -متعالماً، مُتطاوِلاً- مُسْتَغْفِلاً قُرَّاءَه(!)- قائلاً (ص ١٠٥): «لقد وقفتُ على موقف الشيخ -رحمه اللَّه- في مسائل الإيمان- منذ عرفتُهُ..»!!

فأَيُّ دَجَلٍ أَعظَمُ مِن هذا؟! وأَيُّ كذِبٍ أَفضَحُ مِنه (١٠)؟! أَعوذُ باللَّه ...

ولستُ أجدُ جواباً حاسماً -على هذا الغُثاءِ- أحزَمَ من قول الشاعر: وقيمة المرء ما قد كانَ يُحسنُهُ والجاهلون الأهل العلمِ أعداءُ

### □ الانعكاسُ في الحقّ :

رابعاً: أمّا ذاك الزّعمُ الكاذبُ الخؤونُ؛ مِنْ أَنَّ (الرُّوَيبضةَ التافة) -هذا-إنّما سوّد ما سوّد (تبرئةً للشيخ ممّا افترى عليه أدعياء المنهج والتلمذة..)؛ فهذه كِذْبَةٌ كبيرة، صَلْعَاءُ حقيرة؛ يكفي سَوْقُها لِهَتْكِ سُوقِها!!

فمتى كانتِ التّبرئةُ -يا هذا- بالاتّهام؟!

ومتى كانَ التّطْهيرُ بالنّجاسة؟!

ومتى كان الإقبالُ بالإدبار؟!

ومتى كان التنزيه بالتَّعْطيل -أو التشبيه-؟!

... أَم أَنَّه الجهلُ والتَّجاهُلُ -معّا-؟!

<sup>(</sup>١) انظر (ص ٢٢٥).

أمّا (أدعياء المنهج والتلمذة): فهُم - «حقيقة» - المُخالفون للشيخ - بجهلهم وتَحَزُّبهم !! - ، البعيدون عنه -بأبدانهم وأفكارهم!! - ، المناقضون له -بأقلامهم وولائهم !! - ، المتبرِّئون منه -بمناهجهم وعقائدهم!! -!!

ولا أَزِيد؛ فالأمرُ -لوضوحه!- لا يحتاج إلى مَزيد..

خامساً: ثمّ قال (الرُّويبضَةُ التّافة) (ص ١):

«فجمعت أقواله -رحمه الله- مقدّماً منطوقها على مفهومها، ومُبيَّنَهَا (١) على مجملها؛ من غير زيادة ولا نقصان».

أقول: فهذا جهلٌ وهَذَيان، وكذِبٌ وبهتان؛ بل العكسَ فعلتَ -أَيُّهذا الجبان!-؛ فقدّمتَ (المفهوم القبيح) -مِنْ قِبَلِكَ!- على المنطوق الصحيح الصريح -من قول شيخِنا-، وأُخّرتَ المُبَيَّنَ الظّاهِرَ على المُجُمَلِ غَيْرِ الظّاهِرِ:

- أمّا الزّيادةُ: فبتعليقاتِك الباردة، وحواشيك السَّمِجَة؛ الّتي تظنُّ أَنّك أَتتُ فيها بجديد؛ ولا جديد إلا قولٌ غيرُ سديد، وجهلٌ مُتطاوِلٌ مديد..

- أمّا النّقصانُ: فَنَعَمْ؛ ومنه الكثير؛ بلا وَرَعٍ أثير، وَلا خوفٍ مِنَ اللّه العليِّ القدير..

وَالأَمْثَلَةُ اليقينيَّةُ على ذلك آتيةٌ عمّا قريب؛ لِنَقْضِ كلِّ جاهلٍ مريب، أَو مُنْدَسِّ (غريب)!!

### □ وقائع ما لها من دافع:

سادساً: أمّا قـولُ (الرّوَيبضةِ التافه) -بَعْدُ- بِكِبْرٍ كَبِيرٍ، وانتفاش بـلا انتعاش !-:

<sup>(</sup>١) جـاء ضبطُـه (!) لهـذه الكلمـة -على نُـدرة ما يضبطُ (ويضبطُ)! -: ( ومُبَيَّنِهَـا ) - بالكشرِ- كَسَرَ اللَّهُ جهلَه!-؛ ولا أَحْسِبُ هذا إلاَّ من أخطاءِ (الطّبع)، لا الطّباعَة!! -وبكلِّ قناعة-.

«وقد كنتُ أبديتُ بعضاً منها في حياته -رحمه اللَّه-، وقبل وفاته بعامين -تقريبًا-، وَلم يُؤثَرُ عنه ردُّ مسموعٌ، أو مكتوب، خلافاً لعادته -..»!! فأقولُ:

زَعَمَ الفرَزدَقُ أَنْ سَيَقتُلُ مِربَعًا أَبْشِرْ بِطُولِ سَلامَةٍ يَا مِرْبَعُ!! ما شاءَ اللَّه!!! لا قُوّةَ إلاَّ باللَّه!!! لو غَيْرُك قالَها! فما لَكَ ولها؟!

... وكلُّ هذا -أَيِّها(التَّافه)!- خليطُ كذِبٍ وجَهْل!!

علوماً ليـس يعرفهُ نَّ سهـلُ ولكنّ الرِّضا بالجهْلِ سَهْلُ (١)

أتانا أنّ سهلاً ذمّ جَهللاً علوماً لو دراها ما قلاها وأقول:

تَطَاولَ جهْلُهُ فَهُ وَ لأَهْلُ إِمامِ العصرِ قُلْ شيخٌ وَكَهْلُ جهولٌ جهولٌ جهلُ والجهلُ جهلُ

وقُلْ هذا كذاك بكلِّ غُمْرِ بِطَعنِ منه في الشيخ الإمامِ فذا جهلٌ به جهلٌ تمادى

... وأنتَ -يا هذا!- تعلمُ ذلك -جيّداً!- بلا لفّ ولا دوران؛ لكنّك تكذب على ذاتك، وتفتري على المغرورين بجهلك، والمغترّين بحماقَتِك...

وما خبرُ مكالمتك الهاتفيّة -المغلّقة في وجهك (٢)!!- بعد السّلام!- مع

<sup>(</sup>١) «أدب الطلب ومنتهى الأرب» (ص ٢٠٨) للإمام الشوكاني.

 <sup>(</sup>۲) وبعدها كان شيخُنا يرفضُ -مراراً- وساطاتِ عددٍ من الإخوةِ للقاء هذا الغِرِّ المدَّعي...
 لكن؛ وبالحاح من صِهْرِهِ الفاضل أخينا الأستاذ أبى عبد اللَّه نظام سكّجها -زاده اللَّه

توفيقاً- لمترتيب لقاءٍ معه -وافق الشيخُ -وقد يكونُ على مَضَض!-، وعندما أبلغ أخونا نظامٌ ذيّاك =

شيخِنا -رحمه اللَّه- بحثاً لبعضِ هذه المسائل -غائبًا عنك- وقد يغيبُ!!-، وإلاَّ؛ فهل الشيخ عاجزٌ عنك، أو قاصِرٌ دونَكَ؛ وهو المُصاولُ للكُبراء، والمحاقِقُ للأئمّةِ النُّجَباء ..

إذا تلاقى الفُحولُ في لَجَبٍ فكيف حالُ البعوضِ في الوسَطِ اسْتَحِ -يا هذا- من نفْسِك؛ وإلاً: فممّن قد يُبتلى (!) بتسويدك من قُرَائِكَ!! -لهم اللَّهُ-!

أم أنَّك تظُنُّهم -جميعاً!- على مستوى واحدٍ من الجهل -ولا أقولُ: من العلم- ؟!

لا؛ (فلا بُدًّ) أن يكُونَ بعضٌ منهم (!) ذوي معرفة (!) علميّة تُقْدِرُهُمْ -أَقلَ ما يكونُ!- على استهجان هذا الكِبْرِ الطّاغي، ورفضِه، وعدم قَبُوله..

فإنْ لم يكُن منهم (أحدٌ) كذلك: فالخسفُ قريبٌ -لذلك-، والمَسْخُ غيرُ بعيدٍ عمّا هنالك!!

ولست أُريد -كشفاً لكذبه، ونقضاً لفِريتِهِ- إلاَّ أَنْ أَسوقَ (شهادة حقَّ) (١) كتَبَها بعضُ إخوانِنا؛ نقلاً عن شَيْخِنا -رحمه اللَّه-، وهي كاشفةٌ مدى الاستمراء؛ اللَّي تَلبَّسَ به هذا الظَّلومُ -للكذِبِ -بِمَكْرٍ وَدَهاء-؛ واستحلائهِ للافتراء، بلا امتراء.

وهي -في الوقيت نفْسِه- كفيلةٌ بنقضِ تسْويدِه مِنْ أُسِّهِ، وقَلْبِهِ على أُمِّ رأْسِهِ.. ﴿ لُو كَانُوا يَعْقِلُونَ﴾:

الرّويبضة -أثناء زيارته له في بيته -بموافقه الشيخ؛ إذا به يرفض، ويتهرّب، ويأبى!! مُعَلّلاً ذلك (!)
 بخشيّته من أن يكون وراء لقاء الشيخ تدبيرٌ معيّن (!)، أو شيءٌ مخفِي !!

رمتني بدائها وانسلّت!!

وعذرٌ -بِذَنَب!- أقبحُ من (مئةِ) ذَنْب وذَنْب!!

وما سيأتي -قريباً- شاهدٌ آخر على هذه (الواقعة)...

<sup>(</sup>١) وهي مشهورةٌ متداولة.

قال أحونا الفاضل الأستاذُ أبو عبداللَّه عزمي<sup>(۱)</sup> بن فيصل الجوابرة -وفقه اللَّه-:

(إنَّ من دواعي الحزن والأسف على هذه الأمة؛ أن كثيراً من أبنائها ما
يزال في مقتبل عُمرِه -لم يُؤْتَ حظاً من علم الكتاب والسنة، مستظهراً بعض
النقول من هنا وهناك- تراه يؤسِّس بها مذهباً، ويجمِّع حوله بعض عوام
الشباب؛ ليبدأُوا -جميعًا- بتجريح علماء الإسلام الأعلام، المشهود لهم بالعلم.

وإن من الأسباب التي دعتني إلى كتابة هذه الورقة:

أن هناك سبوء أدب مع العلماء، والمشايخ، وطلاب العلم الشرعي؛ ويتمثّل ذلك: بلمزهم، وانتقاصهم، وإشاعة ما يُسيء إليهم، وشحن قلوب العوامّ عليهم، والجرأة على الطعن فيهم، والتشهير بهم.

وحتى لا تنتشر تلك الأقوال المُغْرِضة في بعض أهل العلم -ممّن هم دونهم!- أقول هذه الكلمات -وأرجو أن تكون لله-:

قمتُ بزيارة منزلِ شيخ الإسلام، ومحدّث بلاد الشام، العلامة الإمام محمد ناصر الدين الألباني -رحمه الله- بصحبة الأخوين الكريمين: (لافي الشطرات)، و(كامل جمعة القشاش) - وذلك قبل ثلاث سنوات ونصف من هذا التاريخ -تقريباً-، وقُمنا بسؤاله عن بعض المسائل العقدية والفقهية، وكان مِن بين هذه الأسئلة استفسارٌ عن الخلاف (الواقع) بين الدكتور محمد أبي رحيّم، والشيخ على الحلبي؟!

وكان جواب شيخنا -رحمه اللَّه- صريحاً، واضحاً، وقويًا-: «إن الأخ علي الحلبي -عندي- يعدل ألف<sup>(٢)</sup> واحد مثل أبي رحيّم».

<sup>(</sup>١) وليس كُلُّ (عزمي) = عزمي !! أقول هذا بِكلِّ عَزْمِ ا

<sup>(</sup>٢) وقد ساق الأخ الأستاذ عزمي -وفقه الله- في رُسالته «ماذا ينقمون من الإمام الألباني، ودعوته، وتلامذته؟» (ص١٠) -في هذا المقام!- بيتَ شعرِ جميلٍ -أو جميلاً!-؛ وهو: وكم رَجُل يُعَدُّ بألفِ رَجُل يَعَدُّ بألفِ رَجُل مِثْ بلا عِداد

ثـم قال: «عجيبٌ أمرُ هؤلاء الناس؛ مَن حرَصْتَ على لقائه ابتعد عنك، ومن كنتَ لا تحرص على لقائه يأتيك ويُلحُّ عليك».

ثم قال: «قلتُ للدكتور أبي رحيّم: إن كانت عقيدتك مشل عقيدة المشايخ الثلاثة الذين تدافع عنهم! -وهم ابن باز، وابن عثيمين، والألباني-؛ فعقيدة الأخ علي هي مثل عقيدتهم.

وإن كانت عقيدتُك خلافَ عقيدة الأخ على؛ فأنا على الاستعداد للجلوس معك -رغم ضيق وقتنا-... وإلى هذه اللحظة لم يَصِلْني الرد من الدكتور أبي رحيم (١)».

واللَّهُ على ما نقول شهيد.

ولا نقول ذلك -واللَّهِ- إلا من باب قول الحق والعدل، ولأن البعض صار يطعن فيه، ويرفع مَنْ هو دونه.

ولا نريد أن ندلّل على مكانة الشيخ على من شيخنا الألباني؛ فهو من أصحابه المعتبرين، وإخوانه المقرّبين، وطُلابِه المحبوبين؛ فهذه كتبه (٢)، وهذه

<sup>(</sup>١) قال علي ّ -كان اللَّه له-: و(رَحَل) أُستاذُنا الألباني -رحمه اللَّه- دون وصول الردّ(!)؛ بل لم يكن -من هذا (التافه) المغرور! - إلاَّ الإعراض والصّد...

لعلَّ لها عُذراً وأنت تلومُ ورُبَّ امرئ قد لام وهو مُليمُ

<sup>(</sup>٢) كما في غير موضع منها؛ مِن ذلك وصفه -رحمه اللّه- في «السلسلةِ الصّحيحة» (٢/ ٧٠) - له - بأنّه مِن: «إخواننا الأقوياء في هذا العلم..».

قال على "عفا الله عنه-:

وقد وَقَفَتُ -قريبًا- على رسالةٍ كتبها أَحَدُ إِخواننا -طلبةِ العلمِ المصريِّين-؛ عنوانها: "صفحاتٌ بيضاء من حياةِ الإمامِ مُحمَّد ناصرِ الدين الألبانيُّ..»؛ نقل فيها (ص ٥٢) عن بعضِ حَفَدةِ شيخِنا، عن جَدَّهم -رحمه اللَّه- قوله: (أفضلُ اثنين في علمِ الحديثِ -اليوم- هما: علي الحلبي، وأبو إسحاق الحُويني).

أقول: فرحمَ اللَّهُ شيخُنا، وأسألُ اللَّهَ أَنْ أكونَ عند حسن ظنَّه -آمين-.

أشرطة مجالسهِ (١): أكبرُ دليلٍ على ذلك...

واللَّهُ -وحده- هو الموفِّق-.

وما قلنا ذلك إلاَّ إحقاقاً للحق، وإبطالاً للباطل.

وآخر دعوانا أنِ الحمد للَّه رب العالمين.

قاله الفقير إلى عفْو ربه:

عزمى الجوابرة.

وشهد عليه كلَّ من: لافي الشطرات، وكامل القشاش حُرِّرت بتاريخ: ٢٠/ربيع أول/ ١٤٢٢هـ الموافق: ٢١/٦/ ٢٠٠١م

(١) وقد نَشَر الأخُ الفاضل أحمد بن صالح الزّهراني - وفَقه المولى - في (شبكة سحاب السلفيّة ) -عبر الإنترنت- بتاريخ: (٥ / ٢ / ٢٠٠١) مقالاً عُنوانُه: (أبا الحارث! لأوّل مرّة أشعر بالحسد !!)؛ كتب فيه:

«نعم؛ الحسد، وليس الغِبطة، وتقول: لماذا؟! أقول: من شدّة ما رأيت وسمعت من محبة الشّبخ ناصر الدين الألباني -رحمه اللَّه- لك، وثقته بك، وتقريبه لك، اللَّه أكبر! واللَّه ما يكاد الشّيخ يتكلّم في مسألة، ولا تكاد تسمع مجلساً؛ إلاَّ ويتكرّر على مسمعك: (أين أبو الحارث؟)، (للسّمع أبا الحارث)، (ها يا أبا الحارث)، (ماذا عندك يا أبا الحارث؟)، (كأنّ أبا الحارث يريد أن يعلّى)، (أمْ لا يا أبا الحارث؟)...

وأُقُول: هنيئاً لمك يها أبها الحمارث! ومباركٌ هذا القُرب وهذا العلم -يا أبا الحارث-، ليتني مكانك وَأَنّ الدّنيا -كلّها- أُخذت منّى.

وعندما أسمع مثل هذه المجالس أتذكّر موتوراً (!) زعم أنّ الحلبي ليس من تلامذة الألباني!! وأنه! وأنه! فأضحكُ، وأقول: أيّ دليل أكبر من هذا؟!

بل أُقول: هنذا يبدل على شدّة تعلّق الشّيخ الألباني بأبي الحارث، وتقريبه له، وثقته به؛ بل الّنذي لمسته من خلال الأشرطة أنّ أبا الحارث أُوتي علماً وبورك له فيه؛ فهو سريعُ الخاطر في الإجابة في مجالس الشيخ -في معلومات لا يتمكّن منها إلاّ خبيرٌ-.

عموماً؛ لِيَهْنَكَ العلمُ -أبا الحارث-، ولا تصدّق أني حسدتك! وإنما هي وصف حال بعضِ -وليس كلّ- الطاعنين عليك؛ فسلامي لك، ولكلّ الإخوة في اللّه في (مدرسة الألباني) -رحمه اللّه رحمةً واسعةً-».

قال أبو الحارث -كان اللَّهُ له-: شَكَرَ اللَّهُ لاَهْلِ الفضلِ العارفين، ولا أقول لأولئك -الطاعنين الحاسدين الجاهلين- إلاَّ: ﴿... مُوتُوا بِغَيظِكم﴾!! لأنّكم لَستُم صادقين!! و.. اللَّهم اجعَلْني خيراً مِمَّا يظنُّون، واغفر لي ما لا يعلمون، ولا تُؤاخِذْني بما يقولون...

# قال أَبو الحارث -عفا اللَّه عنه-:

وهـذه الشهادةُ -الحقَّةُ- إنْ شاءَ اللهُ- رادعةٌ لِسَفَهِ هذا (الرويبضة) الظالم الكاذب الجاهل، وكافيةٌ لأن تكونَ سبباً مُقْنِعاً لمن عنده (بقِيَةٌ) مِنْ إدراكِ؛ لِيَعْرِفَ من خلالها «حقِيقَة» هذا (الرّويبضة التافه)، وكذبَه، وتطاولَه! الذي يكتم ما عليه، ويُبْدِي الّذي لَه... شأنَ أهلِ الأهواءِ والْوَلَه!

#### □ حقيقة (المِنْة) الرّبانيّة:

سابعاً: أمّا قوله المتهاوي -بعد ذلك الفخر الكاذب، الخاوي-:

«ولا أُريد قَفْوَ ما ليس لي به علم بخرص أسباب ذلك، بل يكفي أنَّ اللَّهَ من (!) عليَّ بعدم ردِّه؛ إلاَّ ما كان منه من ملاحظات عامِّة في «النَّبِّ الأَحمد»...».

### فأقول -لهذا الجهول-:

لقد قَفَوْتَ -يا مُسَيْكِينُ (!)- ما ليس لك به علمٌ -وانتهيتَ!!-، بل زِدتَ على ذلك نفياً باتّاً جاهلاً مُفترى -كما رأيتَ وسترى!-؛ وكلُّ ذلك (بِخَرْصٍ) ليس له إلى العلمِ أدنى سبب، و (بجِرْصٍ) له إلى الجهل أقوى صِهْرٍ وَنَسَب!!

# والجواب ما ترى لا ما تسمع..

أمَّا أَنَّ (اللَّهَ مَنَّ (!) عليك بعدم ردِّه)!! فاحْمَدِ اللَّهَ -تعالى- «حقيقةً»-على هذِهِ (المِنَّةِ)؛ نَعَمْ؛ فالشِّيخُ أعلى وَأُجلُّ مِنْ أَن يَشْغَلَ وقتَهُ بِتَتَبُّعِ جَهالاتِك! ... إلاَّ أَنْ تكونَ بهذِه (المِنَّةِ) تريدُ (!) معنى ما قيلَ:

لَئِنْ سَاءَنِي أَنْ نِلْتَنِي بِمَسَاءَةٍ لَقَدْ سَرَّنِي أَنِّي خَطَرْتُ بِبَالِكَا ! ويكفيه -رحمه اللَّه- ويكفيني!- أَنّه وقف على كتابي «صيحة نذير»

-قبل طباعتِه-، وقرأه، وأقرَّهُ، ودَعا لي -فيه- بالتّوفيق؛ رُغم أنف كُلِّ مُناوئٍ (غريق)، ضلَّ السبيل، وأضاع الطريق...

وفي هذا الكتابِ - «الصَّيحة» - والحمدُ للَّه - ردودٌ كافيةٌ على (كلِّ) ما جَهِلْتَهُ -أَوْ تجاهَلْتَهُ! - في رسالتك الشوهاء - الأولى! - «تجذير الأمّة..»؛ لو كنتَ عاقلاً لِفَحواهُ، عارفاً بمُحتواهُ؛ ولكنّ (ظَنِّي!) بك - اليقينيّ!! - أَنَك دون ذلك؛ كوني اكتفيتُ بإشارات وتلميحات، دون صريح القول، و (واضح) العبارات!!

ويُلْحَقُ(!) بذلك -دون تردُّد!- «حقيقتُك» -الأولى!- بطبعاتها الأربعة(!) -مفترقة، ومجتمعة- بما (استَبْطَنْتَه) مِن سابقتِها!! بل إنّها هِيَ هِي!!! دونَ كبير تَغيير! إلاَّ التَّقديمُ والتَّأْخير!!!

أَمَّا استثناءُ (الرويبضة التافه) بقولِه: «إلا ما كان منه من ملاحظات عامّة في «الذبّ الأحمد»..»!!

فأقولُ: الحمدُ للَّهِ؛ فهذه -منك- لحظةُ إنصاف، ودقيقةُ اعتراف -قد لا أَظُنُّها(!) تتكرّر!!-؛ فَحَمْلُكَ كلامَ أُستاذِنا على نفسِك، وعلى حالِك -دون تصريحهِ هُوَ بذلك!-: جَميلٌ -جدًّا- منك، ومقبولٌ -جدًّا- فيك؛ وكلامُه المشارُ إليه -رحمه اللَّه- ككلام أكابر أثِمّة السَّلَف، وصالحِي علماءِ الخَلَف-: قليلٌ كَثِيرُ البركَة ...

وما أجمل ما قيل:

رَحِمَ اللَّهُ امرءاً عَرَفَ قَدْرَ نفسهِ!

وكلامُ شيخِنا -رحمه اللَّه- (ص ٣٣) -المشارُ إليه- بعد تقريره عقيدةَ السلف في مسائل الإيمان-:

«أَقُولُ: هَذَا مَا كُنْتُ كَتَبَتُهُ مَنْذَ أَكِثْرَ مِن عَشْرِينَ عَاماً؛ مُقَرِّراً مَذْهَبَ السِّنةِ - وللَّه الحمْدُ- في مسائل الإيمان، ثُمَّ يأْتِي -اليَوْمَ-

بعضُ الجَهَلَةِ الأغْمار، والنّاشئةِ الصّغَار: فَيَرْمُونَنا بالإرجاء!! فإلى اللَّهِ المُشْتَكَى من سوءِ ما همْ عليه من جهالة وَضلالة وغُثاء...».

قال أبو الحارث -كان اللَّه له-:

فهذا -منك- أيُّها التّافه التّائه!- (قَبُولٌ) مِن نَفْسِكَ -على نفسك- لِحُكم صارم مُبْرَم -لا يُنقَضُ!- على لسانِ مَنْ لا تَزالُ -بِقَحَةٍ مُتطاوَلَةٍ مُمتدّةٍ!- يُشَيِّخُهُ على نَفْسِكُ (!!)- لِتُسَوِّقَها! -ظُلماً لها، وتدليساً على غيرها!- أَنَّكَ مِن:

الجهلة الأغمار ...

والنّاشِئة الصّغار ...

وَأَنَّك ذُو:

سوء...

وجَهالَة...

وضلالة...

وغُثاء...

فماذا تريدُ أُقوى من هذا الرَّد، -بلا حَد-؟!!!

فَلْنَحْمدِ اللَّهَ جمِيعاً على «حقيقةِ» تِلكم (المِنّة)، بقلوبٍ مُخْبِتَةٍ مطمئنّة...





### الشّاهد الثالث

### كلام (الرُويبضة التافه) حول (حياة الشيخ) ..

أَوَّلا: سوَّدَ (الرّويبضة التافه) (ص١٣- ١٩) نُبذةً عن حياة الشيخ -رحمه اللَّه- ابتدأها بالغلط(!) فيما ذكره من نَسَبِهِ؛ قائلاً: «هو: محمد ناصر الدين بن نوح نجاتي بن آدم»!

وهـذا غَلَطٌ! صوابـه: (بـن نـوح نجاتي آدم) -دون (ابن) -الأخيرة-؛ لأنَّ (آدم) اسمٌ لعائلته، وليس هو جدَّ أبيه، أو أبا جدِّه!

#### □ (صحبة) الشيخ ناصر:

ثانياً: وممّا قالَه -أيضًا- عند ذكر موت الشيخ، ودفنه-:

«وكنت على يمين (١) صاحبه وصفيه الأخ (!) الشّيخ محمّد إبراهيم شقرة، الّذي أُمَّ المُصَلّين عليه يومئذٍ»!

أَقُول: على يمينه -كنتَ-، أو على يساره! ما الفرقُ -أيّها المُبغض الكاره؟!- حتى لو كنتَ أنتَ الإمام!! فماذا يُجْدِي ذلكَ فيك -مِن وراءَ أو أمام!-؛ وأَنتَ تتّهِمُهُ بالإرجاء، وتَطْعُنُ بعقِيدَتِهِ، وتُسوِّدُ الفِرَى تحذيراً منه، بل تصرّح -بلا أدنى سَبَب إلى أقلِّ أدَب!- أنّ: (سلفَه غيرُ سلفِك، ومنهجه غيرُ منهجك)؟!!

<sup>(</sup>١) وفي هـذا مخالفة صريحة للسنة؛ فالأصل أنْ يكون (الإمام) مُنفرداً في موقفِه -مُتقدِّمًا-بين يَـدَي الصفوف-؛ فـلا يكـونُ معـه أحدٌ؛ فكيف إذا علمنا أنّ اثنين آخَرين كانوا مع -هذين-؛ فصاروا أربعة... فهي مخالفة جِدُّ مُبتَدعة..

ولا يُقال: ضرورة!! فلا أدنى ضرورة... إلا (الظّهور في الصّورة)!

وانظُرُ -لتوكيد ذلك- تسويد ذاك (الوَلد) العاصي (!) -عاصٍ!- المُسمّى «الرّدود..» (صفحة: ط)؛ لترى افتخاره!

وانظر (ص ١١٥ و ١٢٠) لمعرفةِ نُبذة أُخرى عنه؛ لِتَحْذَرَ بها -منه- وتُحاذِرَه!!

فهل «فقيد الأمّة» مستحقٌّ لهذه الأوصاف السوداء المدلهمة؟!

ولكنْ؛ صَدَقْتَ -هـذِه المرَّةَ -واللَّـهِ-؛ فمَنْهَجُكَ مَبنيٌّ على الجَهْلِ والانحرافِ والغُلُوِّ، ومنهجُهُ قائمٌ على العِلْم والسنّة والْجِلْم..

وشَتَّانَ ما بَيْنَهُما شَتَّانَ!!

أَمّا (الصَّحبَةُ)، و (الصفاء): فضابطُهُما الحقُّ - «حقيقةً» - هو الشّرعُ والدين؛ والمُتبعةُ (الأئمّة) والعُلَماء، والموافقةُ في الحقّ واليقين، والمنهجِ والدين؛ وليس مُجَرَّدَ اللَّقْيا، على مَحْض الدّنيا..

وَلا أُطِيلُ التكملةَ والتَّتْمِيم؛ فالعِبْرَةُ بالخَواتِيم...

ثالثاً: ثم قال -مِنْ ضمن ما قالً!-: «وقدّم الشيخ محمد راغب الطبّاخ (وثيقة) «الأنوار الجلية في مختصر الأثبات الحلبيّة»، وإجازته للشيخ الألباني في علم الحديث».

قلتُ: كذا قال!! (وثيقة)! أَيُّ (وثيقَةٍ) هذه -يا هذا-!!

بل هو كتابٌ مُصنَّفٌ مطبوعٌ مشهور؛ يعرفه أهلُ العلم وطُلاَّبُه الصُّقور ...

أمَّا (الجهَلَةُ الأغمار، والنَّاشئةُ الصّغار): فَيُغَطُّون (!) جَهْلَهم السّادِرَ بكلماتٍ حمقاءً؛ لا لون لها ولا طعم! ولا معنى لها ولا «حقيقة»! كهذه الكلمةِ غيرِ الدقيقة: -(الوثيقة)-!!!

#### □ تلاميذ الشيخ ناصر:

رابعاً: ثمّ تكلّم (ص ١٥) عن تلاميذه(!)، وأَنَّ مَن (تتلمذوا على يديه، فأخذوا عنه أخذاً مباشراً -في دمشق- يُعَدُّون على أصابع اليد الواحدة..)...

ثم أَجمَل -فما أَجْمَل!- إشارةً إلى (مجموعة من طلبة العلم) تتلمذوا عليه في الجامعة الإسلامية!!

قلتُ: إنَّما يُريد هذا (الرّويبضة) مِن وراء ذلك شيئيَّن:

- الأوّل: أنَّ إفادةَ الشيخ لطلابه -المباشِرين- وتلاميذه- كانت ضَيِّقةً محدودةً!! وهذا غمزٌ (مُبطَّنٌ) بشيخنا -رحمه اللَّه-، يرجعُ -يقيناً- بالطّعن (الظاهِر) عليه..

- الشاني: أنَّ طلبة الشيخ وتلاميذه -الحاملين لواءَه، الذَّابِّينَ عنه، المدافعين عن منهجه- ليسوا -هم- طلبةً له حقّاً، ولا تلاميذَ له صِدقاً!!

وهـو كـذُوبٌ مُبْطِـلٌ في الأولَى والأخرى -معًا-؛ والواقِع شاهدٌ بذَلِكَ، دالٌّ عليه -مفترقاً، ومُجتمعًا-...

إنّما (يريد) هذا (الرويبضة) -بكذبه هذا!- بَتْرَ الصلةِ بين المُدافعين عن الشيخ، وبين الشيخ؛ ليسلمَ له -ولأشكاله!- الكلام، ويخْلُوَ له المقام؛ فلا يُردّ ولا يُلام...

... ولن يَنْعَمَ بذلك -ولا في المنام!!-.

ولا أقولُ له -هنا-:

خلا لك الجوُّ فبيضي واصْفُـري ونقـري ما شئتِ أن تنقّري ولكنّى أقولُ:

ومَن يجعلِ الضِّرغامَ للصّيدِ بازَهُ تصيّدَهُ الضَّرغامُ فيما تصيّدا

وقد سمِعْنا من أشياخِنا -قديماً- قولَهم: توضيح (الواضحات) من أعسر المُشكلات (١٠) ..

خامساً: ثم نَقَلَ عن فضيلَة الشيخ -المقَدِّمِ لكتابِهِ- لفظَ اعتذارِ شيخِنا -له- عن إقامةِ الدُّروسِ العلمِيّة في عمّانَ؛ ثمّ بني (!) على ذلِكَ نتيجةً خارقة

<sup>(</sup>١) وفيما تقدّم في حاشية (ص ٨٢) من كلام الأخ أحمد الزّهراني ما ينقض زعمّه -هذا-نقضاً قويّاً؛ فانظُرْه.

حارقة (!) -ولكنْ: مارقة!-؛ (قاءً) فيها:

"وبذلك يستوي في الأخذ عنه مَن كان في مشارق الأرضِ ومغاربِها (!)؛ لأنَّ جُلَّ وسائل الأخذِ عنه كان بالأشرطة المُسَجِّلة، والمُؤلِّفات المنشُورة؛ وهذا يُعَدُّ مِنَ الوجادة، وليس من السماع، والتَّلقي المباشر»!!

أَقُـولُ: يَـا لَـكَ مِـنْ جَـاهلِ غاشـم، ومتجـاهلِ ظـالم؛ فالشَّـمسُ لا تُغَطَّى يِغِرْبال ؛ ومِثْلُك لا يُلْقَى له بال، وبخاصّة في مثل هذا المقال...

وَرُبَّ جَهُولٍ عَابَنِي بِمَحَاسِنِي وَيَقْبُحُ ضَوْءُ الشَّمْسِ فِي الأَعْيُنِ الرُّمْدِ وَرَبُّ جَهُولٍ عَابَنِي بمَحَاسِنِي وَيَقْبُحُ ضَوْءُ الشَّمْسِ فِي الأَعْيُنِ الرُّمْدِ وَتَكثيرُ القولِ فِي هذا الغُثاء: هُراء، بل هو مَدُّ لَه، ومَدَدٌ في البَلَه!!

ولئن كان الاستواءُ (المُدَّعى) مُمكِنَ القَبول (!) من جهةِ الآخِذين عن الشيخِ، وادِّعاءِ (تلمذتِهم) له؛ فليس هو -كذلك - يقيناً- مِن جهةِ أُستاذِيَّةِ الشَّيخِ لهؤلاء الآخذين عنه، وَمَدَى اعتباره -هو- لتلمذَةِ هذا، وردِّه لذلك، و(احترامهِ) لثالثٍ، ونقضِ رابع... إلخ.. فتأمّل..

عَمُوا عن الحقِّ والأبصارُ سالمةٌ ورُبَّ أبصارِ قومٍ دون إبصارِ ومِ مَا قيل -منذ ومِمَا يُناسب دعوى (الرّويبضةِ) -العريضة - هذه! -ما قيل -منذ القديم!-: «إذا كنتَ خاملاً (فتعلّق) بعظِيم»!!!

# البغيُ يَصْرَعُ أَهلَهُ وخيم

- وأمّا قول ه -بَعْدُ- (ص ١٦): «ومَنِ ادّعى مِن أهل الأردنّ أنَّه أخذ عن الشيخ -رحمه اللّه- العلمَ مباشرة، أو أُجيز منه: فهي دعوى كاذبةٌ تَكَسُّبِيَّةٌ...»!!

أقـول: وهذا -الأخير- تلبيسٌ وتَغْرِير؛ فإنِّي أعلم -يقيناً- أنَّ شيخنا -رحمه اللَّه- لم يُجِزْ إنْسَانًا (١) -طولَ عُمرهِ- أيَّ إجازاتٍ حديثيَّة.

<sup>(</sup>١) سوى ما كانَ بَلَغَني من خبرِ إجازته -رحمة اللَّه عليه- لفضيلة الشيخ محمد بن الأمين أبي خُبزة المغربي -أطال اللَّه عمره -قبل نحوِ أربعين سنةً-؛ ولكنَّها إجازة شفهيّة -أولاً-، وببعض المؤلّفات الشخصيّة للشيخ -ثانياً-؛ فليست هي من بابةٍ ما نحن فيه...

وأعلمُ -يقيناً- كذلك- أنْ لا أحَدَ من طلابهِ وتلاميذه (الآخِذين العلم عنه مباشرةً)- سواءً في دمشقَ أو عمَّان- رُغْمَ أَنفِكَ!- فضلاً عن غيرهما من البُلدان!- ادّعى ذلك لنفسه، أو ادّعاه لغيره، أو ادّعاه غيرُه له!!

فأصلُ الدعوى كاذبٌ، والواجبُ: التكذيب لصاحب الأصل؛ في الفرع والأصل -مِن غير فَصْل-؟!

# لكنَّه التموية والتلبيس، والسَّفَة والتدليس!

أمَّا أَخْذُ (أهل الأردنّ) العلم (مباشرةً) عن الشيخ: فلقد كان -والحمدُ للَّه- كثيراً، بل كثيراً جداً؛ في عشراتِ المجالس، بل مئات المجالس -دون أدنى مبالَغة-.

على قدرِ أهلِ العزم تأتي العزائمُ (١) وتأتي على قَدْرِ الكرامِ المكارمُ ... أَمّا (المحرومون): فلأنْفُسِهم يخدَعون! وعلى (حُلَفائِهِم) يضحَكُون!!!

### 🛘 بيني وبين شيخي :

ولستُ أصرّحُ بمخفيّ (!) -ولا أُذيعُ سِرّاً-!! إذ أذكر لإخواني ثلاث قضايا -- موصولةً بهذا الشأنِ - درءًا لتلك البلايا -:

- أولها: مُذاكراتي العلمية مع شيخنا -رحمه اللَّه- قبل نحو عشرين عاماً - في كتاب «الباعث الحثيث»، ومدارسة إشكالاته (٢) الدَّقِيقَةِ.

- ثانيها: دراستي عليه -وقراءتي- مَتْنَ «نُخبة الفِكَر» للحافظ ابن حجر، مع مُنتخبات من شرحه «نزهة النظر»(٣)؛ وذلك أثناء صُحبتي للشيخ مع عدد

<sup>(</sup>۱) جمع (عزيمة)، لا (عزومة)!! فالأولى: -بحمد اللَّه- لنا، والثانية: (بمنَّة اللَّه) من صنائع مَن ناوَأَنا !

وانظر ما تقدم (ص ۸۲).

<sup>(</sup>٢) انظر مقدّمتي على الطبعة التي عليها تعليقات شيخنا -وطبعت في حياتِه- (١/ ٣٨).

<sup>(</sup>٣) انظر مقدّمة كتابي «النكت على نزهة النظر» (ص ٢٦).

مِن إخواننا الأفاضل -في طريق سفر رحلة الحَج سنة (١٤١٠هـ) -وقد (وافَقَتْ) أَنْ تَكُونَ هذه الحَجَّةُ آخرَ حَجِّةٍ للشيخ، وأولَ حَجِّة لي-والمانُّ هو اللَّهُ -وحدَه-.

- ثالثها: صُحبتي القريبةُ -القريبةُ - التي أرجو أن تكون ميمونةً مبرورةً - الشيخنا -رحمه اللَّه- في الشهور التسعة الأخيرة من حياته؛ والَّتي سعدتُ فيها -جدًّا- بقربه، ونعمتُ فيها -جيِّدًا- بعلمه، وفرحتُ فيها -كثيراً- بإعانته...

وفي رسالتي «مع شَيخِنا ناصرِ السّنة والدّين..» فوائدُ لِطَافٌ حولَ تِلْكُمُ المُدَّة، وأيّامِها السّعيدةِ المُمْتَدّة...

فهل كانت هذه الشهورُ المباركة أخذاً للعلم -منه، وعنه- (مباشراً، أم غير مباشرٍ!) -؟! أم أنَّها كانت خِلْواً منه؛ مُغْرِقةً في نقيضهِ؟!

نَبُّنني بعلم أيها (الرويبضة التافهُ)، (الكذوب الجاهل)!!

وإلاًّ: فاسْكُت! أَسْكُت!!

فإنْ لم تُصِب في القَولِ فاسكُتْ فإنَّما سُكُوتُك عن غيْرِ الصّوابِ صوابُ فضلاً عَنْ (نَحو) رُبعِ قرنِ حافلةٍ -بيننا وبين شيخِنا- رحمه اللَّه- باللقاءاتِ، والمجالسِ، والمُباحثات، والتعاونِ العلميِّ، والمنهجيِّ، والدعويِّ، والتربويِّ: لا تحتاجُ إلى (دليلِ) يُشِتُها، ولا إلى (حُجَّةٍ) تَدعَمُها...

وليخسإ الخاسِئُون ...

... ثـمَّ إنَّ سائرَ إخواني طلبةِ العلم -المعروفين- هُم مثلي في ذلك؛ إن لم يكونوا أكثرَ منِّي قُربًا، وأوفرَ مني أخذاً... -سدّدهم اللَّه لهُداه، ووفقهم لرضاه-.

#### □ حول (مركز الإمام الألباني) :

سادسًا: ثم علَّق (!) (ص١٦٧-) -بحاشيةٍ خرقاءً- على مركزنا العلميِّ

-مَرْكِز الإمام الألبانِي-؛ الـذي وفّقنا اللّه -سبحانه- لافتتاحه -إحياءً لمنهج شَيخِنا؛ ورِفْعةً لاسمِه، ورَفعاً للوائه-؛ قائلاً:

"وقد تبيّن في مواطنَ عدّة! بأن نفراً قد ادَّعوا أنهم من أبرز تلاميذ الشيخ -رحمه اللَّه-، وإثباتاً لدعواهم هذه أسسوا مركزاً باسم الألباني، واستأجروا له طابقاً في عمارة فيها صالة أفراح، مدخلهما واحد (١)، ثم احتفلوا(!) في الصالة بهذه المناسبة، وفي الخارج يشاهد الناظر لوحة الإعلان عن الصالة وقد علت لوحة الإعلان عن المركز، وفي الجوار مطعم: طنة ورنة!!!

بهذه الصورة يعبِّر أولئك عن عميق حبِّهم للشيخ -رحمه اللَّه-، وقد أحسن القائل:

دَفِّ ومزمار ونغمة شاهيد فمتى شَهدتَ عبادة بملاهي فقل أَفُلَ الكتابُ عليهمُ لما رأوًا تقييدَه بأوامر ونواهي الكتابُ عليهمُ لما رأوًا المحارج السالكين» (١/ ٢٣٥).

كما استباح أحدهم الكذب على الشيخ، وأساء له كثيراً في مقدّمته لرسالة «حكم تارك الصلاة»، وفي كتابيه «التحذير من فتنة التكفير»، و«صيحة نذير»؛ اللذين صدر بحقهما فتوى اللجنة الدائمة رقم (١٥١٧) تاريخ ١٤٢١/٦/١٤هـ الملحقة بهذا الكتاب»!!

# فأقول -لهذا الإمّعة الجهول-:

<sup>(</sup>١) وزَادَ كذِبَه كَذِباً؛ لَمَّا قال في حاشية (ص ١٠٦) -متناقضًا!-: (وجعله لصقاً لصالة أفراح الله وقد نَشَرَ بعض الحزبيِّسن -حسداً وحقداً -و(لعلّه) بإيحاء و(دعم) من هذا (الرُّويبضة)!-صُورةَ العمارة! ولوحات الإعلان (!) في (الإنترنت)!! مُدّعياً -بالكَذِب، والافتراءِ- أنّها (ملهى ليبلي) !! ﴿تشابهت قلوبُهم..﴾!!

أليست هذه -أيّها البَشَرا- بعينها- طرائق وأساليبَ (أصحاب الخبر!!)! وانظُر -لشرح ذلك! ومعرفة خَلفيّاته!- (ص ٢٣٩ - ٢٤١) -ممّا سيأتي-.

- أولاً: لـم يَدَّعِ أحدٌ منا أنه -أو أننا- (من أبرز تلاميذ الشيخ -رحمه اللَّه)؛ بل الـذي نقولُه، ونفرحُ به، وننشرحُ له: أننا -حَسْبُ - مِن تلاميذ الشيخ، بل أبنائِهِ؛ المطمئنين بمنهجه، الداعين لطريقه، الملتزمين بدعوته، المنافحين عن عقيدته، السائرين على سبيلهِ -رُغمَ أنفِ كُلِّ شانِئ، ونِكايةً بكلِّ مُناوئ-..

أمَّا (أبرز) أو (غير أبرز)؛ فإذا ادّعاه أحدٌ لنا - لِحبِّ-، أو نفاه أحدٌ عنا - لِبُغضِ-؛ فإنّ ذلك -وهذا- لا يُغيِّر من الواقع -الذي ما له مِن دافع! - شيئاً؛ ولو باليسير؛ لا في قليلِ ولا في كثير!!

- ثانياً: أمّا دعوى (إثبات الدعوى..)؛ فهي كأُختها -سابقتِها- كذباً وزوراً؛ وما بُني على فاسدٍ فهو فاسد -يا أيُّها الحاسد، ذا القول الكاسد!-.

وإِنَّ الجُرِحَ يَنفُرُ كُلَّ حين إذا كان البناءُ على فسادٍ

ولقد ذَكَرْنا في (نشرة التعريف بمركزنا «مركز الإمام الألباني للدراسات المنهجيّة، والأبحاث العلمية)» الصادرة قُبيل افتتاحه بتاريخ: (١٣ -شوّال- ١٤٢١هـ) سببَ اختيارنا هذا الاسمَ؛ قائلين:

«وفاءً بحق شيخنا الإمام الرباني محمد ناصر الدين الألباني -قدّس اللَّه روحه، ونوّر ضريحه-، ولقول نبيّنا ﷺ: «ليس منّا من لم يوقِّر كبيرنا، ويرحم صغيرنا، ويعرف لعالمنا حقَّه»:

رأى تلامذتُه المؤسّسون للمركز -سدّدهم اللَّه- أنْ يُشهِروا المركز باسم شيخهم -رحمه اللَّه-؛ ليبقى ذِكراً حيّاً بين أصحابه وتلامذته ومحبيه، وليستمرَّ نشرُ المنهج العلمي السلفي الذي قضى شيخنا -رحمه اللَّه- نَحْبَهُ في تأصيله، والمنقب ودعوة الناس إليه، وجمعهم عليه؛ وهو الرجوع إلى الكتاب والسنة الصحيحة، بفهم وعمل السلف الصالح؛ من الصحابة، والتابعين، ومن سار على منهجهم مِن العلماء الربانيين، والدعاة الصالحين، وطلبة العلم العادقين،

# ثم إنِّي أقول:

ولئِن كان هذا الاختيارُ لهذا الاسم دليلاً من دلائلِ (إثبات تلمذتنا لشيخنا) -ولا أقولُ: دعوى تلمذتنا!-؛ فما هو المحظورُ الشرعي -في ذلك- أيُّها المُدَّعى؟!

أُم هُوَ الهوَى؟!

إنّنا بفعلنا هنذا -الذي أغاظ أقواماً كثيرين؛ فاحمرّت له أنوفهم (!)، وازرقّت له ألوانُهم! - نُثبت ولاءنا (الشرعيّ) لشيوخنا، وانتماءنا (الحقيقي) لمناهجهم النقيّة، ودعوتهم السلفيّة...

فلا نتبرّاً منهم، ولا (نفرّ) عنهم، ولا نُخالف منهجَهم، ولا نُغاير -أو نُغيِّر!-عقيدتَهم؛ بل ترتفع بذلك هاماتنا، وتعلو به رؤوسُنا.

أمّا (الفارُّون)، المغيّرون، المبدّلون: فليفعلوا ما يشاؤون؛ وإنّا للَّه، وإنّا إليه راجعون (١)...

ويتأكّد ذلك إذا (ذكرنا) -و(ذكّرنا)- أَنّ شَيْخَنا -رحمه اللَّه- عاشَ نائِيَ السَّاد، وماتَ غريبَ الدِّيار؛ فلا (دولة) تدْعَمُه! وَلا (حِرْبَ) يُسْنِدُه، ولا (حِلْفَ) يؤيِّده !!!

فتأمَّل -أيُّها المُنصِفُ- ولا تَتعجَّل..

- ثالثاً: أمّا أنّنا استأجرنا (طابقاً في عمارة)؛ فهذا كذبٌ، أو جهلٌ

<sup>(</sup>١) بل لقد قال لي بعضُ (الأفاضل = الطيّبين) -في بلد ما! - ما لفظُه: (لو غيّرتم اسمَ المركز؛ لاستطعتُ تقديم (دعم) لكم؛ إعانةً لمركزكم)!! فقلتُ له: لن نفعل -لهذا الاعتبار-، ﴿ورِيُّك يخلق ما يشاء ويختار﴾...

وهو -سبحانه- الموفِّقُ لعبادٍه الأخيار، ودعاةِ منهج نبيَّه المختار.

<sup>﴿</sup> فَأَمَّا الزَّبِدُ فِيذَهِبُ جُفَاءً وأُمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فِيمَكِثُ فِي الأَرْضِ ﴾ -بكلِّ استقرار-..

-وأحلاهما مررًّا- إنّما استأجرنا (شقةً) -في طابق -من عِمارةٍ-؛ لا تُكوِّن هذه الشقَّةُ من ذاك الطابق إلاَّ عُشرَه!! والبَقِيَّة: مكاتِب تجاريّة! و: (جمعيَّة خيريَّة)...

- رابعاً: أمّا أنَّ في العمارة صالة أفراح، ومدخلها مع المركز واحدٌ!! فكان ماذا؟!

فهي -أولاً- في طابقٍ، ونحن في طابق آخرٍ (١)!

وأمَّا ثانيًا: فنحن -وللَّه الحمد- نجتنبُ -ما استطعنا- الأيَّامَ التي تكون الصالةُ فيها مشغولةً -بِعُرْسِ أو نحوه-؛ بحيث نستغلّ سعتَها وقُربَها -ويُسْرَ أُجرتها- في إقامة دورات شرعية، أو ندوات علمية، وما أشبه ذاك..

ولا يعرف هذا (الرويبضة) -ولن يعرف!- الأسباب (الحقيقية) التي (دفعتنا) للاستئجار في هذا المكان؛ ولو عرف... فلا أظنّه يعذِر! لأنه لا يريد أن يعذِر!! بل ليس هو أهلاً لأنْ يَعذِر!!!

فلقـد كـان (ذلـك) -مِنَّـا- لِضَرُورَةٍ (مُلجِئَةٍ)؛ ننتظرُ -بمنَّةِ اللَّهِ- قريبًا، بل قريبًا جدًّا- زوالَ أُسبابها...

ورحم اللَّهُ مَن قال: المؤمنون عذَّارون، والمنافقون عثَّارون...

### □ البيت الزجاجي!

خامساً: ثـم أشار بوصف دقيق -(دقيق)!- إلى: (لوحة الإعلان عن الصّالة، وقد علت لوحة الإعلان عن المركز)! ثم قال: (وفي الجوار: مطعم طنّة ورنّة)!!

فأقول: يا للَّهِ العجبُ مِن هذا (الرويبضة التافه)! الذي يُقال -فيه- له:

وإذا كانت النفوس (صغاراً) تعبت في مُرادها الأجسامُ

يا هذا!! مَن كَانَ بيتُه من زجاج؛ فلا يَرْمِ الناس بالخجارة!!

<sup>(</sup>١) و(المفتري) يقولُ -كما سبق-: (لصقًا لصالةٍ أفراح)!!

أنسيتَ نفسَك! -مُحاطاً بالفاسقين والفاسقات- في بُـوَرة(!) عملِك المختلطة - التي حطّمَتِ (!) الرقمَ -القياسيَّ! - في الفسادِ والإفساد؟! أَم أَنّه -الكَسْب! - (لا يضُرُّ مع الإيمانِ ذَنْب)!؟ يا أَيُّها التَّغْب؛ ذا التَّبِّ (١) -!

أنسيتَ نفسَك لمّا (عَقَدَتْ) تلك الصحفيّةُ (الشابّةُ) السافرةُ(!) لقاءَها معك؛ ونشرَتْ صورتكما -مُتَواجِهَيْنِ! جالِسَيْنِ! بعضُ الصحف السيّارة!؟!

ورحم اللَّهُ ابن القيِّم -القائِلَ في سياق تِلْكُمُ الأبياتِ ذاتِها (١)!-:

فانظُرْ إلى النَّشُوانِ عندِ شرابِهِ وانظُرْ إلى (النَّسوانِ) عندَ [تَبَاهي] (١)

أم نسيتَ حالَ المسجد الذي يؤمُّهُ فضيلةُ الشيخ -المُقدِّم لكتابك-، وقد عَلَى السفارةَ الغربيَّةَ -التي (تُقابِلُه)- ولَيسَ بينه وبينها سوى بضعة أمتار (على شارعِ واحدِ!!)! - الأعلامُ الصليبيةُ؛ تُرَفرفُ من كل جانب؟!

... فأيُّهما أهون شرَّا، وأقلُّ ضُرَّا: (حالُنا) -مع التحوُّط كلَّه، والحذر كلّه- فضلاً عن الضرورة المُلجِئة، والجِرْص على الاستبدال والتغيير-؛ أم (حالُكم)؛ الدالُّ على حالِكم؟!

يا مَن يَعِيبُ وعيبُهُ مُتَشَعِّبٌ كَمْ فِيكَ مِن عيبٍ وأَنتَ تَعِيبُ وقد قال الإمامُ ابنُ القيِّم -في الأبياتِ المشارِ إليها! -نفسِها-: واحكُمْ فأَيُّ (الدَّعْوَيَيْنِ) أَحقُ بالتّ حجْرِيمِ (١) والتَّأْثِيمِ عندَ اللَّهِ؟! ثُمَّ أَمْرٌ آخَرُ ؛ وهو:

<sup>(</sup>١) (التَّغْب): القبيح! و (التَّبّ): الخسارة!!

<sup>(</sup>٢) التي ساقَها - بغير حقَّها - (الرُّويبضةُ) - نفسُه -!

 <sup>(</sup>٣) كما في "إغاثَةِ اللّهفان" (١/ ٣٨٤) - بتحقيقي، وتخريج شَيخِنا -رحمه اللّه- وهُو
 تحتَ الطّبع-.

وعند ابن القيِّم : ملاهي!

<sup>(</sup>٤) وعند ابن القيم (بالتحريم) -بالحاء المهملة-!

أَنَّ نظْرَةَ هذا (الرّويبضةِ) -الدُّونِية، السُّفليّة!!- أَعْمَتْهُ (!) عن أَنْ يَرَى بِجَنْبِ (مطعم طنّة ورنّة (۱) -وَقُبَيْلَهُ- ما يُناقضُ دعواه، ويعارضُ ما سَمَّاه-: (معرض الإسراء)!! وأَضَلَّتُهُ (!) -كذلك- عَنْ أَن يُبْصِر بأُمِّ عَيْنَيْهِ (!) في طابق العمارة المذكورةِ -الأوّل-: (المُصَلّى) المُهَيّأ للعبادة!

فماذًا تقولون في هذا المُفْتَري -أيّها السّادَة-، بلا تزيُّدٍ أو زيادة؟! إنّه (التّدقيق = الدّقيق)، والعِمايةُ عن سواءِ الطّريق!

- سادساً: أمّا الشّعر المتعلّق بـ(الـدف والمِزْمار)؛ فهو يدلُّ -مِن دلائلَ كثيرةٍ- على بلادةِ حسِّك الشَّعريّ(!)، وصفاقةِ جهلك العلميّ!!

فأين حالُ ما ذكره الإمام ابن القيِّم -رحمه اللَّه- مِن الحال الذي نحن فيه -مِن قريب أو بعيد-؟! أم أنّها (الرياضِيات) الخاسرة؟!

أم أنَّ الأمر -كما كان يقولُ شيخنا -رحمه اللَّه-: (عنزة ولو طارت)؟!

#### 🗖 الغناءُ والمعازف :

- سابعاً: نحن -وللَّه الحمد- نحرّم الغناء، والمعارّف، والطبل، والدف، والمزمار، وسائر الهوائيات (!)، وذوات الأوتار!!

أمَّا (الرويبضةُ)؛ فقد قال في «حقيقتِه» (ص ١٠٦) -بعد إشارتِه إلى الأغانى، وآلاتِ اللَّهو والطرب-:

«... رُغمَ تَحرِّي الشيخِ -رحمه اللَّه- لذلك.. وكتبِه ما وصلَ إليه اجتهادُه في ذلك»!!

<sup>(</sup>١) مع أنّه ليست كلُّ (طنّة) موسيقى! ولا كلُّ (رنّة) معازف!! فقد تكون هذه -في هذا (المطعم)!- (طنّات) الملاعق! و(رنّات) الصحون!!

فضلاً عن أنّ هذا(!) -هكذا- مُجَرّدُ اسمٍ! و(المطعم) -في "حقيقَتِه"- يبيعُ المأكولاتِ الحلال؛ فأين "حقيقةُ" الإشكال؟!

أقولُ: فهل (تخالفونَهُ) في (اجتهادِه)؟!

ولماذا هذا (التَّسيُّب) في هذه المسألةِ؟!

أم أنَّه (نفحةٌ) إرجائيَّة: (تناسبُ) الأوضاع (الجامعيَّة)؟!

أم أَنَّكُم (!) على (مذهب) (الباحث = النّاكث) -الهدّام (١) الندي أَشَدْتَ (٢) به إ- وَأَشَرْتَ إلى بعضِ ما كتب (ص ٨٧)؛ مؤيِّداً له -وقد أيّده قبلك، بل قدّم له، وأثنى عليه! - فضيلة الشيخ المقدِّم لرسالتك! -ولو في مسألةٍ أُخرى! هي أخطَرُ!! -؛ بما يُبِيحُهُ مِن هذه المعازفِ، بل يجعلُ حِلَّها كحِلِّ التفاع !!

أم ماذا -أيُّها الجهلةُ الأقْحَاح-؟!

و إلاًّ؛ فأنتم عن باطل هذا -ومنكره- تسكتون...

وتنسِبُون في آنٍ -معاً- إلى البُرآءِ ما هُم عنه بعيدون، وله مُحرِّمون...

فما لكم كيف تحكمون؟!

وما أَجملَ ما قالَه بعضُ فضلاءِ النَّاس: (كثرةُ الإمساس تُفقِدُ الإحساس)! وكتابُ شيخنا -رحمه اللَّه-: «النصيحة بالتحذير...» كاشف ٌ لحقيقة هذا الهدّام الخطير؛ الذي (لا تزالون!) تُلمِّعون جذوتَه المُنطفئة!!

وكتابُ الآخر -رحمه اللّه-: «تحريم آلات الطرب» ناقضٌ لدعواه الإباحيّة (المُخْتَبئة)!!

فإنْ يكُ صَدْرُ هذا اليوم ولَّى فإنَّ غداً لِناظِرهِ قريبُ

<sup>(</sup>١) هذا وصفُ شيخنا له؛ فأين (الوفاء) -المُدَّعى- له؟!

<sup>(</sup>٢) وسيأتي (ص ١٩٨) نقضٌ للفرية المزدوجة الّتي سوّدها هذا (الرويبضة)!! حتى على هذا (الباحث) الذي تقوّى به -مُتقوّلاً عليه! -!!

# 🛘 مؤلفات شيخنا التي قمت على نشرها :

- ثامناً: أمّا ما ختم به (الرويبضةُ) كلامَه -بقلم بارد! - من (إشارة) إلى مقدّمتي لرسالة «حكم تارك الصلاة» -لشيخنا -بقولِه: (...كما استباح أحدهم الكذب على الشيخ وأساء له كثيراً...) إلخ!!!

فالجواب من وجهين:

الأول: أنّ هذه الرسالة -والحمد للّه- طبعت على عين شيخنا -رحمة اللّه عليه- أثناءَ حياته؛ بل عزا إليها، وذكرَها، وذكّر بها؛ وذلك في كتابه المعطار «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (رقم ٣٠٥٤)، بل ردّ على مَن ردّ عليها؛ كمثل معشوق (الرويبضة) -ذاك!- الّـذي هو بهِ شَغُوف!! وبما يُكْثِرُ مِنْ الـ (سَفَر) (حَوَالَيْ) به !! -بهواه (!) المعروف!- فيما سوّد من كلِمَاتٍ وحروف!!

حتَّى غدا (حَالُه) مَعَهُ (!) على مَعنَى ما قيل:

عَدُوٌّ لَمَنْ عادت وسِلْمٌ لأهلِهَا ومَنْ قرَّبَتْ ليلَى أَحَبَّ وقرَّبا ... أَفَلَم (يكتشف) الشيخُ الألبانيُّ «عُمدةُ أهل الحديثِ» - المشهورُ بدقّتهِ، والمتميّزُ بتدقيقه -هذا الكذب، وغاب عنه، و(ضاع) منه!!؟ حتّى (هداه) إليه - ودلّه عليه - ولو بعد وفاته! - ذيّاك الإمّعة الجهول، و(الرويبضة) الظّلُوم!!

صدق رسولُنا الكريم -عليه أفضل الصلاة، وأتمّ التسليم-: «إن ممّا أدرك الناس من كلام النبوّة الأولى: إذا لم تستح فاصنع ما شئت»...

وبخاصّةٍ؛ إذا وُجد من (يمدح) الجاهل، ويُرَوِّج للخامل، ويلتفُّ حول الفاشل!!

إذا لم تخشَ عاقبة الليالي ولم تَسْتَحْيِ فاصنعْ ما تشاءُ أمَّا (الإساءَة) المزعومةُ -بكذبِ آخَرً!- فهي لا تخرج عن جِرَاب صُويحباتها -من قبل ومن بعد-؛ افتراءً يُزْكِم الأنوف، وباطلاً بالبهتِ المكشوف!! نعم؛ الإساءَةُ له(!) -المعكُوسَةُ! - كامنةٌ بفضح أدعياء محبّته، المخالفين لمنهجه!

فإنْ كانَتْـهُ: فهـي إساءةٌ مِن قِبَلِ ذوي النظّارات (الملوّنة)؛ ا**لّتي لا تَرى إلاًّ** ما تُرى !!

فاقْلِبْها: تُصِبْ بها!!

وأُبشًر مَن هو أهلٌ للبشرى: أنَّ رسالة «حكم تارك لصلاة» -الآن- تحت الطبع -وللَّه الحمد-، بمقدّمة جديدة -إضافة للسابقة!- وتعليقات أرجو أنْ تكون مفيدة؛ فيها تعقُّب بعضِ المُتَعَقِّبين، والردِّ على عددٍ من الرادِّين، والحمد للَّه ربّ العالمين.

#### □ حول فتوى (اللجنة) :

أمّا الوجه الثاني: فلقد انخرس أمامه (الرويبضة التافه)، ولم يَنْبِس فيه ببنتِ شَفَةٍ! بل أعرض، ونأى بجانبهِ..

فلقد كتبتُ ردّاً على (فتوى اللجنة الدائمة) - المتعلّقة بكتابِ «التحذير من فتنة التكفير» - وما أَلْحَقَتْ به (!) مِن كتابي الآخر «صيحة نذير»! -بعنوان: «الأجوبة المتلائمة على فتوى اللجنة الدائمة» (١) - وهو مطبوع متداول... فصّلتُ القولَ فيه، بما انْبَكمَ بين يديه هذا الجاهلُ السفيه...

<sup>(</sup>١) ولقد وَصَلَنِي -وأنا في الطَّوْرِ النَّهائِي مِن تَصحيحِ كتابِي هذا- مُتَهَيَّنَا للسَّفَرِ!- كتابٌ وجِيزٌ(!) بعُنوان: «رفع اللائمة عن فتوى اللجنة الدّائمة»؛ ردّاً على كتابي «الأجوبة المُتلائمة»! سوَّدَهُ سُعودِيٌّ (لا أعرفُه)!! وقرّظَ له ثلاثةٌ -فُضلاء - كُلُّهم-: شيخٌ مِن (كبارِ العُلماء)، وآخَرُ مُدرَسُ جامعةٍ، وطالِبُ علم (يَعْرِفُني وأعرفُه)! فطالعته، وتأمَّلتُه؛ فلم يزدني -والحمد للَّه- إلاَّ اطمئنانًا، وثباتًا ...

وقد كتبتُ رسالةً مفردةً في الرّدِ على «رفع اللائمة..» -هذا!- على وجه الاختصار-، بعُنوان: «التنبيهات المتوافِمة في نُصرَةِ (الأجوبة المتلائمة..)، والنَّقْضِ على (رفع اللائمة..)»... فعسى أن تُنشَرَ -قريبًا -إن شاء اللَّه-.

ولكنَّ فاقدَ الشِّيءِ لا يُعطيه...

وتحت الطبع عندي -قريبًا -إنْ شاءَ اللَّه- كتابٌ آخرُ عنوانه «الحُجّة القائمة على فتوى اللجنة الدائمة»؛ هو مجرّد وثائق وحقائق؛ تكسِرُ العَقَباتِ، وتُحطِّم العَوائِق...

ولعلِّي -إنْ (مَنّ) اللَّهُ العليُّ العظيمُ -بفضلِه- أُعزِّزهما بنشرِ ثالثٍ اسمُه: «كلمةٌ سواء..» -وهو جاهزٌ للطّبع منذ سنةٍ!-؛ لدفع البلاء، من أمثال هذا الرويبضة، وأذنابه الجُهلاء!!

كُلُّ ذلك؛ بتقدير علميِّ، واحترامٍ رفيع -لم يَزَل، ولا يزال- لأشياخنا النبلاء، وعُلمائنا الفُضلاء...

وليس بخفيٍّ أنَّ تخطئة التخطئةِ حتُّ مشروع، ودفاعٌ غير ممنوع؛ فلا يَنتقصُ فضلاً، ولا يُوَرِّثُ شكًّا...

ولقد نقلتُ في كتابِي «التعريف والتَّنبئة...» (ص ١٥ - الطّبعة الثانية) قولَ فضيلَةِ أُستاذِنا الشّيخ العلاَّمة ابنِ عُثيمين -رحمه اللَّه- في الفتوى المشار إليها، ونقدَه لها، واعتراضَه عليها، وأنه: (لَمْ يَستَقِدْ منها إلاَّ الثَّوريُّونَ والتَّكفيريُّون (١٠) ؛ فليُنظَرْ ...

ولقدْ جعلتُ -في آخِرِ كتابي -هذا- (ص ٢٥٥) = (مُلحقاً خاصاً) يتضَمَّن نصَّ كلامِ فضيلَةِ الأخِ الشّيخِ الدّكتور حسين بن عبدالعزيز آل الشّيخِ -حفظه اللَّه- إمام وخطيب المسجد النّبوي، والقاضي بالمحْكَمة الكُبرى في طَيْبَةَ الطَّيِّبةِ - جواباً على مَنْ سأَلَه عن الفتوى، وبيان رأَيه فيها، فَلْيُنتُظُرْ...

#### □ السرقات العلمية -مرأة أخرى-:

سابعًا: ثم تكلّم (الرويبضة التافه) (ص١٧) -مرةً أخرى!- حول

<sup>(</sup>١) وصُوَرُ هذه الاستفادة -واقعيًّا- مُتكاثرةٌ !!

السرقات، وما يتعلّق بها؛ بكلام أهوج، وسياقٍ أسمج؛ ذاكراً -بتفاهتهِ المعهودة!-: (عصابة عُرفت بهذا الخُلُق الرديء...)!!... إلى آخرِ ما هذى به هذا القَمِىء!

فأقول: قد ضربتُ -قَبْلاً- (أمثلةً) -عدّةً- وقع بها هذا (الرويبضة) -وفضيلة الشيخ المقدّم لكتابه!- مِمّا لا يخرج عن هذا الإطار، ولا يجاوز هذا المِقدار!

فلا أُكرّر ولا أُعيد؛ وإن كان عندي فيه مَزيدُ مزيد!!

فلعلّ الفرُصةَ -من بعد- تلوح، والجهلَ من أربابهِ يختفي ويروح! ولكنْ؛ ماذا نفعل بهذا الجاهل (اللّحوح)؟!

ذو الجهلِ يُقْرَعُ بالعصا ذو العلمِ تكفيه الإشارة

□ بين (التباهي)، و (الغفلة) :

ثامنًا: ثم تكلّم (الرويبضة التافه) -قائلاً-:

«وتباهى أردأُهم بأنّه قدّم للشيخ -رحمه اللّه- على حين غفلة منه، وقد جرت العادة العلمية (!) أن يقدّم الأعلى للأدنى، وليس العكسَ؛ فكيف يكون مثل هذا التباهى المقلوب من ذيّاك المتسلّل!!»...

فأقولُ: لا أجد من جوابٍ أوّل؛ أبلغَ من قولِ الأوّل:

فقُل لمن يدّعي في العلمِ (دكْتَرَةً) حَفِظتَ شيئاً وغابَتْ عنك أشياءُ ثم؛ ماذا تريدُ -يا هذا! - مِن (وراءِ) هذا الكلام؟!

أتريدُ إفسادَ(!) ما بيني وبين أُستاذي الشيخ؛ بعكس الحقيقة، وقلب الصورة؟! ولكنْ متى؟! بعدَ الوفاة؟! فَهَيهَات، هَيْهَات ...

لقد كان غيرُك (أشطر) منك -يا هذا!-؛ فحاوَلوا ذلك في حياة الشيخ -مرّاتٍ وكَرّاتٍ-؛ فلم يجْنُوا إلاَّ الخيبة، ولم يجِدوا إلاَّ الانخناس!!

وأنت تفعلُ ذلك اليوم، وبعد المَوْت بنحو ألفِ يوم ويوم!؟! فيُقال لك:

لا تَدْخُلَنْ بنميمة بين العَصا ولِحائها (١) وقلتُ -مُتَمِّمًا-:

قد نِلْتَ منها غُصَّةً في الحَلْقِ منكَ بلاؤُها والظُّلمُ فِيكَ مُبدِّلٌ حقَّ «الحقيقةِ» دَاءَها

أمّا التّبَاهي؛ فنسألُ اللّه -تعالى- أَنْ يَعْفُوَ عنّا فيما (قد) نُخالفُ الحقّ فيه؛ فليس كلُّه مناقِضاً للحقّ -أيّهذا السفيه-!!

ولئن (تباهى) (غيرُنا) بمناصبِه، وشهاداتِه: فلا أَقلَ مِنْ أَن (نَعلُو) -(نحنُ)- بتلمَذَتِنا لشيخِنا، وأستاذيَّته لنا...

كُتِبَ الحربُ والقتالُ علينا وعلى الغانياتِ جَرُّ الذُّيولِ أَمَّا الجوابُ الثَّاني:

فالغفلةُ المنسوبة -ظلماً وظنّاً! إلى شيخنا- «عمدة أهل الحديث في زمانه »(٢) -بل (السابقِ)(٣) في عصرهِ وأوانه-؛ ماذا وراءَها إلاَّ الطعن المُبطّن، بل الصريح المُوطّن!!؟

فإذا قيل: هي الغفلة البشريّة!

فأقول: مرّة؛ أو مرّتين، وليسَ أكثرَ وأكثرَ ...

فإن (غَفَل) الشيخ (!) -وحاشاه- مرّةً! - عن تَقدِيمي لكتابه «حُكم تارك

<sup>(</sup>١) «ديوان صالح بن عبد القُدّوس» (ص ١١٦).

<sup>(</sup>٢) كما وصفه (!) (الرويبضة التافه) -نفسه- في "حقيقته" (ص١٤) الثانية -هذه-!!

 <sup>(</sup>٣) ولقد صح عن النبي على قوله: «في كل قرن من أمّتي سابقون»؛ كما في «الصحيحة»
 (٢٠٠١) -لشيخنا- رحمه الله-.

الصلاة» (١) (!)؛ فهل (غَفَل) عن الكتبِ الأخرى (الكثيرة) -أمثالِه-:

كمثل كتابه: «سؤال وجواب حول فقه الواقع»؟! -وطبعتُه الجديدة صدرَتْ قبل شهور عديدة!-.

وهل (غَفَل) عن كتابه: «التعليقات الرضيّة» -بمجلّداته الثلاثة-؟! وهل (غَفَل) عن كتابه: «الباعث الحثيث» -بمجلّديه-؟! ... وهذا كلُّه في حياته، وعلى عينه، و(عقله)(٢)!

وأخيراً -بعد وفاته- وبإذنهِ ومُباركَتِه -مِن قبل-: كتاب «هداية الرواة» - محلّداته الستّة-!

ولاحقًا -تحت الطَّبع- وبإذنِه -أيضًا- رحمه اللَّه-: كتاب «إغاثة اللَّهفان» -بمجلَّديه-!

(١) فضلاً عـن أمـرِ آخَـرَ -مُهِمِّ-؛ وهو أنّ الكتابَ (استمرَّ) يُنْشَرُ -وينتشِرُ- في حياة الشّيخ سنواتٍ وسنَواتٍ ؛ أفلا يكفي (بعضُها) لدفع تلك (الغفلة) المُدّعاة -وردَّها-؟!

وفي كتاب «ثَبَت مؤلَّفات المحدَّث الكبيرِ الإمامِ محمد ناصر الدين الألبانيِّ الأرنؤوطيِّ» (ص ١٨٣) -للشمْراني! صورة من خطِّ شيخنا -رحمه الله - فيها سَرْدٌ لبعض أسماء كتبه ومصنَّفاتِه؛ من ضِمنِها: «حكمُ تاركِ الصلاة»؛ وأضاف -عقِبَها - شيخُنا -بين قوسين -: «وفيه النفريقُ بين الكفر العمليِّ، والكفر الاعتقاديِّ».

(تنبيه): كتاب «الثَّبَتِ» -هذا- للشَّمْراني -بالميم!- فيه (بعضُ!) جهدِ (مشكورٍ) مِنْ مُولِّفُه -غفر اللَّه له- في مغالطاتٍ علميَّة كثيرة! -غفر اللَّه له- في مغالطاتٍ علميَّة كثيرة! وأغلاطٍ منهجيَّة وفيرة!! تذلُّ على أمورٍ وأمور -خطيرة-!!!

وقد كشفتُ أَشياءَ (منها) في كتابي «المعجم الكبير لمؤلَّفاتِ الإمام محمد ناصر الدين الألباني»؛ وذلك في حاشيّته التي سَمَّيتُها: «ردُّ عَنَتِ العاني، الواقعِ في «ثَبَتِ الشمراني»؛ لمؤلَّفاتِ الإمام الألباني»! يَسَّرَ اللَّهُ إِتمامَه ونشرَه.

(٢) ولقد بقي -رحمه اللَّه- ذا (ذهن حاضر لم يختلط) -كما صدق فيه (الرويبضة) (ص١٩) -هذه المرّة!- إلى آخر يوم في حياته...

فانظر؛ ماذا يزعم -هذا الأقاك- هناك، وماذا يقولُ هنا؟!

﴿ قُلْ إِنَّ الفَضْلَ بِيدِ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يشاءُ واللَّهُ واسِعٌ عليم، يخْتَصُّ برحْمَتِه مَنْ يشاءُ واللَّهُ ذو الفَضل العظِيم﴾...

ولكنّه: ١ . ل . ح . س . د ...

ولَنْ تَسْتَبِينَ -الدَّهْرَ- موضعَ نِعْمَةٍ إذا أَنْتَ لَمْ تُدْلَلْ علَيْها بحاسِدِ

فهل شيخُنا الألبانيُّ -رحمة اللَّه عليه- (غافل) عن هذا كلِّه -أيها (الغافل)- المُتَغافِل- ؟!

فأين (التباهي المقلوب) -المدّعى- مِن (ذيّاك المتسلّل) -غِير المرغوب!-؟!

أم أنّه الفهم (المقلوب)، والفقه المسلوب، والعقل المعكوس، والقلب المنكوس؟!

ومن هو -«حقيقةً»- (المتسلّل)؟!

أهو الصادقُ غيرُ المبَدِّل؟! أم المُتَقَوِّل المُتحوِّل؟!

فاتق اللَّهَ، ولا تَفْتَرِ ولا تُهَوّل!

□ تواضع شيخنا ، وأدبه :

أمّا الجواتُ الثالثُ:

فإنّ (العادة العلميّة) -هذه- المُدَّعاة؛ ليس عليها دليلٌ لازمٌ -أَوْ مُلزِمٌ-؛ لا مِن كتاب، ولا من سُنّة!

وإنْ دلّ نقضُ هذه العادة (!) مِن قِبَلِ شيخنا -وبرضاه- رحمه اللّه- أحياناً؛ فإنّما يدلُّ -كما يُقال اليوم- على تواضعهِ الجمّ، وخُلُقهِ الرفيع، وأدبهِ العالي؛ الذي افتقده -أيامَنا هذه- كثيراً- كثيرٌ من المشايخ -فضلاً عن المتمشيخين!-، وعديدٌ من المتعالمين؛ الذين يُريدون (فَرْضَ) مشيختِهم! والإلزامَ بأَسْتَذَتِهم! وأُبُوَّتِهِم!! -استغلالاً لاحترامهم (!)؛ لِداعي سِنِّ، أَوْ نَحْوه!! -.

على الوُلْدِ يَجْني (والدٌ) وَلَوَ انّهم وُلاةٌ على أمصارِهم أُمراءُ وليس يفوتُني -آخِرَ هذا التنبيه- أن أذكر أنَّ هذه النقطة -المتعلّقة بالتقديم!-إنّما هي من تشويشات صاحب «ظاهرة الإرجاء» (٢/ ٧٦٣) -(المعروف)-!! وهي واهيةٌ واهيةً!!

فَسَرَقَها (!) (الرويبضة) منه! (وتناولها) عنه!!

فهلا ذكرتَه -يا هذا- وأَشَدْتَ بهِ! -كما هو دأْبُك-!!؟

ولماذا طَوَيْتَهُ عَنّا؛ وأنت تكتبه إلينا؟!

أَسخَطْتَ -يا هذا -بظُلمِك- ربَّك.. فاللّهم (سَفَراً) -إليك- قاصداً، وريحاً (حوالَيْنا) لا علينا...

تاسعًا: ثم قال (الرويبضة التافه) (ص١٧) -فِيَّ -:

"وأمّا دعواه قراءة الشيخ -رحمه اللّه- بعض كتبه، وقولُه: (قرأهُ وتمتّع به)، و: (زاده اللّه توفيقاً)؛ فهي دعوى لا تُساوي ذكرَها -لكثرة ما عرفه الناس عليه من الكذب على الشيخ، ولما فيها من أخطاء علميّة عقديّة -؛ وإلاّ كان اتّهاماً منه للشيخ -رحمه اللّه- بأنّه على هواه الإرجائي المذموم)!!

#### أقول:

١- أمّا أنّها (دعوى لا تُساوي ذكرها): فقد ذَكرَها ال... مُسَيْكِينُ!-؛ فهي -إذن- تُساويه، بل تكشف عن «حقيقةٍ» هذا الأفّاك، ومَسَاويه!!

#### □ المباهلة ، والملاعنة :

٢- أمّا اتّهامي بالكذب على الشيخ في قراءته لبعض كتبي، ودُعائه لي
 - فضلاً عن اتّهامي بكثرة (!) الكذب على الشيخ!!-؛ فأقول فيه -بكلّ استعلاء، ووضُوح- :

لقد كرّر هذا المُبطِلُ هذا التكذيبَ الأحمَقَ الأخرقَ -لي- في مواضعَ عدّة، وفي أماكن متعدّدة -بِرُعونةٍ متطاوِلَة، وَهَمَجِيَّةٍ ظالِمة-؛ فأقول له -بوعي كامل، وإدراكٍ تامِّ-:

إِنَّ (كُلَّ) الَّذِي كَذَّبْتَني به؛ إمَّا أَن تكون كاذباً فيه، أو تكون صادقًا:

- فلعنةُ اللّهِ عليك: إذا كنتَ (أَنْتَ) كاذباً عَلَيَّ في تَكذيبكَ لي؛ وكنتُ (أَنا) صادقاً فيما كذَّبْتني به ...

- ولعنةُ اللّه علَيَّ: إذا كنتُ (أنا) كاذباً على الشيخ، وكنتَ (أنتَ) صادقاً في تكذيبك لي..

بل إنّي أُباهِلُك على ذلك؛ فأنتَ -يا ذا- من (قوم) لا يُجْدِي معهم سوى (الضّرب) المُوجِع؛ فلا حُجَّة تَنْفَع، ولا بُرهان يُقْنِع، ولا دليلَ يَقْمَع...

وأتنازَلُ معك درجة -رحمة (۱) بك-؛ بأنْ آذَنَ لك بالتَّراجُع - عن كذبِك وتكذيبك بالتَّوبة الصِّريحة، وشروطِها الصّحيحة - قبل (إلزامك) بهذا التّلاعُنِ - والرّضوخ له -، فضلاً عن خوض تلكَ المُباهَلَة والمُنَازَلَة..

و إلاَّ فَانتظِر مِن ربِّكَ -ذِي القُوّة والجَبَروت- اللّعنةَ تهبطُ على أُمِّ رأْسِك، فتشدخُك وتَشرخُك...﴿جزاءً وفاقاً﴾...

فأيَّ الأمرين تقضِي؛ فهو قضاءٌ منك عليك!!

وأَمّا أَنا: فإنّي منشرحٌ -وللّه الحمد- بِصدقي، ولِصدقي؛ وَلْيَرْغَمْ أَنفُكَ - في الدّنيا والآخِرة - أيّها الظّلومُ، الجهولُ، الكذوب!

#### 🗖 وحدة العقيدة والمنهج :

٣- ما الَّذي يمنعك -أو يُحَرِّجُك! - من قَبُولِ (دعْوى) دُعاءِ الشيخ لي

<sup>(</sup>١) وإن كنتَ صغيرَها! بل (محذوفَها) -لا تستحقُّها-!

بالتوفيق؛ مع كوني صاحبَه و تلميذَه -رُغْماً عن أَنفك!-؛ وعقيدتي عقيدتَه، ومنهجى منهجَه؟!!

فسائغٌ جدّاً -والحالةُ هذه! - قَبُول هذه (الدعوى) بينَ طرفين متلائمَين متوائمَين..

ولقد (فَلتَتْ!) كلمة -بغير وعي ولا شعور!- من هذا (الرّويبضة التّافه) -المغرور- فيها الإقرارُ بهذا الإلزام؛ حيث أشار (ص١٠٨) -أثناءَ طَيِّ كلام!- المغرور- فيها الإقرارُ بهذا الإلزام؛ حيث أشار (ص١٠٨) -أثناءَ طَيِّ كلام!) إلى (أَنَّ الأَدْعياء يسِيرونَ على خُطَى الشّيخ -رحمه اللَّه- في مسائِل الإيمان) وليس ذلك -عنده!- سوى (الفكر الإرجائي المذموم)!!

... هذا هو حالُ حمَلَةِ الأقلام (المتلوِّنةِ) البَغِيضَة؛ مِمَّا يكشف «حقيقَة» اللـؤمِ المُسْتَشـرِي في هذه النُّفوس (المتنقِّلـة) المريضـة!! ذاتِ الدَّعـاوَى (الكاذبة) العريضة!!!

... فمِن ظُلُمات التصوُّف! إلى تحزُّبات الإخوان!! إلى ضلالاتِ التكفيريِّين !!!

نقِّل فؤادَك حيثُ (شِئْت) من الهوى (٢) ما (المُكْثُ) إلاَّ للصحيحِ الراسخِ أَمّا الخوْفُ فلن يدومَ لحالةٍ (مُتَنَقِّلاً) في الباطلِ المُتَلَطِّنِ خَوْفُ فلن يدومَ لحالةٍ عقديّة) فدعوى فسادٍ وإفساد؛ دُونَ إثباتها خَرْطُ القتاد!!

والدّعاوى ما لم تقيموا عليها بيّناتٍ أَبناؤُها أَدْعياءُ وما (يُحاوله) هذا «الرويبضة» -ويجدُّ فيه!! -مِن قبلُ ومن بعدُ- مِمَّا هو منقوضٌ -بدءً وانتِهاءً - دليلٌ على بُطلان دعواه، وَوَهَن زعمهِ...

<sup>(</sup>۱) انظر ما سیأتی (ص ۱۳۰ و۲۲۹ و۲۳۶).

<sup>(</sup>٢) أو: ..... حيث (شاء) لك الهوى !!

و إلا : لَمَا كَرَّر، واجْتَرًا! ولأتى بجديد؛ قريبٍ أو بعيد! ولكنّه لم يفْعَل.. ولن يَفْعل!!

٥- أمّا أنْ يكونَ دُعاء الشيخ لَي: (اتهاماً للشيخ بأنّه على) هوايَ (الإرجائي المذموم)!!

فأقول:

مِسكين!! بل مُسَيْكِين!!! لِمَ أَلَّفْتَ كتابَكَ -إذًا- أَيُّها الظَّالم الجاهل-؟! وفيمن؟!

وبِمَ؟!

وعمَّن؟!

أَمْ أَنَّك لا تدري ما يخرج من رأسِك؟

... وهو (الراجحُ)!!

ألم تضع في جداولك الثلاثة -التي هي (خُلاصة) «حقيقتك» (ص٥٥ و٧٩ و٧٤) -الثانية -هذه!- الشيخ الألباني في (خانة) أبي عذبة (الأشعري)، والبيجوري (الجوهري)؟!

أليس القائلُ بقولهم: سلفُه غيرُ سلفِك، ومنهجُه غيرُ منهجِك؟! أليسَ هذانِ من أهل (الهوى الإرجائي المذموم) -باعترافنا جمِيعاً-؟! لكنّ حال هذا الغَوِيِّ المتناقضِ مثلُ ما قيل قديماً:

يُعطيك مِن طَرَف اللسانِ حلاوةً ويَــروغُ مِنْكَ كما يَروغُ الثّعلــبُ وأقول:

متناقِضٌ بل جاهِلٌ متجاهِلٌ لا ليس يَصْدُقُ بَلْ يَقُولُ فَيَكْذِبُ مُتناقِضٌ بين (الطَّوائِفِ) كُلِّها وَكَأَنَّ دينَ (القومِ) ذاكَ المَلعَبُ

... إنّه (التناقضُ) -قلباً وقالَباً-! و (الاستغْفَالُ) -صَدْراً ووِرْداً-!! وهو عَيْنُه -بعينهِ- «حقيقةً» -ذو الغفْلَةِ -جدًّا-!

## □ صحبة مسحوبة!

عاشرًا: ثمّ قال (ص ١٨):

«أمَّا صُحْبتي(!) الشيخَ -رحمه اللَّه- فقد تجاوزتَ ربعَ القرن بخمس سنين، وكنتُ فيها كسائر خواصّ إخوانِه وأصحابه..»!!

أَقول:

أ- (الصّحبةُ) -المُدَّعاةُ- بحد ذاتِها! - لا تُغْنِي عن صاحبها - «حقيقةً» - شيئاً؛ فتلك الصّحبةُ الأولى -الأولى - لأمدٍ -التي هي أعلى شرفٍ وأغلاه - لم تنفعِ النّاكصين المرتَدِّين؛ الذين يقول رسول اللّه ﷺ فيهم يومَ القيامة -عند الحوض -: «أُمّتي أُمّتي»، فيُقالُ له ﷺ: «إنّهم لا يزالون مرتدّين على أعقابهم»..

فماذا تُغنى عنك -يا ذا الجهالَةِ والغُرُور!- صحبةٌ فارغةٌ خاويةٌ؛ ولو مَكَثْتَ فيها قرنْاً كاملاً -بل (قرنين)!-!! لا رُبُعاً، وَلا ثُلُثاً؟؟!!

ب- أمّا أنّك كنتَ فيها (كسائر خواصّ إخوانه وأصحابه)؛ فلا، وَأَلفُ لا؛ وأنت تعرفُ هذا (جيّدًا)؛ وكيف يكونُ لك ذلك أو يتسَنّى؛ وقد قضيتَ جُلَّ المدَّةِ المُدَّعاةِ في (غِيابٍ)! و (تَنَقُّلٍ)! وانقطاع! و (سَفَر)!! -حِرصاً على المُلاَحَقَةِ) الشّهادات (!) الّتي (أَدْرَكْتَ) -بها- حَمَلَةً (الدّكاتَوْراة) -أخيراً!-!!

فهل فرغت -يا هذا- لعلم، أو تفرّغتَ لتَعَلَّمٍ؛ فضلاً عن أن تكون أهلاً لتعليم ؟!

حادي عشر: ثم علّق (ص ۱۸) عند ذكر (ربع القرن، وتجاوُزهِ بخمس سنين!!) - قائِلاً-:

"وهي المدّة التي زعم الأدعياء أنّهم قَضَوْها في صحبة الشيخ، ودعواهم هذه تصدُق -وهي كاذبة- لو أنّهم بلغُوا هذه السنّ قبل أن يعرفوا الشيخ -رحمه اللّه-»!

فأقول: ما أجرأك على عباد اللَّه! بل ما أجرأك على الإثم، والمعصية!!

فلقد تعرَّفتُ (أَنَا) إلى الشيخ -رحمه اللَّه- والحمدُ للَّه- أُوَّلَ ما تعرفتُ اللهِ - وَموافقًا- وهو الأهمّ! - إلى آخر اللهِ - سنة (١٣٩٨ هـ)، وظلَلتُ مُرافِقاً له -وَموافقًا- وهو الأهمّ! - إلى آخر أيّامه -رحمه اللَّه-، وذلك سنة (١٤٢٠هـ)؛ فكم تكون هذه المدّة، في التّاريخ ممتدّة؟!

أَمْ أَنَّكَ جاهلٌ -حتّى- بالحساب؟!

وَلِمَ لا يكون؟!

بل هو (الواقع) والصّواب! بلا ارتياب !!!

أَمْ أَنَّكَ لا تدري ما تقول -أيُّها الغُمْرُ الجهول-؟!

أَمّا تعليلُه الآخِر؛ مِن أَنّ: (دعواهم تصدُقُ.. لو أَنّهم بلغوا هذه السنَّ قبل أَنْ يعرفوا الشيخَ -رحمه اللّه-)!!

فتعليلٌ عجيب، غريب، مُريب -لو صَدَرَ مِن غيرِه! أمّا منه: فَلَيْسَهُ!!-؛ فهل يلزمُ -يا هذا!- بلوغُ هذا السنِّ؛ حتّى يُقبلَ قولُنا في صحبته (نحواً)(١) من ربع قرن؟!

<sup>(</sup>١) و(الرّويبضة التافه) - هذا - (يُصِرُّ) - دائماً! - على (مَحْو) كلمة (نَحْو)- هذه!! ونحن -دائماً- للدُّقَّةِ - نُثْبتها...

وليس -هـو- يفعـل ذلك -عامله اللَّه بما يستحقّ الأ لإيقاعنا -بغير حقّ في هُوَّة (حساباته)(!) المُنْكَرة الجاهلة، و(مُخَطِّطاته!) الباطلة الفاشلة!!

ولن (يفرحَ) بذلك -إن شاء الله-.

لقد تلوّن جهلُ هذا (الرّويبضة التافه) -أَلواناً شتّى-؛ بكبْرٍ كبير، وتكثُرُ كثير؛ مِن دون حَيَاء ولا خَجل، ومن غير خوفٍ ولا وجَل!!

فماذا يقول الآنَ -أو يفعل-؟! إنْ كان لإيزالُ (!) في وجههِ مُزْعةُ حياءٍ من ربِّ العِباد! وقد فُضِح كذبُه -وجهلُه- على رؤوس الأشهاد، وعرفه أهلُ الجبل والواد!!

هل يستمرّ بمِرائه الطّاغي، وجَدَلهِ الباغي؟!

أم يستترُ، ويسكتُ، وينخنِسُ؟!

أَمْ أَنَّ حالَه كما قِيل:

مَنْ يَهُنْ يَسْهُلِ الهَوَانُ عَلَيهِ ما لِجُرحِ بِمَيِّتٍ إيلامُ؟!

ثناني عشرَ: ثم تكلّم (الرويبضة التّافه) (ص١٨-١٩) عن بعض (المواقف المشهودة) -فَتْرة (صُحبتهِ) مع الشيخ!-: منها (شهودُهُ زواجَه)!! و(شهادتُه له بمتابعة الدراسة في الجامعة)!!

ثـم تكلّـم عـن زيارتـهِ للشيخ -أثناء مرضه!- (حيث دفعه(!) الشوق إلى عيادتهِ)، وكيف أنّه (قبّل يده ورأسه)!!

... إلَى آخِر ما هذى هذا؛ ممّا هو تكرارٌ -مُخِلٌ!-(!) لِبعضِ ما كان قد سوّده في صحيفة (السبيل) -الأردنية الأسبوعية-، ثم لخّصه (أو لُخِّصَ له، وحُذف منه!) في مجلّة (البيان) -اللندنيّة الشهرية-!!

وكلتاهما صحيفتان -حِزبيّتان- معروفتان؛ إحداهما: (شرقية)، والأخرى: (غربيّة)!!

وقد كنتُ رددتُ على هُرائه (المطوّل) -هذا -كُلّه- في رسالتي «مَعَ

# شيخنا ناصر السنّة والدين في شهور حياته الأخيرة» (ص٣٦-٣٦)؛ فلا أُعيد (١)!

(١) وقد أُوقَفني أَخي الودود الفاضل إسماعيل العُمَري -زاده اللَّه مِن فضله على مقالٍ على مقالٍ علمي ً (جاد)، كتبه -في الإنترنت- بعضُ إخوانِنا الأجواد؛ كشفا (لنفسيّة) هذا المتلبِّس بالفساد والعِناد، الظالم لصالحي العِبَاد ...

و﴿إِنَّ رَبَّك لِبِالمِرْصاد ﴾ ...

وقد سمّى الأخُ المذكورُ مقالَه: «القول القيِّم في الدكتور محمد أبو رحيِّم»!

ومقالُـهُ -هـذا- في «الحقيقة»- تحليلٌ دقيقٌ عميقٌ لنفسيّة هـذا (الرويبضة)، وأخلاقه المريضة!! -وهـو -فيما كتب- كأنّه (!) طبيبٌ نَفْسَانيٌّ، بارع نِطَاسيٌّ؛ (يُشخّص) -بدقّةٍ!- الداء، ويصفُ -بقُوّة!- الدواء.

فكان ممّا قاله الأخ المشار إليه -واسمه: همّام أبو عبد اللَّه الجزائري- نفع اللَّه به -:

«لا شك أنّ الماضي له تأثيرٌ على حاضر المرء ومستقبله، وهذا التأثير يختلف من شخص إلى آخر، وأيضاً من فترة عن أخرى -في الشخص نفسه-.

ومحمد أبو رحيه لا يخرج عن هذا المضمار...».

شم بـدأ بتحليـل ماضيه (!) -بعد الإشارَة إلى تَصَوُّفِه، وجَهله، وتَغْرِيرِه!- مِمَّا هو مُعْتَرِفٌ (!) به!- فكان من ضمنهِ قولُهُ -فيه-:

«جهله بحقيقة نفسه والآخرين، ومعاداتهم بلا حجة ولا برهان.

وهَوَسه بالتّحدِّي، وسيطرة خلفيات الانتصار، ورغبة جارفة في ذلك.

وعدم الاقتناع -ابتداءً- بجواب العلماء، وسيطرة الدهشة والتعجّب بدل الاطمئنان.

وفضول زائد تكسوه حالات الغرور، بيّن عدمَ الثقةِ في أهل العلم، والترفّعُ عليهم.

وصراع داخلي عنيف غير معتدل؛ يقلق ويوهن الذاكرة حين استرسالها في استدعاء الأفكار ثم ترتيبها».

ثم أشار الكاتب -جزاه اللَّه خيراً- إلى أهمِّ العوامل المؤثِّرة في شخصيّته؛ فذكر منها:

«الشهادة العلمية؛ لِتعويض النقص، ومحاولة نسيان هاجس الماضي، والترفع بها على الآخرين؛ لإيجاد مكان له في وسطهم».

ثم ختم كلامَه -قائلا-:

«...مِن خلال ما تقدّم تظهرُ لنا الشخصيّة (العلمية) لمحمد أبو رحيّم -كما يلي-:

سيطرةٌ ظاهرة لعقلية الأشياخ، وهشاشة في تكوين الذات، وانفعالية لا مُسَوِّغَ لها عند الأحداث؛ تُفقده الاعتدال عند الحكم على الآخرين.

و التشكيكُ في المُحاوِر، والانقلاب السريع إلى الضد... وهذا سببه التكوين الصوفي.

ولكنُّ؛ قد أزيد!!

### هكذا فلتكن الفضيحة :

ثالث عشر : ثم علَّق (الرويبضة) (ص١٩) في خاتمةِ ما سوّده حول (صُحبتهِ) للشيخ -قائلاً-:

«قال على حَلَبي (!) في كُتيبه «مع شيخنا ناصر السُّنة والدين في شهور حياته الأخيرة»:

«ولئن توفّي الشيخ ودُفن وأنا بعيدٌ عنه (١)... فقد كانت سلواي أنّني كنتُ آخر من تكلّم مع الشيخ، ودعا له وصافحه والتقاه..»!!

ثم عقَّبَ (!) قائلاً:

«قلتُ: صدق حلَبي(!) في قولهِ: «توفي الشيخ ودُفن وأنا بعيدٌ عنه..»(٢)،

شخصية متقلبة، تطمح إلى أكثر مما تملك من المؤهلات والمواهب والقُدرات، يجعلها تُغيّر المواقع الأجل الظّفر بما تحلم به».

ثم وجَّه الكاتبُ -وفَّقَه اللَّه- نصيحةَ العارفِ غيرِ المُسترِيب -أشبهَ ما تكون بوصفةِ طبيب!-قائلاً -فيها-:

"يُنصح بالابتعاد عن التطلّعات الكبيرة والمسؤوليات المُرهِقة، وأيضاً الابتعاد عن البيئة الأولى التي تربّى فيها، حتى لا تَحدث له انتكاسةٌ أُخرى -والعياذ باللّه -تعالى-.

كما يُنصح بالابتعاد عن العاطفة والحماسة والانفعال، وخاصةً إذا كانت غير مقيّدة بالكتاب والسنة وعلى فهم سلف الأمّة؛ من أمثال الإمام ابن باز، والإمام الألباني.

والبُعد عن أفكار التكفير غير المضبوطة، لأنها تسبِّب صدماتٍ نفسيةً لم تتعوَّد عليها شخصيتُه الهشَّة».ا.هـ

وأقول -بَعْدُ-: الحمدُ -كلُّه- لربِّي -ذي الجلال والإكرام- القائل: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُدافع عن الذين آمنوا﴾ -في أصدق الكلام -...

- (١) هذه النقاط منه؛ إشارة إلى الحذف والاختصار!
- (٢) أَمَّا ذَاكَ الولـدُ العـاصي (عـاص) بالتنوين، لا بالمِيم! في «ردوده..» (صفحة: ط) فتسـاءَل -بمكـرِ!- عنّـي: (مـاذا يضـيره إنْ مـات الشـيخُ وهو بعيدٌ عنه؟!)، وصرّح (صفحة: ح) =

ولم يصدُق في قوله: "إنّني كنت آخر مَن تكلّم مع الشيخ ..."؛ لأنّ وفاة الشيخ كانت بعد سفر حَلَبي إلى السعودية بأيّام، ولأنّ آخِرَ مَن صافح الشيخ -من غير أهلهِ وذويهِ -أخ من البحرين- على ما أفاد ولَدُ الشيخ عبدُ اللطيف.

قال<sup>(۱)</sup> عاصم بن محمد شقرة في «الردود العلميّة السُّنيّة»<sup>(۲)</sup> (صفحة: حا!!): «لعمري؛ هل أصبح (أي: علي حلبي) من الصوفية الذين يحضرون في مكانين معاً؟!».

قلتُ: هذا تعليقه (!) -وفيه تغليقُه!-، فأقول:

كنتُ قلتُ في رسالتي «مع شيخنا ناصر السنة والدين» (ص٥٦) جواباً على (بعض) فِرى هذا (الرويبضة) -وما أكثرَها!-:

«.. فما أجملَ ما قيل -في كلِّ كاذب مُبير-: (حبل الكذب قصير)! فاحذر -يا أُخيَّ!- العاقبة والمصير، وكن الأهل الحقِّ الظاهرَ والنَّصير».

<sup>= -</sup>وتُلْفَطُ: (حاء)، أو (حا)-، مهموزَةً ومُسهّلةً!!- بأنّ «رابعهم(!) كان في سَفَرٍ لم يَحْظَ بهذا الموقف الجليل»!!

ثم نَسجَ على تساؤله(!) ذاك كذباً كثيراً، وجهلاً مديداً؛ خَتَمُه (!) بإيراد حديث ضعيف -جازماً به؛ ليكونَ دليلَ جهله!!- وهو: (أيكون المسلم كذّاباً؟)، قال: «لاه!

فهذا من مراسيل «الموطأ» -المشهورة!!-، وضعّفه شيخنا (الحبيب) في «ضعيف الترغيب» (١٧٥٢)!

وأقول -بعد-: نعم -يا هذا!- قد يكون المسلمُ كذّاباً، وأنتَ الدليلُ!! فالحديث ضعيف؛ روايةً، و(درايةً)!!

أمّا تساؤلُهُ -ذاك- (الماكر)-؛ فأُجيبُ عنه -قائلاً-: لا يُضيرني ذلك -البتّة -وإن كان يُحزنني -؛ كما لم يُضِرْ -مِثلُهُ- أبا بكرِ الصِّديق -رضي اللَّه عنه- لمّا مات سيّد ولَدِ آدم ﷺ، وأبو بكرٍ -في السُّنْحِ- ليس منه بقريب! كما رواه البخاري (٤٤٥٤) -وغيره-!

<sup>﴿</sup>قَدَراً مَقْدُوراً﴾...

<sup>(</sup>١) والنقلُ لا يزالُ من (الرويبضة)!!

<sup>(</sup>٢) كذا! وانظر ما سيأتي (ص ١٢٠) حول (ضبطه) لهذه الكلمة!!

## وأقولُ الآن:

لقد كان (حبلُ كذب) هذا المفتري -وشريكِه!- (أقصر) ممّا تَخَيَّلْتُ(!) جدّاً!!

وبيانُه من وجوه:

الأول: النصُّ الَّذي (نقله) عنّي محذوفٌ (۱) منه أهمُّ ما فيه، بل إنَّ حذْفَه الظّالمَ المُفترى -هذا- هو الذي سوّع له -بِأزٌ شيطانه له!- أنْ يسوِّدَ ذاك التعقُّبَ (الفاشلَ) الذي حَسِبَ نفسَه -فيه- أنه أصاب بهِ -منّي!- مقتلاً!

نعم؛ أصاب به مقتلاً؛ لكنّه مقتلُه، ونهايتُهُ -إنْ كان فيه بقيّةٌ مِن حياةٍ، أو حياءٍ-؛ فهو كاذبٌ خوون، و (اللّه لا يهدي كَيْدَ الخائنين)، (فليعلمَنّ اللّهُ الذين صدقوا وليعلمَنّ الكاذبين) ...

إذا أنتَ حَمَّلْتَ الخؤونَ أمانةً فإنَّك قد أسندتَها شرَّ مَسْنَدِ

فنصُّ كلامي (ص ٢٥) -كاملاً- بالتَّنصيص، ومِن غير تقْصيص!!- كالتالي:

«لئن توفّي الشيخ -ودُفن- وأنا [بشخصي] بعيدٌ عنه [وهذا جدُّ شديدٍ علي] ؛ فلقد كانت سلواي [والفضلُ للَّه وحده] أنَّني [لم أُغادره بروحي وعقلي وقلبي -أولاً-] ، وكنت آخر من تكلّم معه، ودعا له، وصافحه، [وقبّل ما بين عينيه] ، والتقاهُ [من إخواننا طُلاب العلم - سوى أهل بيته-]».

... وكلُّ ما جعلتُهُ -هنا- بين معقوفَين (٢) -مُسوَّدًا- هو ممّا حَذَفه (أبو

<sup>(</sup>١) ولا ننسى أنَّ كنيتَه (أبو حُذيفة)!!

وحتى (يسْتُر) -هذا الحذّافُ!- فِعلتَه الشنعاء -هذه-: أشار في موضع (واحد) -فقط- مِن وسط كلامه - إلى الحذفِ -بوضعه نقاطاً مكانه!-؛ وسكت عن المواضع الأخرى! وهي (ستَّةٌ) كبرى !!

(٢) وهذا أصعُ من قولِنا: "معكوفين" -بالكاف-، وقد كنت استعملتُه -قبلُ- مراراً؛ ثمّ نتهني إلى صوابِه بعضُ الإخوة -جزاهم اللَّه خيراً-.
وإنْ كان لحرف (الكاف) -فيها- وجهٌ لُغويٌّ.

حُذيفة!) - الحَذَّاف! - ليكذبَ على دُعاة منهج الأسلاف؛ بكثيرٍ من الإجحاف، وبلا أدنى وجهِ من الإنصاف!!

فماذا نقول؛ في هذا المفتري (السَّخَّاف)؟!

و(حَذَفاتُهُ) -هذه -كلُّها- يرمي إلى شيئين من ورائها:

أ: تجريد كلامي من عواطفه، وأحاسيسه... وبالتالي: روحه، وحقيقته!!
 فقد كتبتُ ما كتبتُ - على معنى قول الشاعر-:

فإن كانت الأجسامُ منّا تباعدت فإنّ المَدَى بين القلوب قريبُ ... ولكنْ؛ ماذا نفعلُ بهؤلاء (الناس)؛ وقد فقدوا (!) الشعورَ والإحساس!؟

ب: تسويغُ كذبهِ، وتمشيةُ فريتهِ؛ وذلك في (حذفه) الجملةَ الأخيرةَ من كلامي -وهي أهمُّهُ! -؛ وذلك وَصْفي لمن كنتُ (آخِرَهم) في لُقيا الشيخ -قبل موته -؛ وهم - كما صرّحتُ -: [إخواننا طُلاّب العلم - سوى أهل بيته -]!!

فما قولُ أهل النَّصَفَةِ في هذا المفتري؛ الذي (بَزَّ)<sup>(۱)</sup> كُلَّ مبتدعٍ يَمْتري: من مُرجئ وأشعري!؟

فهل تظننني -أيها المسكينُ الكذوبُ غيرُ الأمينِ! - قد خَفِي علَيَّ خَبَرُ ذاك (الزائر) البحريني؟!

لقد أخبرني بذلك -شِفَاهاً- أخونا اللطيفُ ابنُ شيخِنا -عبدُ اللطيف- أبو عُبادة... ولم يكُن ذلك -بالواسطة- مجرّدَ إفادة (٢)!!

<sup>(</sup>١) بالزَّاي أو الذَّال -المُعْجَمَتين-.

<sup>(</sup>٢) وهـ و اللفـظ الـذي عـبّر عنـه (الرويبضة) -مستحيياً!- بقوله: «على ما (أفاد) ولدُ الشيخ عبدُ اللطيف»!

وهـو فـي كلامـهِ هـذا إنّما (يسرقُ!)(!) تلك (الإفادة)، عن ذاك العاصي(!) -عاصٍ!- دون عزو، ولا إشادة !!

ومِن أجلهِ قيدتُ كلامي بقيدٍ واضحٍ صريح، واقعيِّ صحيح؛ لا يخرِمُهُ كذبُ هذا المُدَّعى، ولا دعوى هذا الكاذب!!

وإلاً؛ فبعد هذا الأخ (البحريني) -يقينًا- (التَقَاهُ) الأطبّاءُ، والمُمرِّضون، و...! فَلْيهنأُ (الرويبضةُ) بافترائهِ (القديم = الجديد)... ولْينتَظِر لمآلِه الأكيد!! ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلاَّمَ للعبيد﴾...

## 🗖 حول وفاة شيخنا :

الثاني: ومِن كذباته -في تسويده- قولُه -عن وفاة الشيخ -: (كانت بعد سفر حلبي (!) إلى السعودية بأيّام)!!

والواقعُ بخلافِ ذلك؛ فلقد سافرتُ ضُحى الخميس، ومات الشيخ -رحمة اللَّه عليه- عصر السبت-؛ فبين فِراقي البلدَ، وفِراقِهِ الدّنيا: يومٌ واحد... وهـذا ما أشرتُ إليه في رسالتي «مع شيخنا...» (ص٢٥) -مُتمِّماً- وقد (حذفه) -أيْضاً- (أبو حُذيفة الحذّاف!)-؛ حيثُ قلت:

«... فالحمد للَّه على قضائه وقدَره...

﴿قُلْ لَنْ يُصِيبَنا إِلاَّ ما كتّبَ اللَّهُ لَنا﴾...

وفي صبيحة (يـوم الأحد) -فوراً- وقَبل الظهر بقريب ساعتين: كنتُ على مَتْن طائرة الرياض التي وصَلَتْ إلى عمّان... فذَهبتُ -مسارعاً- إلى قَبْر الشيخ، مطبّقاً لسُننٍ كان الشيخ يحرصُ عليها -إذا فاتته الصلاة على جنازة حبيب، أو قريب-، فصلّيت عليه -عند قبره (۱)-؛ مكبّراً تسع تكبيرات؛ داعياً له بالرحمة والرضوان، ورِفعة الدرجة في الجِنان، وصحبة الأخيار من عبادِ ربّنا الرحمن ...

<sup>(</sup>۱) انظر أدلّة ذلك، وحجَجَه، وبراهينَه في كتاب «أحكام الجنائز وبدعها» (ص١١٢ - ١١٥) -لشيخنا -رحمه اللّه-.

... لقد سافرتُ من عمّان يوم الخميس: مسلّماً على شيخنا -قبل ذلك بيوم، ورجعتُ إليها يـومَ الأحد: وقد توفّاه اللَّهُ -قبل ذلك بيوم-، ولم يكن بين هذين اليومين سوى يومين!!».

الشالث: نقلُهُ -ما شاء اللَّه!-بعدُ- عن كتاب «الردود العلميّة السُّنيّة (١٠)...» -للوَلَدِ العاصيُ!- لا يخرج عمّا قيل:

المستجيرُ بـ (عاصٍ) عند كُربتهِ كالمستجير من الرمضاءِ بالنارِ والأعمى لا يهدي أعمى...

﴿ فَإِنَّهَا لا تعمى الأبصار ولكنْ تعمى القلوب التي في الصدور ﴾ -أيُّها الجاهل المغرور-!

و ... ﴿ إلى اللَّه تصير الأمور﴾..

## 🗖 «ردود» عاصِ :

وكتابُ «الردود» -هذا- ألَّقَهُ (ولدٌ!) يتعصَّبُ -بِحقدٍ وجهلٍ! - دفاعًا عن والدِه! -؛ وهو كتابٌ مليءٌ (!) بكلً (شيءٍ)، وسَبِّ، وسَبَب؛ حاشا العلمَ والأدب!!!

ولستُ (أَتحاشى) -بالمَرَّة- أَنْ أَسُوقَ (لهؤلاءِ) -فيهم! - كلمَاتِ حَقِّ مُرّة: كبهيمةٍ عمياءَ قادَ زِمَامَها أَعمَى على عِوَجِ الطّريقِ الجائِرِ ومثلُه:

أَعمى يقود بصيراً لا أَبا لَكُمُو تلا ضَلَّ من كانَتِ العُميانُ تهدِيهِ

<sup>(</sup>١) كذا ضبطه -بضم السين-، والذي على غلاف الكتاب المذكور -بفتح السين-؛ فالأول: نسبةٌ إلى السُّنَة، والثاني: نسبةٌ إلى السَّناء؛ فأيّهما (تريدون!) -أيها الجهلاء-؟! ولستُم منهما، ولا إليهما !!!

ولقد قرأ هذا الكتابَ الأبترَ (!) غيرُ واحدٍ -من العامّة والخاصّة!-فأصابهم غَثَيانٌ ودُوَارٌ من وقاحة مُسوّده! وقَبَاحةِ مُروّجهِ!!

بـل إنّ (البعـضَ) -منهم!- كان عنده -قَبْلُ- نوعُ تعاطُفٍ(!) مع قَضِيَّتِهم(!) -إيّاها-؛ فَلمّا (نَظَرَ) كتابَ (عاصٍ) -هذا-: ردَّه (!)، وأَبَاها!!

ولـولا أنّي (رفّعت) قلمي عن تعقبهِ -مطوّلاً-؛ لكتبتُ فيه ما يُعرِّفُه حقيقتَه -إن كان لا يزَالُ لا يعرِفُها! -ويكشفُ له خبيئتَه- إنْ غابت عنه جهالتُها!-..

ومن توفيق اللَّهِ -تعالى- أنَّ مسوّده الجاهل -أيضاً!- (ابتدأ) كتابَه ببيتِ شعرٍ (مشهور)، مُعَلِّقاً عليه بخمسةِ سطور؛ يشرحه، ويبيّن معَانيَه، ويُجَلِّي(!) غُموضه!! وهو قولُ جَرير الشاعر(١):

وابنُ اللَّبُونِ إذا ما لُزَّ في قَرَنِ لم يستطع صَوْلَةَ البُزْلِ القناعيسِ! وهـذا (الابتـداءُ) -منـه- إنّما هو توطئةٌ للانتهاء(!)-؛ حيث قال -مُخاطباً إيّانا -باستجداء- (ص١٩٦- آخر صفحة في الكتاب):

(فيا «أبناء اللَّبون»: كان خيراً لكم وأنْفع أن تبقوا تحت كَنَفِ «البُزْلِ القناعيس» من أهل العلم في بلدكم، حتى يأذنوا لكم بالفِطام، علَّ وعسى أن يكون لكم في طلب العلم واردٌ.

واعلموا أنّ «البُزْل القناعيس» -في العلم- في بلدكم!- هما اثنان؛ أبي

<sup>(</sup>١) كما في «نهاية الأرب» (٣/ ٧٦) -للنُّويري-.

أمّا الكاتِبُ (العاصي) -الذي ليس له من اسمِه نصيب!-؛ فقال بين يدي هذا الشّعر-: (ولذلك قالوا في المَثل)!

فهو جاهلٌ مجهول؛ لا يعرف ما ينقل أو يقول؛ فتراه لا يفرّق بين المثل (النَّثري)، وبين (الست) الشعرى!

فماذا ننتظر منه إلا الجهل، والجهل، ثم...الجهل؟! -ليتَ شِعرى!-.

وخالي، وإنّي منهما، وبهما، وإليهما، ولهما، وعلى مَن ناوئهما (١١).

## فأقول:

إنْ كنتَ -ياهذا!- منهما، وبهما، وإليهما، ولهما! عن (قُربَى ونَسَب)؛ فلستَ كذلك -ولا في أدناه -من العلم أو الجِلم- بسبب!!

وأخشى (!) لو تكلَّمتُ أكثرَ: أن يَمَسَّ شيءٌ من كلامي جَنابَ الشيخين الفاضِلَيْن... ولستُ -إلى هذه الساعةِ!- أرضاه!! لا في أثرٍ، ولا في عَيْن!

### □ بين (القناعيس) ، و (المفاليس) :

ولستُ أجدُ (!) ما (أَرُدُّ) به على هذا الكذابِ الأصلع (٢) أكثر من إيرادِ بيتِ شعرٍ -لا مَثَلِ! - على وزانِ ما ساقه (!)، وبحره، وروِّيه؛ ولكنْ ممّا نظمتُهُ (أنا) عَفْوَ الخاطِرِ؛ حيث قلتُ -واصفاً حالَه-، دونَ ذِكري أباه وخالَه-:

ولَدُ الجهالةِ إذ قد (كُزَّ) في قَلَمِ لم يَعْدُ قالةَ ذي الجَهْلِ المَفاليسِ وفي روايةِ (!):

... ولقد كنتُ حَمَلْتُ (!) نفسي حَمْلاً (ثقيلاً) -بجهد وجهاد! على

ولعلَّه (!) سوَّغَ لنَفْسِه ذلك الافتخارَ المُتهالك؛ لأنّه ولد فضيلةِ الشّيخ (أَبي مالك)!! مع أَنَّ كلّ عاقلٍ فَطِنِ نبِيه؛ يعلمُ أَنْ ليْسَ كلُّ ولدٍ على (سرًّ) أَبيه!! وفَرْقٌ -له كبيرُ سَبَب!- بين (أَدَبِ اللسان) ولسان الاَدب!! وإنِّي (لأَعَزِّي) فضيلةَ الشّيخ (بولده) -سدّدَهما اللَّهُ-، قائلاً:

(هنيئاً) له إذ لم يكنَّ كابنِه الّذي أَطاع الهَوَى في (حالَتَيْه) وما ازْدَجَرْ وفي روايةٍ (!):

أضاعَ الهُدَى......أ

<sup>(</sup>١) كذا في إملائه -أو ما أُمْلِيَ عليه (!) مِن غير إنشائه!-، والجادّة: (ناوَأهما)! وله -من مشل هذه الأخطاء- (بلِ الخطيئات!) الإملائية والنَّحُويّة - العشرات بل المئات؛ من غير مبالغة ولا افتئات!!

<sup>(</sup>٢) مجازاً؛ ولا أدري الواقعَ حقيقةً!!

قراءة هذه «الردود» -الجِيَاد!-؛ فاستجابَتْ لي (نفسي) إلى حدِّ آخر خمسين صفحة؛ وقفت عندها، ولم أستَطعْ -إلى الآن- مُجاوزَتَها! ولعلِّي أفعلُ -بعْدُ- إلى شاء اللَّه-!

فَهَمَمْتُ -حينَها- أَنْ أَكتب (وُرَيقاتٍ) ماحِقَةً لجهل (١) هذا (المُنْدَسِّ) -بين الوالد والخالِ- الذي زعم أنّه ألّف (!) كتابَه بِرّاً بوالده!!-؛ وأجعلَ عُنْوانَها:

«قواصم (عاصِم)؛ بين (حُقوق) الآباء، وعُقوق العُلماء»!!

وصَدَقَ -واللَّهِ- مَن قالَ:

(رُبَّ بِرِّ يكونُ مِن حالِ جهلٍ) وَمِن البِرِّ ما يَكُونُ عُقُوقًا

... لكنّني -إلى الآن!- مُعْرِضٌ عن هذا (الولد) -وكلُّ مولودٍ وَلَد!-؛ لسفاهته، وتفاهته، وفهاهته!!!

ولست أدري!! فسُبحان (مُغَيِّر) الأحوال؛ مع كُلِّ الاحترام للوالدِ والخال ...

أمّا (الصوفيّة) و (التصوّف)؛ فهي مِن نصيب المتدثّر بِلَبُوسِهَا، والمتمرّغ على عَتَبات أشياخِها!! فضلاً عن المُشِيدِ بمؤلّفاتِ أَقْطابها وأَوتادِها (!)؛ الْقائلِ على عَتَبات أشياخِها!! فضلاً عن المُشِيدِ بمؤلّفاتِ أَقْطابها وأَوتادِها (!)؛ الْقائلِ أَمامَ مئاتٍ من الناس -بالصوت (الغاضب = العالي (٢))-: «اقرأوا للإمامِ الغزالي (!)»، ثم كرَّرَ الوصيّة -بدُونِ ثُنْيا-: «بع اللّحْيَهُ؛ واشْترِ «الإِحْيا) (٣)»!!!

<sup>(</sup>١) والمجالُ لنقده - بل نقضه- كبيرٌ جداً، جداً...

ولكنَّ الوقتَ -واللَّه- أنفسُ مِنْ ذلك ...

<sup>(</sup>٢) وقد نعى فضيلة الشّيخ -سدّده اللّه (ص ٧)- من مقدّمته- على الّذين يرفعون (٢) وقد نعى فضيلة الشّيخ -سدّده اللّه (ص ٧٣) من كتابي -هذا-.

<sup>(</sup>٣) مع قَصر الألف؛ ليستقيم السَّجْع!

ويقصِدُ "إحياءً علومِ الدِّين الغزاليِّ الصوفيِّ؛ بما فيه مِنْ تُرَّهاتٍ، وخُرَعبِيلاتٍ، وأحاديثَ موضوعاتٍ، وبدّع ومُحدثات !!

وقد (استُجاب) له بعض السامعين؛ فاشترَوه !!

وهذا -المشارُ إليهِ- كلُّه- مِنْ كلامِ (فضيلةِ الشَّيخِ) -نفسِه -غَفَرَ اللَّهُ له- أَمَامَ جَمعِ حاشِدِ !!

| البرهاني | الرد | )) | ١ ٢ | , , |  |
|----------|------|----|-----|-----|--|
| <i></i>  |      |    | 1 1 |     |  |

أمّا (نحن) -السّلفيّين (السّلفيّين)-: فعلى منهج شيخِنا الإمام الألبانيّ -السلفيّ الأثريّ- الصَّفيّ النقيّ؛ لم نُغَيّر، أو نُبَدِّلْ، أو (نَفِرّ) !! مِن غير (جُنُوحٍ) إلى تكفيريَّة!!

فه وَلاء -ومَن (يمدُّهم) من أعوانِهِم و(الحلَفاء)!!-: أولى بها وأهلُها! للمنتهى!

﴿أَتُواصَوْا بِهِ ﴾؟! ﴿أَمْ هُمْ قُومٌ طَاغُونَ ﴾؟!



<sup>(</sup>۱) انظر رسالة «نبذة مختصرة في تاريخ (محمد إبراهيم شقرة)» (ص ١٥) للأخ الشيخ سليم الهلالي.

## الشاهدُ الرابعُ

## (حقيقة) الإيمان عند الشيخ - رحمه الله -!

□ النقض المنقوض:

أولاً: تكلّم (الرّويبضة) (ص ٢١) -ضمن تمهيدِه! - قائلاً:

«بعد تتَبُّعي (!) أَقوالَ الشّيخ -رحمه اللّه- خرجتُ بنتيجةٍ لا يختلفُ عليها اثنان..»!

قلتُ: أَنَّك جاهلٌ فتَّان، وكاذبٌ له قرنان؛ بالبَهْتِ والعُدُوان...

... إذ تمّم (!) -بقولـهِ-: «وهي أَنَّ للشّيخ قولين اثنيَن في تعريف الإيمان، وإنِ اختلَفا في اللّفظِ والتّعبير، فقد اتّفقا في المعنى والتّأصيل»!

سِبحان اللَّه! قولانِ، ثمّ إذا هما واحد!

ناقضٌ ومنقوض!!

إنّه العلمُ المرفوض، والجهلُ المفروض!

«... فَإِنَّ الإيمانَ تَسْبِقُهُ المَعْرِفَةُ، وَلا تَكْفِي وَحْدَها؛ بَلْ لا بُدَّ أَنْ يَقْتَرِنَ مَعَ المَعرِفَةِ الإيمانُ والإذعانُ؛ لأَنَّ المَولَى -عزَّ وَجلَّ- يَقُولُ في مُحْكَمِ التّنزِيل: ﴿فَاعَلَمْ أَنّه لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لذَنْبك...﴾.

<sup>(</sup>١) وقد نَقَلَ ذلك عنّي -مِنْ نَقْلِي في «التَّعْرِيفِ والتّنبئة..» (ص ٣٩)-؛ لكنّه كتَمَ وَطَوى!! متابعةً منه لِداعي الهَوى!-.

وقد سقط (!) منه -بِبَنانِهِ!- قولُ شيْخِنا: [بلسانِه]!

وعلَى هذا؛ فإذا قالَ المُسْلِمُ: لا إِلَه إِلاَّ اللَّهُ [بِلسانِهِ]؛ فَعَلَيْهِ أَنْ يَضُمَّ إلى ذَلِك مَعْرِفَةَ هذه الكَلِمَةِ بإيجاز، ثُمّ بالتَّفصيل، فإذا عَرَفَ وَصَدَّقَ وَآمَن؛ فَهو الّذي يَصْدُقُ عليه تِلْك الأحادِيثُ -التي ذَكَرْتُ بَعْضَها آنِفاً-، ومِنها: قولُه ﷺ: «مَنْ قالَ: لا إِلَه إِلاَّ اللَّهُ؛ نَفَعَتْهُ يَوْماً مِنْ دَهْرِه».

### □ البتر والحدف :

قلتُ: كذا بترَه (!) -هذا الجاهلُ الكَذُوب! - دون ما بعدَه؛ لِيُوَطِّئ لنفسِه -بعد صفحتَين! - (التَّسلُّلُ) بافتراءٍ آخَرَ!! وهو ادّعاؤُهُ: «إنّ الشّيخ -رحمه اللَّه- يتحدّث عن علاقة قول اللسانِ مع قولِ القلب وعمله، ولم يتطرّق الشّيخ -رحمه اللَّه- إلى عمل الجوارح البتّة...»!

... فأسوقُ ما بَتَرَه(!) - أَوَّلَه وآخِرَه! - ؛ لنقطعَ بالحقِّ أَثْرَه!

فقد قال شيخُنا -بعد النّقل السّابق!- مباشَرَة -شارِحاً، وموضّحًا-:

«أَيْ: كَانَتْ هَذِه الكَلِمَةُ الطَّيّةُ -بعدَ مَعرِفَةِ مَعناها- مُنْجِيةً لَه مِنَ الخُلودِ فِي النّار -وَهنذا أُكَرِّرُه لِكَيْ يَرسَخَ فِي الأَذْهان-، وقد لا يَكونُ قَدْ قامَ بِمُقتضاها مِنْ [كَمالِ العَمَلِ الصّالح]، والانْتِهاءِ عَنِ الْمَعاصِي؛ وَلِكنّه سَلِمَ مِنَ الشّركِ الأُحْبَر، [وقامَ بما يَقْتَضِيه وَيسْتَلْزِمُهُ شَرْطُ الإيمانِ مِنَ الأعمالِ القلبِيّة والظّاهِرِيّة ] - حَسْبَ اجْتِهادِ بَعْضِ أَهْلِ العِلْمِ -وَفِيه تَفْصِيلٌ لَيْسَ هذا مَحَلَّ والظّاهِرِيّة ] - حَسْبَ اجْتِهادِ بَعْضِ أَهْلِ العِلْمِ -وَفِيه تَفْصِيلٌ لَيْسَ هذا مَحَلَّ والظّاهِرِيّة المَعاصِي، أَوْ أَخَلَ المَشِيئَةِ، وَقَدْ يَدْخُلِ النّارَ جزاءَ ما ارتكبَ -أَوْ فَعَلَ - مِنَ المَعاصِي، أَوْ أَخَلَ [ببَعْضِ الواجِباتِ]، ثُمّ تُنْجِيهِ هذهِ الكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ، أَوْ يَعْفُو اللّهُ عَنه -بِفَضْلِه وَكرمِه-، وهذا مَعنى قولِه ﷺ المُتَقَدِّمِ ذِكْرُهُ-: «مَن قالَ: لا اللّهُ عَنه -بِفَضْلِه وَكرمِه-، وهذا مَعنى قولِه ﷺ المُتَقَدِّمِ ذِكْرُهُ-: «مَن قالَ: لا اللّهُ اللّهُ؛ نَفَعْتُهُ يَوماً مِن دَهْره».

أَمَّا مَنْ قالَهَا بِلِسانِه، وَلَم يَفْقَهْ مَعَناها، أَوْ فَقِهَ مَعناها؛ وَلَكِنَّهُ لَمْ يُؤْمِنْ بهذا المَعْنَى؛ فهذا لا يَنْفَعُهُ قَوْلُهُ: لا إِلَه إِلاَّ اللَّهُ...».

قُلْتُ: هذا -بطُولِهِ!- هو المَحذُوف؛ بِيَدِ هذا الكذَّاب المعروف..

فانظُر إلى ما جَعَلْتُهُ -هنا- بين مَعقوفَيْن؛ لتَرَى -بما لك من عَينين! - ما اقْتَرَفه هذا الأَفّاكُ من الكَذِب والمَيْن..

فك لأمُ -شيْخِنا -فيه - حول (كمال العمل الصالح)، و(الأعمال الظّاهريّة)، و (بعض الواجبات) (١١ -فيما يتعلَّق بأعمالِ الجَوارح - ظاهر؛ لكنْ: لِذِي القَلب الطَّاهِر، والذِّهنِ الزَّكِيِّ الماهِر...

أمَّا مَنْ حالُه -كَما قِيل-:

لوْ أَنَّ خِفَّةَ عَقْلِه في رِجْلِهِ سَبَقَ الغَزَالَ ولمْ يَفُتْهُ الأَرْنَبُ! ... فإنَّ شيطانَه له قاهِر ...

وليس له إلا العَصَا؛ والعَصَا لمَن عَصى! -في الباطِن، والظّاهر!!-.

... بهذا البيانِ تعرف -إنْ كنتَ مُنْصِفاً! قِيمَةَ الطَّعْنِ (!) الّذي وَجّهه إليَّ -عَقِبَ الكلام الماضي - هذا (الرّويبضةُ التّافهُ) -معلِّقًا -: (... فانظُر أخي القارئ إلى هذا التّدليس الفاضح، والكذب الواضح..)!!

فَمَنْ هو (الأهل) لِهذا الوصفِ الباغِي، يا ذا (الجهل) الطّاغِي؟!

ثالثًا: وكان قد نَقَلَ<sup>(٢)</sup> (ص ٢٣) -مُشيراً (!) - بطريقة حلزونية ! - إلى «التّعريف والتّنبئة..» (ص ٥٤) - نصَّا -من ثلاثة أسطر - عن شيخنا -في الإنكار على (مذهب المرجئة الغُلاة، الّذين لا يشترطون مع القولِ الإيمانَ القلبيّ) (٣)!! جاعلاً تعليقَه التّافِة (!) -ذاك - على هذا النّص، وما قبلَه!!

<sup>(</sup>١) مع أنَّى أَثْبَتُها في «التَّعريف والتَّنبئة..» بالحرف الغليظ - لاستِرعاءِ النَّظَر والانْتِباه -! لكنْ؛ لِمَن لم يلفه شيطانُه وهواه!

<sup>(</sup>٢) عَنِّي -أَيضاً! - لكن -هذه المرّة! - عَمَّى في العَزْو والإحالة!

<sup>(</sup>٣) وشطَح قلمه (!) -بشطع عقله!! - فعزى هذا النّقلَ إلى «سلسلة الأحاديث الصحيحة»!! وهو -«حقيقةً»- في «... الضّعيفة»! أمّ أنّها - لعقله الخَواء -كلّها!- عنده- سواء؟!

ثمّ ردَّ (!) عَلَيَّ ما ذكرتُهُ مِن الموافَقَة بين كلام شَيخنا، وَكلام ابنِ القيّم؛ ناقلاً عنِّي في ذلك ما نصُّه: «هذا [أي: كلام الشّيخ ناصر] تلخيصٌ قويٌّ من الشّيخ -رحمه اللَّه- في كتابِ «الصّلاة»، الشّيخ -رحمه اللَّه- في كتابِ «الصّلاة»، وقوله (أي: ابنِ القيّم): «وها هُنا أصل آخر، وهو أنّ حقيقَة الإيمانِ مركّبة من قول وعمل»...»!!

### 🗖 تحريفات أخرى :

وكلّ هذا -منه -عاملَه اللَّهُ بعدله- تبديلٌ وتحريف، وبَتْرٌ وتَزييف! وذلك مِن وجهين:

- الأوَّل: أنَّ النَّصَّ -المُشارَ إليه- المنقولَ عن شَيخِنا- إنَّما هو عندي تحتَ عُنوانٍ فَرْعِيٍّ -نصُّه-: (وجهٌ آخر من البيان)، وكان الوجهُ الأوَّلُ -قبله- نصًّا طويلاً وَكبيراً، مكوّناً من ثلاثِ صَفَحات! وهو كلُّه -عنده- محذوف (١)!

... لقَد حَذَفَ (المِسْكِين) - وبالسّكِين! - ثـالاث صفحـات! مُتّكئـاً - بافترائه! - على ثلاثة سطور!!

وفي هذه الصفحاتِ النّلاث من دُرر فوائد شيخِنا -في تقرير العقيدة السلفيّة، وبدَائِع غُرر المناهج السُّنِية- الشّيءُ الكثِير: المُناقضُ لِمَنهج المرجئةِ الخطير؛ منه:

- الرّد على: (مذهب الحنفيّة والماتُريديّة) في خِلافِهم (للسّلف وجماهير الأَيّمة... فإنّ هؤلاء زادُوا على الإقرار والتّصديق: العملَ بالأركان)...
  - وأَنَّ: (الخلاف بين المذهَبَيْنِ ليس خلافاً صوريّاً)..
- وأَن (الحنفيّة مخالفونَ للجماهير مخالفةً حقيقيّة في إنكار أنّ العمل من الإيمان) ..

<sup>(</sup>١) ثـم رأيته قـد ذكره فـي موضع آخر! -بعد ثلاث صفحات أُخرى!- مبتوراً عن سياقه، ومسروقاً (١) مِن سباقِه! فلم يستفد منه! ولم يُفد (١) به! بل موّه -فيه- وشّوه!!

- وأَنّ: (الإيمان يزيد وينقص، وأنّ زيادَتَه بالطّاعة، ونقصَه بالمَعصِية؛ مع تضافر أَدِلّة الكتاب والسُّنة والآثار السّلفيّة على ذلك)..

- و .. و ...

وهي -كلُّها- نُصوصٌ فِخَام، تنقض هَذَيانَ هذا (الرَّويبضةِ) القبيحِ الهجَّام، وما افتراه من قبيح كلام!!

🗖 بين (أهل السنة)، و (المرجئة) :

- الوجمه الشّاني: أنّه حذف (أيضاً!) من قولي -عن ابنِ القَيِّم- ما ذكرتُهُ عنه -وهو أَهمُّهُ- في ذِكْرِ بيان (موضع المعركة بين المُرجئة وأَهل السّنة)...

وكذا حَذَفَ قولَ ابنِ القيِّم -نفسه -رحمه اللَّه- بعد كلام وبيانٍ-:

«وإذا (زال عمل القلب مع اعتقاد الصّدق)؛ فهذا (موضع المعركة بين المُرجئة وأَهل السُّنَّة)(١)...».

فانْظُروا إلى هذا (التَّافِهِ) قليلِ البَرَكة؛ كيف حَذَف أَصلَ (موضعِ المَعْرَكة)، بِفَرْدِ حَرَكة !!!

وهو -بهذا- أَوْدَى نَفْسَه مَهْمَة الهلاك، وَخاضَ مُعْتَرَكَه!!

وعليه؛ فإنَّ كُلَّ تفاهَتِه -قَبل بتْرِه- وبعدَه! - واهِنَةٌ واهِيَة.. وأُمُّه هاوِيَة (٢)!!

وللتّفصيل مجالٌ آخَرُ!!

وانظر في تنقيح هذا وتحقيقهِ كلامَ شيخِ الإسلام -رحمه اللَّه- في «الفتاوى» (٧/ ٥٥٥)؛ فهو مهمٌّ جدًاً.

<sup>(</sup>١) بهذا تعرف حقيقة كذبه على ابن القيّم -رحمه اللَّه- في هذا الموضع-؛ حيث ادّعى عليه -هنا- أنّه (عدّ عمل الجوارح رُكناً في مُسمّى الإيمان، كقول القلب وعمله، وقول اللسانِ)!! مع أنَّ كلام ابنِ القَيَّمِ -كلَّه -هُنا- مُوجَّهٌ إلى (عمل القَلبِ مع اعْتِقاد الصّدق)؛ الّذي هو -عنده- بنصّه- (موضعُ المَعرَكَة)...

<sup>(</sup>٢) انظر معنى هذا في حديث نبويٍّ صحيحٍ، مخرَّج في «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (٢٧٥٨) - لشيخنا -رحمه اللَّه-.

ومَعَها (تأصيلُه) الفاشل (ص ٢٤)، وما عقبه وأعقبه!!

ومثلها ما ادّعاه -في آخر (ص ٢٥)- من (إنصافهِ الشّيخ)، و (العَدْلِ في قَضيّتهِ).. إلى آخر هُرائِهِ...

ولقد ذكّرني هذا التناقضُ -العريضُ المريضُ- الجامعُ بكُلّ إسفاف: بيّن الاعتساف والإنصاف! - بقصّة ذلك المُريد الصّوفيِّ الجاهل (!) الّذي كان كلّما سمع من شَيخِه (المَزعوم) بدعةً كُفريّة، أو ضلالَةً شِركيّة: تأوّل له! وسوّغ غَلطَه! وذلك بقوله -حينًا -: «كذا أراد الشّيخ -رضي اللّه عنه -»، وقولِه -حينًا آخرَ-: «لم يقصدِ الشّيخ -رضي اللّه عنه -»، و.. و...

... إلى أن تفوّه (الشّيخ) -يومًا- بكلِمةٍ -لم يَجِدْ (!) منها- وَلَهَا!- ذاك المُريدُ الصُّوفيُّ مخرجاً!! فقال -جمعاً بين النّقيضَين!-: (كَفَرَ الشّيخُ -رضيَ اللّه عنه-)!!

... وهذا قريبٌ -جدّاً- مِن حال هذا (الرّويبضة) التّافه، والمُتعالِم التّائِه.. وَوَجْهُ الشّبَهِ ظاهِرٌ لِذوي البَدائِه !! فلا أُطيلُ.

وعليه؛ فإذ قدِ انتقض ما توهمه هذا (الرّويبضة) -بما كَذَبَه، وافتراه من كلامِ الشّيخ - أنّه (القول) الأوّل(!) الّذي بنى عليه (!) قولاً ثانِيًا (!) -مُناقِضًا مُتناقضًا - وكلُّ ذلك باطِلٌ!! -؛ فيكون كلا القولين - «حقيقةً» -واحداً على مَحْضِ الحقّ، وعين السّنة -؛ فلا تعارض، ولا تناقضُ؛ إلاَّ في قلبِ هذا الأقاك، وعقله، وقلَمِه!!

وهذا -وَحْدَه- مِنْ أَقْوَى (الشّواهد) على نقض كتابه -مِنَ الأساسَ-؛ فالواجبُ ردُّهُ، ونقْضُهُ -من قِبَلِ (عُقلاء) النَّاس-، وبالتّالي:جعلُ ما قرَّرناه مِن حقِّ مُبِين -نَقْضًا له!- على العين والرّأس...

# الشاهد الخامس نظرات، ووقفات

بَيَّنْتُ - في الشاهد الرابع - أَنَّ ما تَوهَّمَهُ - وأَوْهَم به! - هذا (الرّويبضَةُ) من أنّ هناك (!) قوْلَين لِشَيْخِنا في مسأَلة الإيمان! ثمّ جَعْلَه هذين القولين قولاً واحداً (!) راجعاً إلى عقيدة الأشاعِرة والماتريديّة! مُدَّعِياً - بالباطِل - أنّه سَيَبْنِي موقِفَه وبيانَه (!) على تقديم منطوقِ كلام الشّيخ على مفهوم - كما في (صفحة: ٣٤) وغيرِها: باطِلٌ جداً...

وهو فوق ذلك -كلِّه- جاهلٌ بالمنطوقِ والمفهوم! لا يَدْري العلْمَ! ولا يعرِفُ قواعِدَه !!

ولقد عَدَّ هذا (الظَّالِمُ) (صفحة ٢٥) المنطوقَ هو القَوْلَ الأوَّلَ -فَقَط-!!! وَجَعَلَ -بالمُقابِل- النُّصوصَ الَّتي ادَّعى مُخالَفَتَهُ لَهَا هي المفْهُوم!!

وإذ قد نقضْتُ جَهْلَه، وَكَشَفتُ بَتْرَه: فكلامُه -كُلُّه- على شفا جُرُفِ هار!! منهار؛ في اللَّيلِ قَبلَ النَّهار!!!

وبخاصّةٍ أَنّ القـولَ الثّـاني لشَـيْخِنا -عنـده!- (ص ٢٦) هـو أَنَّ الإيمانَ قولٌ، واعتِقادٌ، وعَمَلٌ !

> ولك نَ البلادَ إذا اقشَعَ رَّت وصوَّحَ نَبْتُها رُعِيَ الهَشِيمُ وأقولُ:

وصار الجاهلون لهم شيوخاً شيوخاً منْهُمُ هذا (الرَّجِيمُ) كذا (حُلفَاؤُهُ): فَهُمُ (جَمِيعًا) عَقِيبَ تَفَرُّقٍ: حِزْبٌ عَقِيمُ

أولاً: نَقَـلَ (الرّويبضـةُ) -هُنا- (ص٢٦-٢٩) النّصَّ الّذي أَشَرتُ إليه -قَبْلاً-

(صفحة:١٢٦)، لكِنّه -كما بيَّنْتُ آنِفاً- بَتَره عن سياقِهِ، وسَرقَه من سِباقِه!!

ثم تساءًل -في حاشِية (ص ٢٩) عن التّعارضِ (!) بين مخالفة الشيخ للطَّحَاوي في مسائِلِ الإيمان، وبين وصفِه بمُشابَهَةِ الخَوارجِ كلَّ من قال: إنّ مسائلَ الإيمان في «الطّحَاويّة» تُمَثِّلُ عقِيدَةَ الإرجاء!!

وخَتَم كلامَه -مُتَناقِضًا(!)- بإثبات (!) مخالَفَةِ الشّيخ لما جاءَ في «الطّحَاويّة» من مسائِلَ خالَفَتْ عقيدةَ السّلف!

## □ بين «متن الطحاوية» ، و «شرحه» :

أَقُـول: فإذْ قد (ثَبَتَتْ) عندَك (!) هذه المُخالَفَةُ؛ فَلمَ إثارَةُ هذا النَّقْعِ كُلِّه! وَهذا التَّهويشِ كُلِّه!

أَمْ أَنَّك و (حُلَفاءَك) على معنى قول الشَّاعر:

قومٌ إذا الشَّرُّ أبدى ناجِذَيْهِ لَهُم طارُوا إليه زُرافاتٍ وَوُحْدانا؟! والوجه الذي (غابَ) عن (الرّويبضة) -ولم يُدْركُه(!)- هو أنَّ الكلامَ في «مَتْن الطّحَاويّة» غيرُ الكلامِ في «شَرْجِها»(١)؛ وهذا معلومٌ لأهلِ العلْم وطَلَبَتِه..

وكلامُ شيْخِنا -رحمه اللَّه- الَّذي نقلَه (الرَّويبضة) عن بعض «فتاويه العَقَدِيّة) (ص ٢٠-٣١) مُوَجَّهٌ إلى هذا التَّفصيلِ -بيَقِينٍ-؛ بدلالَةِ نقدِه الصّريحِ لمواضِعَ مُتَعَدِّدةٍ في «المَتْنِ»!!

وأمَّا «الشّرح»: فالاستداركاتُ -فيه- على صاحب «المتن» لا تخفىٰ... فَتَأَمَّلْ ...

وكلامُ المشايخِ والفُضَلاءِ من أَهْلِ العلْمِ وطَلَبَتِه في مَدحِ «الشّرح» والثّناءِ عليه: كشِيرٌ جِدًّا؛ أَسُوقُ منه -على وجه السُّرعةِ- كلامَ الشّيخِ عبدالعزيز (بن

<sup>(</sup>١) وهو شرحٌ مَبنِيٌّ -كلُّه- على كلامِ شيخِ الإسلامِ ابنِ تيميَّة، وتلميذِه ابنِ قيَّم الجوزية ...

عبدالله) الرّاجِحي (١) -سَدَّده الله - في كتابِه «فتح ربّ العبيد» (ص٢) واصفاً «الشّرح» بأنّه كتاب عظِيمٌ؛ نفع اللَّهُ به طَلَبَةَ العِلْمِ في القديم والحديثِ؛ فلم يزلُ طُلاَّب العلْم - ولا يزالُون - ينْهَلون مِنْ مَعِينِه الصّافي - تَعَلُّماً، وتَعْلِيماً، ويَعْلِيماً، ويَعْلِيماً، ويَعْلِيماً،

وقد نقلتُ في «التعريف» (ص ٥٧) العزوَ لعدد من (فتاوى اللّجنة الدّائمة للإفتاء) في الثّناء على هذا الكتابِ، والوصيّة به، والحثّ عليه؛ فانظُرُه.

فماذا سيقُولُ (الرّويبضةُ) الآنَ؟!

أَمْ أَنّه (مَأْخُوذٌ) بما قالَه فضِيلَةُ الشّيخ -المُقَدِّمِ لكِتابِه -سدّده اللَّه- وطارَ عنه!- من وصفِه «شرحَ العقيدة الطّحَاوِيّة» بـ (إنجيل السّلَفِيِّين)؛ تَنْفِيراً، وَتَحْذِيراً؟!

فَمِمّ؟!

وَلِمَ؟!

وماذا وراء هذا الوصف؟ أ

وماذا يَحْمِلُ في طَيَّاتِه؟!

... فإذا عُرف ما تَقَدّم: يُعْرَف الجَوابُ عن ذاك التساؤُل الغبيِّ (السّاذَج) الّذي أوردَه (الرّويبضة) (ص ٣٠) -بقوْلِه-: «ولكنْ: لِمَ عَنَّفَ الشَّيْخُ -رحمه اللَّه- ووَصَفَ بِمُشابَهَةِ الإرجاءِ كلَّ مَن قال: «إنّ (الطّحَاويّة) في مسائل الإيمان على مذهَبِ الإرجاء؟» هذا ما لم أَجِد له جواباً في حياتِه -رحمه اللَّه-!!».

أَقول: أمَّا الجوابُ (المُباشر) على سؤالِه (الأول)؛ فهو:

لأنَّك -يا مُسَيْكِينُ- جاهِلُ!!!

<sup>(</sup>۱) قارن بما سيأتي (ص ٢٣٥ - ٢٣٦).

أمّا (التّعليق) على خَبَره؛ فأقول:

إِنْ لَمْ تَجِدْ (جوابَه) في حَياتِه؛ فهل سَتَجِدُهُ -يا هذا- بعد مَماتِه؟! أَمْ أَنْك -في خَبَرك هذا!- مُسْتَهْدٍ بما عرَّض بنا -به!- بغير حقِّ- فضيلَةُ الشّيخ -المُقَدِّم لكِتابك- في كتابِه «هي السّلفية..» (١٣٩)- الجديدة! قائِلاً -غفر اللَّهُ له- بِسُخْريَةٍ-:

«اللّهم إلاَّ أن يكون لهؤلاء كرامةٌ تظهر لهم عند قبر الشّيخ..»!!؟ فهي -حينئذٍ!- قبوريّةٌ مظلِمةٌ -أعاذَنا اللَّه (وإيّاكم) مِنْها-!!

ثانيًا: ثمّ تكلّم (الرّويبضة) (ص ٣٢-٣٥) حولَ كلام شيْخِنا -رحمه اللَّه- في كتابه «النّب الأحمد» -وقد تقدّم (ص ٨٤ - ٨٥)-، ملَخِّصاً (منطوقه) بذكر خَمْسِ نقاطٍ موافِقةٍ لمنهج السّلف -تمامًا-.

ثمّ تكلّم (ص ٣٤) عن (القول الأوّل) الذي ادّعاه على شيخنا -رحمه اللّه- وقد بَيَّنتُ -سابقًا- فسادَ دعواه؛ فيما بترَه، واقْتَطَعَه -وقطَّعه! - على هواه -! ثُمَّ ربَطَهُ (!) بالقول الثّاني -قائلاً-:

«وإنّ المُتبادَر من منطوق كلام الشّيخ -رحمه اللّه- في القول الأول-قولُه برُكْنِيّة القول، والاعتقاد»!

## 🛘 بين (المنطوق) ، و (المفهوم) :

أَقول: وهذا -هكذا!- باطِل جدّاً؛ فمنطوق كلامه -رحمه اللَّه- ومفهُومُه - كِلاهُما- يَدُلاَن دلالَةً جازِمَة على القول بمنهج السلف، واعتقادهم، والسير على سبيلِهم؛ بأنَّ العملَ -أيضًا- من الإيمان.

وللسَّلَف في النَّصِّ على اعتقادِهم في مسائل الأسماءِ والأحكام عباراتٌ

<sup>(</sup>١) انظر (ص ١٢٥) -فيما تقدّم-.

متَنَوِّعةٌ؛ تدلُّ -كلُّها- على معنَّى واحدٍ -وإنْ تغايَرتِ الألفاظُ-؛ كما شرحَه وبيَّنه شيخُ الإسلام في «مجموع الفتاوَى» (٧/ ١٧١).

ثم تأمَّل -رعاك اللَّه- قولَ هذا (الرّويبضة) -هنا!-: (وإنَّ المتبادر من منطوق كلام الشيخ...)!!

(متبادَر)، و (منطوق)؛ كيف يجْتَمعان؟!

قال الآمِدِيّ في «الإحكام» (٣/ ٩٣):

«المَنْطُوقُ ما فُهِم من دِلالَةِ اللَّفظِ -قَطعًا- في مَحَلِّ النُّطْق».

... ليس متبادَراً، ولا مُتَخَيَّلاً، ولا مُفْتَرَى على فُضَلاء الخَلْق!!

وقال ابنُ الحاجِب في «المُنتَهى الأصولي» (٢/ ١٧١):

«والمَفْهُوم: بِخِلافِه [أي: المنطوق]؛ أي: لا في محَلِّ النُّطْق».

وقال البَدَخْشي في «شرحه» (٢/ ١٧٥):

«المفهوم أضعف من المَنْطُوق».

فماذا نقولُ بهذا (الرّويبضة) العَقوق؛ المُضَيِّع للحقوق؟!

- ثمّ تمّم -قائلاً-:

«وأَمَّا قولُه الثَّاني (فَيُفْهَم)منه قولُه برُكْنِيَة كُلِّ من القوْلِ، والاعْتِقاد، والعمل. وأقدّم منطوق كلامِه -رحمه اللَّه- على مفهومه...»!!!

أَقُولُ: وكلُّه كلامٌ مخلوط، مغلوط، غيرُ مضْبُوط؟!

وكما قدّمتُ: ما بُنِي على فاسِدٍ: فهو فاسِدٌ!!

فإذْ قد سقطَ مُدّعاه في القَولِ الأوّل؛ فلم يَبْقَ إلاَّ القولُ الثاني، وهو منطوقُ كلامِه، ومفهومُه؛ حاضِرُه وماضِيه، وما ماتَ -رحمه اللَّه- عليه...

ثَالثَّا: ثـمّ بيّـن (الرّويبضة) (ص ٣٥) وجهةَ نظره (!) الدّافعةَ له إلى ذاكَ

الخَلْطِ القَبِيحِ في فهم كلامِ الشّيخ -منطوقِه ومفْهُومِه!-!! فقال- مُشِيراً إلى اعتِقادِ الشّيخ -رحمه اللّه-:

«أَنَّ العمل وإن كان داخِلاً -حقِيقَةً- في مُسَمّى الإيمان؛ فهو لا يعْدو أَنْ يكونَ شرطَ كمال فيه، وليس ركْناً؛ كالقَوْلِ، والاعتقاد؛ يستوي عنده جِنسُ العمل وآحاده.

وأنّ ثمرةَ ذلك شامِلَةٌ لمَا عندَنا ولِمَا عندَ اللّه -جلّ وعلا-؛ فمَن أقرَّ بـ «لا إلـه إلاَّ اللَّه» -معرفةً وإذعانًا- حُكم بإسلامِه، وأُجْرِيَت عليه الأحكام في الدّنيا، وبالنّجاة له يومَ القيامة، ولو لم يعمل مُطْلَقاً...»!!!

### □ هراء ؛ بلا مراء :

فَأُقُولَ: إِنَّ تَمَادِيَ هَذَا (الرَّويَبَضَة) -بِجَهْلُه- وَصَلَ إِلَى حَدٍّ لَا يُطاق، وَلَا يُحْتَمَل!! وَمِن أَجِل ذَا أَجِدُني غيرَ صابرِ (!) على غُثائِهِ، وهُرائِه!!

ومَع أَنّي قد رَدَدْتُ على هذا السَّفَهِ -كُلِّه- في مواضِعَ مُتَكاثِرةٍ من كتابِي «التّعريف والتّنبئة»؛ إلاَّ أنّه -كالعادة- لجهلِه!- أعرضَ، وَنأَى بجانِبهِ!!

هذا؛ إنْ كان (فَهِمَ) كلامي، وأدرك (!) مرامي!!

وَالظَّنُّ بِهِ (!) غيرُ ذلك؛ بل الجزم، نَعَمْ؛ الجَزْمُ: أَنَّه ليس كذلك!!!

١- فقد نقلتُ في «التعريف» (ص ١٢٧) عن شيخِنا إنكارَه الواضحَ البيان؛ ردًّا على مَنِ ادّعى (أنَّ الأعمالَ ليست رُكناً أَصليّاً في الإيمان) (١).

وهذا نصُّ جامِع، و(منطوقٌ) قاطع؛ تَذُوبُ أمامَه جَمِيعُ الكَلِمات، وَ المُتبادرات)!...

﴿فَهِل مِن مُدِّكِرِ﴾؟!

٢- وقد نقلت في «التعريف» (ص ١١٢) -أيضًا- استعمالَ الإمام ابن

<sup>(</sup>١) وهـو مـا نَفاهُ عنه أَبُو عَذْبَهَ -نفسُه- في «روضَتِه البهيَّة..» (ص ٤٠)!! ونقَلَهُ (الرُّويبضة) في «حقيقتِه» (ص ٤٠)!! ثُمَّ يُقالُ ما قيل ؟!!

القيّم لمصطلَحِ (الشّرط) على المَعْنَى اللُّغَوِيّ غير الأصولِيّ؛ بربطِه ذلك -رحمه اللّه- بالصّلاة!

فهل الصلاة -عنده- (خارجة) عن الإيمان؟!

أم أنّ (الشّرط) -هنا- على غير بابَتِهِ؟!

إختر ، ولا تحْتَر !!

٣- وردَدْتُ في «التعريف» (ص ١١٢- ١١٣) على (الرّويبضة) كذِبَه على الرّويبضة) كذِبَه على الرّويبضة كذِبَه علينا -وافتراءَه- في «حقِيقَتِه..» (ص ١٠- ط ١) -الأولى!- بأنّ الكمالَ (المقصود) في كلامِنا حول الإيمان: أنّه (كمالُ المُسْتَحب)!

كذا قال هذا الجهولُ الكذوب!!

مُبَيِّناً -في كلامي- أَنَّ الكمالَ -بحَسبِه- وُجوبًا، أوِ استِحْبابًا..

وأُضِيفُ -هنا-: أو رُكنيَّةً (١) -على حسبِ التَّرجيحِ العلميِّ لمسألةِ تاركِ الصلاةِ، وما يَقرُتُ منها ...

### □ من نصوص العلماء :

٤- ونقلتُ (ص ١١٣ - ١١٤) عن سماحة شيخِنا العلاَّمةِ عبدالعزيز ابن باز -رحمه اللَّه- جوابَه عمّن سأَلَه عن: (العُلماء الّذين قالوا بعدم كفْرِ مَنْ تَـرَك أَعْمالُ الجوارح -مع تَلَفُّظِه بالشّهادَتيْنِ، ووجود أصلِ الإيمان القَلْبيّ- هل هم مرجئة؟)..

فكان جوابه -رحمه للَّه- حازِماً، حاسماً، جازماً-:

(هذا من أهل السُّنة والجَماعة...)..

ثمّ (رجّح) -رحمه اللّه- فِقْهًا- القولَ بتَكْفِير تارك الصلاة..

<sup>(</sup>١) وانظر ما يتعلق بمصطلح (الركن) (ص ١٣٩).

وهو قولٌ عند أهلِ السُّنَّة مُعْتَبَر ...

فماذا يقولُ هذا الجهول -ومَن اغترَّ (!) بحاله مِن أشكاله! - في هذه المناقَضَةِ المباشِرةِ بين زعْمِه وكذِبهِ وجهلِه، وبين حقّ الشّيخ ابن باز، وقولِه، وعلمه؟!

وهل ثمّة مخالَفَةٌ -في هذا الحقّ الصُّراح -بين الشَّيْخَين- رحِمَهما اللَّه؟! أم هي بين هذا (الرويبضة) الجهولِ، وبينهما -رحمهما اللَّه- انفرادًا واجتماعًا-؟!

... بل هي مخالفَةٌ جَذْرِيّة، ومُناقَضةٌ أَصليّة بَيْنَه (!) وبَيْنَهُما -رأساً وأُسَّا-؟!

ولا يحكم بذلك -على وجه الحقّ والسّواء- إلاّ أهلُ الإنصاف من العُقلاء، وَطلَبَة العلم الفضلاء؟!

أمّا ذَوُو الإجْحافِ الّذين طاشت بأهوائِهم عقولُهم، والمُصَدَّرون(!) على أنّهم طلبَةُ علم -وليسوا هم منه، ولا هو منْهُم!-:

فليسوا في عِير، ولا نفير ..

من غير تكثُّرٍ ولا تكثِير!!

٥- بـل نقلتُ في «التّعريف» (ص ١١٤) جوابَ سماحةِ الشّيخ ابنِ باز حرمه اللَّه- عمّن سأَلَه -سؤَالاً مباشِرًا-: (عن أعمال الجوارح؛ هل هي شرطُ كمالٍ أم شرطُ صحّة الإيمان؟!).

فكان جوابه كالسّابق -تمامًا-؛ في أنّها (شرط كمال)؛ مع تفريقِه -رحمه اللّه- بين الصّلاة، وغيرها من الأعمال الإسلاميّة -ترجِيحاً واجتِهاداً-...

ولم يُشِر -رحمه اللَّه- لا منطوقاً، ولا مفْهُوماً!- إلى إرجاء، أو مرجئة!!

فه ل تحشُرُهُ -رحمه الله- مع أبي عذبة، والبيجوري، والألباني! -ولو من باب الموافقة (الحُكْمِيّة) للمرجئة-؟!

أَمْ أَنَّكَ رِعْدِيدٌ وجبان -في آن- ولو إلى هذا (الآن!) -؟!

﴿ مَا لَكُم كَيْف تَحْكُمُون ﴾ -أَيَّهَا الظَّالِمُون المُظْلِمُون؟! -.

والَّذي أَراهُ -أَخيرًا- وعلى وجهِ اللَّزُومِ-: اجتنابُ هذه المصطلحاتِ - كُلِّها- ، والوقوفُ عند النصوصِ الشرعيَّةِ -ما استطعنا إلى ذلك سبيلاً- دون تجاوُزِهَا-؛ وهذا أسلمُ، وأعلمُ، وأحكمُ...

وانظر (ص ۱۵ و٣٦).

### □ بين (الركن) ، و (الشرط) :

7- وبَيَّنْتُ في «التّعريف» (ص ١١٤- ١١٥) معنى (الشرط) و (الرّكن) الأصولي، واللُّغَوِي، وأَنّ استعمالَ مَن استعمل أيّاً منهما -مِن أهل السُّنة من علمائِنا ومشايخنا -أو واحدٍ منهما- إنّما هو من بابةِ اللّغةِ -حَسْبُ-.

وأُضِيفُ -هُنا- كلمةً مهمَّةً؛ قالَها الإمامُ ابنُ القيِّمِ -رحمه الله- في «مدارج السالكين» (٣/ ٥٢١):

«والكلمةُ الواحدةُ يَقولُها اثنانِ؛ يُرِيدُ بها أَحدُهما أَعظمَ الباطلِ، ويريدُ بها الآخرُ مَحضَ الحقّ، والاعتبارُ بطريقةِ القائلِ، وسيرتِه، ومذهبِه، وما يَدعُو إليهِ، ويُناظِرُ عنه».

وهو كلامٌ تأصِيلِيٌّ عظيمٌ ...

وأشرت - في المَوْضِع نفْسِه - إلى وصف شيخ الإسلام -رحمه الله- للزّكاة، والحبِّ، والصّيام، بـ (الإركان) و (المباني)؛ وهو مع ذلك لا يكفّر بتَرْكِها -رحمه الله-...

فهل (الرّكن) -هنا- ك (الرّكن) عند الأصوليّين؟! وهل (الشّرط) -هناك- ك (الشّرط) عند الأصوليّين؟!

أم أنّه الهوى الذي يهوي بصاحِبه الظّنين؛ فَيُنَقِّلُه ذاتَ الشّمالِ وذاتَ اليَمين؟! أم أنّ (محمّداً يرثُ، وَمُحمّداً لا يرثُ!!) كما يقول العامّة في أمثالِهم -عندنا-؟!

اتَّق اللَّه يا هذا، واحكُمْ بالعَدْل، أَوِ اسكت...

وإذ لم يكن عندك عدْلٌ -لِمَا أَنتَ فاقِدُهُ من آليّةِ العلْمِ! - فليسَ لك إلاَّ الصّمتُ والسّكوت...

## فاسْكُتْ...

لسانُك لا يُلْقِيك في الغَيِّ لَفْظُهُ فإنّك مأْخُوذٌ بما أنتَ لافِظُ وما أَجمَلَ ما رواه ابن أبي عاصم في «كتاب الزّهد» (رقْمِ ٢٤) -بسند حسن- عن ابن مسعودٍ -رضي اللَّه عنه-، أنّه قال:

«ما شيءٌ أحقَّ بِطُولِ سجْنٍ من اللِّسانِ».

ومِثْلُهُ قول الحسن -رحمه اللّه- فيما رواه ابنُ أبي الدّنيا في كتاب «الصّمت» (٣٣) -بسند جيّد-، قال:

«ما على أحدِهم لو سكتَ؛ فتنَقّى، وتَوقّى».

□ بين (الأعمال) ، و (الصلاة) :

٧- ونقلتُ في «التعريف» (ص ١١٥) قولَ الإمامِ أحمدَ -رحمه الله-: «وليس من الأعمالِ شيءٌ تركه كفرٌ؛ إلا الصّلاة».

أَقـول: وتركُ الصّلاةِ بين أهل العلمِ -من أهل السُّنّة- من مسائِلِ الخِلافِ العالِي ...

## فكيف الأمرُ بالنِّسبة إلى سواها -مِمَّا دونَها-؟!

لكن عُلُوَ هذه المسأَلة إنّما يكون ذا اعتبارٍ -حَسْبُ- عند ذَوِي النّظر العالِي؛ أمّا ذَوو الأنظارِ الدُّونِيّة السُّفليّة -غيرِ السَّلَفيَّة! -: فليسوا منهم، ولا بهم، ولا معهم، ولا إليهم!!

٨- ثمّ ناقشتُ في «التعريف» (ص ١١٦ - ١٢٠) -مُطَوَلًا- كلمَة الله الحافظِ ابنِ حجر في كونِ الأعمالِ شرطاً في كمال الإيمان -وهي الكلمةُ الّتي اتّكا عليها (الرّويبضة) (ص ٣٧-٣٨) في رَمْي شيخنا -رحمه الله- بالإرجاء!! ناقلاً -في كلامِي- تحريرَ ذلك وضَبْطَه عن عددٍ من أهلِ العِلْم...

وكُلُّ هذا مَضْرُوبٌ به -عند هذا (الرّويبضة) الهابط!- عُرْضَ الحائط...

فممّا أزيدُهُ -هنا- كلامُ فضيلَةِ الشّيخ بكر أبو زيد -سدّده اللَّه، وعافاه-في رسالتِه «درء الفتنة..» (ص ٤٤- ط ٢) -قائلاً-: «وَكَشَفَ عن آثار الإرجاء ولوازمِه الباطلةِ الحافظُ ابنُ حجَر -رحمه اللَّه- في شرح حديث: «مَن مات مِنْ أُمّتك لا يُشركُ باللَّهِ شيئاً دخل الجنّة..»..».

.. فهل يكونُ مرجئاً مَن هذا حالُهُ؟!

أُمْ ماذا ؟!

□ بين (الأصل) ، و (الفرع) :

٩- ومنه نَقْلِي (ص ٣٧): كلام الإمام ابن عبدالهادي -تلميذ شيخ الإسلام ابن تيمِية -شرحًا لبعض كلام شيخِه-:

«مَن ترك فروع الإيمان لا يكون كافراً حتّى يترك أصل الإيمان، وهو الاعتقاد، ولا يلزم مِن زوال فروع الحقيقة زوال اسْمِها».

... ولست أَظُنُّ أَنْ يُوجَدَ في (خُلَّصِ) تلامِيذِ شيخ الإسلام -وكُبرائِهم-

مرجئةٌ، أَوْ (مَنَأَثِّرُون) بالإرجاء!! ثم يُسْكَتُ علَيْهِم(!) طِيلَةَ القُرونِ الماضِيَة!! حتى (يأتي) جاهلٌ مُتطاوِلٌ ليَقْدَحَ بهم، ويطْعَن عقائِدَهم!!!

١٠ ومنه (ص ٤٦): كلام شيخ الإسلام ابن تيمية: «أصل الإيمان: هو ما في القلب واللسان».

و (أَصرح) من ذلك -كلِّه- كلامُ الشّيخ الإمام محمّد بن عبدالوهّاب -رحمه اللَّه- وقد ذكرتُه في «التعريف» (ص ١١٨)، وشرحتُه، وردَدْتُ على المُعارض له -المُعْتَرض عليه!-؛ حيثُ قال -رحمه اللَّه-:

«أَركان الإسلام الخمسةُ: أَوّلها الشّهادَتَان، ثمّ الأركان (١) الأربعة؛ إذا أقرّ بها، وتركها تهاوناً؛ فنحن: وإن قاتلناه على فِعْلِها، فلا نكفّر بتركها.

والعلماء اختلفوا في كفر التّارك لها كسَلاً من غير جحود، ولا نكفّر إلاَّ ما أَجْمَعَ عليه العُلَماء -كُلُّهم-؛ وهو الشّهادَتان (٢).

... وهذا كلامٌ صحيح، ونصٌّ صريح؛ لا يُجْدِي معه تأويل، ولا يَصْلُحُ أَمامَه تعْطِيل...

ونحن لا نخالفُه، ولا نعارِضُه، ولا نُرُدُّه...

فهل القائِلُ به مرجئ؟!

أَمْ عندَه إرجاءٌ؟!

أم موافقٌ للمُرجِئَة؟!

... هذا (امتُحان) عويص؛ لا يخرج منه إلاَّ العاقلُ العِلْم الحريص، أمَّا

<sup>(</sup>١) وقد قلتُ في «التّعريف» -مُعَلّقًا-: «تأمّل وصفَه لها بـ (الأركان)، مع عدم التكفير بتركِها..» .

<sup>(</sup>٢) وتلبيسُ مُسوِّدِ «رفع اللائمة..» -في الخلطِ بين (الفعلِ) و(الترك) -هنا!- لا يَنطَلِي إلاَّ على أشكالِه !!

وكشفُه في «التنبيهات المتوائمة..».

الجاهل الله الله إلى العلم أَدْنَى بصيص: فلن يُقابله إلا بالقَول البارد الرّخِيص؛ والإرجاف والتنقيص...

## □ «حقيقة» (الخلاف) بين (أهل السنة) :

11- بل قد نقلتُ في «التعريف والتنبئة» (ص ٢٦) عن فضيلة الشيخ صالح الفوزان -سدده الله- بعض القولِ بتعريف الإيمان؛ وأنه: (التصديق بالقلب مع النُّطق باللسان)، وأنه: (يقول به بعض أهل السُّنة)!!

وعلّقت في حاشيته -مُستدرِكاً- أنّ الصّواب -بلا ارتياب- زيادَةُ: (عمل الجوارح) -أيضًا-.

۱۲- وفي «التعريف» (ص ۱۲۰) -أيضًا- قول الإمام عبداللطيف بن عبد الرّحمن بن حسن ابن الإمام محمّد بن عبد الوهّاب -رحِمهُم اللّه-:

«الخلاف في أعمال الجوارح: هل يُكَفِّر؟ أو لا يُكفِّرُ: واقِعٌ بينَ أهلِ السّنة...» (١) .

وهذا (امتِحانٌ) ثانٍ:

(الجاهِلُ) يقولُ: هذا من أقوال المرجئة..

و(العالمُ) يقول: هذا من أقوال أهل السنة ..

أَلم تَرَ أَنَّ السيفَ ينقُصُ قَدْرُهُ إذا قيلَ إنَّ السيفَ أمضى من العصا و(امتحانٌ) ثالثٌ:

ما نقله شيخ الإسلام أحمدُ ابن تيمية في «الإيمان» (٧/ ٢٥٩-«مجموع الفتاوى») عن الإمام أحمد -في إحدى الروايات عَنه-:

<sup>(</sup>١) وفي «رفع اللائمة..» تموية آخرُ حولَ هذه الكلمةِ!! فتنبَّه! والنصوصُ الآتيةُ -قريبًا- تكشفُه، وتنقضُه !!! وانظر (ص ١٥٩).

«أنَّ الإسلامَ هو الشهادتان -فقط-، فكلُّ من قالها فهو مسلم»! فهل الإمام أحمد مُرجئ -في رواية (١) عنه من خمسٍ-؟! أم ماذا، يا هذا؟!

و... (امتحانٌ) رابعٌ:

#### □ تقعيدات علمية :

كلمة التابعي الجليل محمد بن شهاب الزُّهْري (المتوفّى سنة ١٢٤هـ) -رحمه اللَّه-: (كانوا يَرَوْنَ الإسلام الكلمة، والإيمان العمل)؛ فهي أشهر من أن تخفى على أهل العلم وطلبته...

أمّا (الجهلة): فما لهم ولها!!

والإمام الزُّهْريُّ -رحمه اللَّه-: هو الذي قال فيه الخليفة عمر بن عبدالعزيز: عليكم بابن شهاب -هذا-؛ فإنّكم لا تلقَون أحداً أعلمَ بالسنة الماضية منه.

وقال ابنُ عُيينة: كانوا يرون -يومَ ماتَ الزُّهْري- أنّه ليس أحدٌ أعلمَ بالسنّةِ منه (٢).

بل قال شيخ الإسلام ابن تيميّة في «المجموع» (٧/ ٢٥٨-«الإيمان») مشيراً إلى ما سبق نقلُه عن الإمام أحمد:

«وأمّا ما ذكره أحمد في الإسلام؛ فاتبعَ فيه الزهري؛ حيث قال: فكانوا

<sup>(</sup>١) وأشار إلى ذلك -أيضاً- ابن رجَب (الحنبلي) في "فتح الباري" (١/ ٢١).

وانظر -لشرح مـا قـد (يغمُـض) مـن كلامـه-: «الفتـح» (۱/ ۲۶، و۱۲۹-۱۳۰) -أيضاً-، و«مجموع الفتاوى» (٧/ ۲٦٩ -مهمّ-، و٣٠٢، و٣٠٨، و٢٠٠).

ر ) "سير أعلام النبلاء" (٥/ ٣٣٦) للإمام الذهبي شمس الدين الذهبي -رحمه الله-. ولا نعلم -مُطلَقاً- (أَحداً) من أهل (العِلْمِ) اتّهمه بالإرجاء، أو (التّأثّر) به!! أمّا مِن أهل (الجَهل): فَمُمكنٌ!

يرونَ الإسلامَ الكلمة، والإيمان العَمَل».

وقال الإمام ابن رَجَب في «فتح الباري» (١/ ٩١):

«ومَن قال: الإسلام: الشهادتان، والإيمان: العمل -كالزُّهْرِي، وأحمد -في روايةٍ-؛ وهي التي نصرها القاضي أبو يعلى-، جَعَلَ الدينَ هو الإيمانَ بعينهِ».

وأشار إليهِ في (١/٨١١) -منه- قائلاً:

«واختلف مَن فرّق بين الإسلام والإيمان في حقيقة الفرق بينهما، فقالت طائفةٌ: الإسلام كلمة الشهادتين، والإيمان العملُ.

وهـذا مـرويٌّ عـن الزهـري، وابـن أبـي ذئـب، وهو روايةٌ عن أحمد، وهي المذهبُ عند القاضي أبي يعلى، وغيره من أصحابه».

وفي «مجموع الفتاوى» (٧/ ٣٧٢ و ٤١٥) بيانُ الفَرْقِ (الدَّقيق) -العلميّ- بين هذا القول السلفيّ القويّ(١)، وبين قول المرجئةِ الخافيّ الغَويّ؛ فانظرُه.

قلتُ: وقد أخرِج كلمةَ الإمام الزهري -هذه-:

أبو داود (٤٦٨٦)، والحُميديُّ (٦٩)، وعبد بن حُميد (١٤٠)، وابن حِبان (١٦٠)، وابن نصر في «الإيمان» (١٦١)، والله أكائي في «الاعتقاد» (١٤٥) -وغيرهم -بالسند الصحيح-.

فماذا هو قائل هذا الغويُّ المائل؟ أ

وهذا (امتحانٌ) شديد، لا جوابَ عليه إلاَّ من قِبَلِ الموفَّق للقول السديد، دون الجاهل العنيد، ذي الحُمق المديد -الأكيد-...

<sup>(</sup>۱) ومِن بـاب كلمـة الإمـام الزُّهْـري - نفسِـها- وَصفُ مَن ذكر مِن السّلف أنَّ الخروج من الإيمـان إلى الإسـلام: لا يـلزم منه كفرٌ ولا رِدَّةٌ؛ كما في «مجموع الفتاوى» (٧/ ٢٤٠ و ٣١٩ و٣١٩ و٣٦٠ و ٣١٩ و٣٦٠

#### □ (جنس العمل) ، و (آحاده) :

- أما مسألة (جنس العمل)، و(آحاده) -الّتي يدندن حولَها (الرويبضة) -كثيراً-؛ فهي ليست إلاَّ مِن ابتداعات معشوقه(!) المعروف، وتقليد (الرويبضة) -له- المكشوف!!! لا يُعْرَفُ ذلك (!) عن أحدٍ قبلَه!

ولقد سَالتُ -بنفسِي- أُستاذَنا الشَّيخَ أَبا مُحمَّدٍ رَبيعَ بنَ هادي المدخليَّ -نفع اللَّه به- في منزلِه بمكَّة، يوم (٢٨/ رمضان/ ١٤٢٢ هـ/ هذا العام) عن ذلك؛ فأقرَّ بالموافقةِ على ما قلتُ -جزاه اللَّه خيرًا-.

17- فقد نقلتُ في «التعريف» (ص ٨٦) جوابَ فضيلةِ أُستاذِنا الشيخ ابن عثيمين -رحمه اللَّه- (عمّن قال: تارك جنس العمل كافر، وتارك آحاد العمل ليس بكافر) (١٠)؟!

وثمَّت جوابُ فضيلتِه -رحمه اللَّه- مرّة أُخرى-؛ وهو قولُه:

«مَن قال هذه القاعدة؟! مَن قائلُها؟!

هل قالها محمّدٌ رسول اللَّه؟!

كلامٌ لا معنى له!

نقول: مَن كفّرَه اللَّهُ ورسولُه؛ فهو كافِر، ومَن لم يُكفِّرُه اللَّهُ ورسولُه؛ فليس بكافر . هذا هو الصّواب.

أمّا (جنس العمل)، أو (نوع العمل)، أو (آحاد العمل): فهذا كلُّه طنطَنةٌ لا فائدة منها».

<sup>(</sup>١) ومُبتدعُها (الأوّل) -كما أشرتُ- صاحبُ «ظاهرةِ الإرجاء»! والمتولّي كِبْرَها مُقلّدُهُ (الرويبضة) الجاهلُ ذو البلاء!!

ونحمدُ اللَّهَ أَنْ يَسَّرَ لأولياءِ الأمورِ -في بلاد الحرمين- مَعرفةَ خطرِ كتابِ «الظاهرة» -هذا-، والحَجْرَ عليه، ومنعَ تداوُلِهِ !!

هذا كلامُهُ -رحمه اللَّه-.

وقد علّقتُ على هذا النّصِّ العزيز في «التّعريف» (١) (ص ٨٧) - قائلاً-: «وهل (الجنس) إلاَّ فَرْدُ (آحاد)؟!

وهل (شُعب الإيمان) إلا (آحادٌ) تراكبت وتراكمت؛ حتى وصلت إلى بضع وستين -أو بضع وسبعين (٢)-؛ قولاً، واعتقاداً، وعملاً؟!».

.. وهذا (امتِحانٌ) الأهل الجهل قاهر، لا يجيب عنه إلاَّ ذو العلمِ النّاصر، أمّا (الرّويبضة) الغادِر؛ فقولُه عاثر، وجهلُه متكاثر، وسوقُه بائر ...

والفضيحةُ ستأتِيه -إنْ ظَلَّ -ظاءً، أو ضادًا- هكذا!!!- لا محالَةً؛ سواءٌ في الدّنيا أو في اليوم الآخر...

﴿يَومَ تُبْلَى السَّرَائِرُ ﴾...

رابعًا: ثمَّ تكلَّم (الرّويبضة) (ص ٣٦ - ٤٠) حول (أقوال الشيخ -رحمه اللَّه- المؤيّدة لذلك)؛ أي: القول بأنَّ (رُكْنَي الإيمانِ قولٌ، واعتقادٌ، دون العَمَل)!!

فابتداً هَذَيانَه (!) زاعِماً أَنّه سيكْتَفي (!) بذكر أقوالِه المُدَوّنة في كُتُبه، دون ما سُحِّل بصوته (٣)!! فصدّر ذلك بالنقل عن رسالة «التوحيد أوّلاً يا دُعاةَ الإسلام»(!) نقلاً يُؤيِّدُ به زَعْمَه السّابق، ودعواه المتقدِّمة!!

<sup>(</sup>١) وقد أعرضَ مُسوِّدُ «رفع اللائمة..» عن هذه النَّقولِ -كُلِّها- بل الكتابِ -جميعه-؛ وهي قاصمةٌ له، قاضيةٌ على شِنشِناتِه!!

بـل هـو -هـداه اللَّـه- لـم يُشِرْ إلى «التعريف» إلاَّ مرَّةً واحدةً!! ولِصَرفِ الأنظارِ عنه، وإبعادِ (قُرَّائِه) منه!

<sup>(</sup>۲) انظر «مجموع الفتاوي» (۷/ ۵۱۷).

<sup>(</sup>٣) ولماذا؟! فقد يكونُ الكلامُ في مجالسِه -بصوتِهِ- أحياناً- أوضحَ ممّا هو مكتوبٌ؛ وبخاصّةٍ أنّ (إثارة) هذه المسائل جاءت منذ مدّة قريبةٍ.. فلم (يكتب) شيخُنا -رحمه اللَّه- فيها كثيراً، وإنّما كان (كلامه) -المسجّل- هو الأكثر -نسبيّاً-.

وعلى كلامِهِ هذا ردودٌ:

- الأول: هل شيخُنا -رحمه اللَّه- يقول -لفظًا- (منطوقاً)-: (.. دون العمل)؟! أمْ أنَّ هذا الاستثناءَ ناتِجٌ من فَهْمِك و(مفهومك)؟!

وهذا -وحده- كافٍ لكَشْفِك!!

فأين (المَنْطُوق) مِنَ (المفْهُوم)؟!

بل أين (الصدق) مِنَ (الكذب) ؟!

- الشاني: أنّ رسالة «التوحيد أَوّلاً..» -في الأساس- هي شريطٌ صوتيُّ؛ فرّغَتْهُ «المجلّة السلفيّة»، -جزى اللَّهُ القائمَ عليها خيرًا-، ونشرتْه في بعض أعدادِها، ثمّ طَبَعَتْه بعض دور النّشر على شكل رسالة!!

فهذا من علامات جهل هذا الجهول -المتكاثرة!-...

- الثَّالث: أنَّه بتر -أيضًا- من النَّص ما يُوضِّحُه!

فهـذا النَّـصُّ -هنـا- هـو نفسُه ذاك؛ الَّذي (حذفه) (البَتّار) -سابقًا-، وقد بيَّنْتُ ذلك، وكشفتُه (ص ١٢٦).

وَمَع ذلك فقد بَتَر(!) منه -أيضًا!- ما يُبيِّنُهُ أكثر؛ وهو قولُه -رحمه اللَّه- مُتَمَّمًا-:

«... ولكنّه سَلِمَ من الشِّرك الأكبر، وقام بما يقتضيه ويستلزمُه شرطُ
الإيمان من الأعمال القلبيّة والظّاهريّة -حسب اجتهاد بعض أهل العلم-، وفيه
تفصيلٌ ليس هذا محلَّ بَسْطِه-؛ وهو تحت المشيئة، وقد يدخل النّارَ جزاءَ ما
ارتكبَ -أو فَعَلَ- مِن المعاصِي، أو أَخَلَّ ببعضِ الواجباتِ...».

فه و -عاملَه اللَّهُ بعدله- بِبَتْرِهِ النَّصَّ كاملاً -هناك!-، وَبَتْرِهِ جزءاً منه -هنا!- إنّما يُريد تمريرَ (!) طَعْنِه بشَيخنا أَنَّه مُرجئً!! وأَنَّه موافقٌ لأبي عَذْبَة(!)، والبيجوري في عقيدتهما الضّالة!!

وكلُّ هذا عنه بعيد، بل جِدُّ بعيد..

وقد تقدَّمَتْ دلائِلُ ذلك مُتَكاثِرةً؛ فلا أُعيد!

والمقصودُ -حَسْبُ- كَشْفُهُ - فَوْقَ ما هو مَكشوف-!!

... وبالهوى معروف!

وَزِدْ على ما مضى:

رابعًا: وهـو نقلُه (ص ٣٠ - ٣١) عن كتاب «الفتاوى العقَدِيّة» لشَيْخِنا، وهو-أَيضاً- تسْجِيلٌ صوتيٌّ مُفَرَّغٌ!!

فماذا نقول لهذا -وفي هذا- المُتناقِض الجهول؟!

#### □ ﴿تشابهت قلوبهم﴾:

خامسًا: ثمّ عزا في حاشِيته (ص ٣٦) لكتاب «كشف الشّبهات: عقيدة السّلفيّين في ميزان أهل السنة والجماعة» -لمحمّد بوالنيت [المرّاكشي]- فيما يتعلّق بـ (كلام) شيخنا المفرّغ مِنَ الأشرطة!!

فأقول: أَحَلْتَنا على غير مَليء -جاهلٍ قميء-!! وليس هذا بغريبٍ؛ فإنَّ حالَ هذين (!) كما قيل: إنَّ الطُّيورَ على أَشكالِها تقعُ! يا أَيُّها اللُّكَعُ!!!

فهذا الكتاب «عقيدة السلفيين..» -مُسوِّدُه خارجِيُّ أَحمق، وجاهلٌ أَرعن؛ وصل بـه سَـفَهُهُ إلى حَدِّ أَكـبرَ من الحدِّ الذي وصل إليه (الرويبضة) -بدرجات-!! و (لعله) يُدرِكُه! أو يُلحَقُ بهِ!!!

فهو يصف مشايخَنا الثّلاثة -ابن باز، والألباني، وابن عثيمين- بـ (الثالوث)!! -كما في «عقيدته» (ص ٧)!

كَبُرَتْ كلمةً خَرَجَتْ من فِيه... هذا الضَّالُّ السَّفِيه!

بل هو يصف بعضَ كلامِ فضيلةِ الشيخ -المُقدِّم لـ (الرّويبضة) بـ

«العلمانية المُقنَّعة»!!- كما في (ص ٨ و ١٠ و ١٥) -من «عقيدته»!-!!

بل يُلْحِقُ بالإرجاء -فضلاً عَنْ تَنقِيصَاتِه الأَخرَى للسَّلفيِّن! - (صفحة ٢٢-٢١) -من «عقيدته»! - الشيخ بكر أبو زَيْد -سدَّده اللَّه وعافاه -، مع كونه أحد (الموقّعين) على فتوى اللَّجنة الدَّائمة في ردِّ كتابي «التّحذير» (١)!! -الّتي (تبجّح) بها (الرُّويبضةُ) في مواضِعَ من تسويده!! -.

فماذا هو قائل هذا الجهولُ المائل؟!

أَم أَنّه -عفواً! بل إنه- لا يقرأ!!؟

كذا (القومُ) -أجمعون- لا يقرؤون ولا يُطالعون، وعلى (أَغْمارِ) النّاس بجهلهم يموّهون ويتسلّطون!

وقد تصدّى لكشف ضلالات هذا الكتابِ بعضُ إخوانِنا طلبة العلم الجزائريّين -زادَه اللَّهُ توفِيقًا- في كتاب كبيرٍ؛ ماتع قويٍّ، عُنوانُه:

«رجوم المعتدين على العقيدة السلفية، ودعاتها السلفيين».

ثمّ لَخَّصه مؤلَّفه -وفَّقه المولى- في مُجَيليد لطِيف، بعنوان:

«مِنَّة الرَّحمن على مَن اشتبهت عليه بعضُ مسائل الإيمان».

وهما تحت الطّبع -بتوفيق المولى -عزُّ وجلَّ-.

ولقد وصَفَ صاحبُ «رجوم المعتدين..» (ص ١٤٩ – ١٥١) (الرّويبضةَ التّافة) -هذا- بـ «الغَبيّ المتسلّف، والعَبِيّ المُتَسَنِّن؛ الّذي جَبُنَ عن رمي هؤلاءِ العُلماء الثلاثة [ابن باز، والألباني، وابن عثيمين] بالإرجاء في تسويد له سمّاه

<sup>(</sup>١) انظر لها: مقدّمة كتابي «التعريف والتنبئة..» (ص ٨ - الطّبعة الثانِية)، ورسالتي «الأجوبة المتلائمة على فتوى اللجنة الدّائمة».

وقارن بما سبق (ص ١٠١)، وما سيأتي (ص ٢٥٥).

«تحذير الأمة من تعليقات الحلبي على أقوال الأئمّة»(١)...

ثمّ قال: «ويُفهَم من عنوانه هذا أنه يرى أنّ هؤلاء الثّلاثة هم على الجادّة في مسألة الإيمان، لكن الحلبي (!) فسّر أقوالَهم على غير ما يريدون بها! ثمّ إذا به ينكص على عقبيه، وكأن «إمدادات» إبليس جاءته، فأزالت جُبنه! فكشف ما في مكنون صدره، وعاد في حُكمه على (الأئمّة)؛ فصيّرهم (أئمّة) لفئة (أدعياء السّلفيّة) في تسويده الثّاني: «حقيقة الخلاف بين السلفية الشرعية وأدعيائها في مسائل الإيمان»!

وأيم الله! لا أستبعد أن توجد علاقة وثيقة (٢) بين هذا الجاهل الآخر، وذاك (المرّاكشي) الماكر!!

وما خطر هذا ببالي إلا بعد أن رأيت عنوان كتاب (المرّاكشي) تغيّر من: «عقيدة السّلفيّين في ميزان أهل السنة والجماعة» -في الطّبعة المغربية! - إلى: «عقيدة أدعياء السّلفية في ميزان أهل السنة الجماعة» في -الطّبعة الأردنية! -.

وكذلك غُيرت كلمة: «السلفيون» -في الكتاب كلّه- إلى كلمة: «أدعياء السلفية»!! فالمرّاكشي لا يرى (!) جواز تسمية «السلفي»، أو «السّلفيون»!! -كما يظهر من تهجّمه عليهم في الكتاب كلّه، وكما صرّح هو بذلك (حاشية ص ١٠ من كتابه)!-؛ ولكنّ (القائمين على طبع الكتاب) في الأردن (!) حوّلوا الكتاب على النهج الذي نهجه صاحب كتاب «حقيقة الخلاف...»؛ بعدم رفض تسمية «السلفيون» -أساسًا-! ولكن بجعل السلفيين هم: «أدعياء السلفية» فقط! ولسان حالِهم يقول:

<sup>(</sup>١) ثمّ ضمّنه -بعدُ- «حقيقتَه»- الأولى!

ويقصِدُ بـ (الأئمة): الألبانِي، وابن باز، والعُثيمين!

<sup>(</sup>٢) ولو بالفِكر والمَنهج!! ﴿ تَشَابَهَتْ قلوبُهُم ﴾ ...

# البَس لكلّ حالة لَبوسَها إمّا نعيمَها وإمّا بؤسَها فَمَنْ وراء ذلك؟!

أمّا الّذي وراءَه فواضح؛ وذلك أنّ القوم لا يستطيعون الهجوم على السلفيين في الأردن -مباشرة-(١) كما يستطِيعونَه في بلاد المغرب؛ فالّذي يسعهم هناك هو «خلع الشرعية» عنهم -فقط-!!

اللَّهم لا عيش إلاَّ عيش الآخرة فارحم الأنصار والمهاجِرة

والحمد للّه؛ فإنّ العزّة للّه ولرسوله وللمؤمنين؛ فمَن وافق كتابَ اللّه وسُنّة نبيّه ﷺ فلا يضرّه أن يجتمع أهلُ الأرض -كلّهم- على «خلع شرعيته»، فكيف لو جاء «الخلع» من زمرة مجاهيل جاهلين عميان؛ يقود بعضهم بعضاً؟!

ثم إنّ الشرعيّة ليست بيد العباد -والحمد للّه-؛ بل مَن كان متبعاً للشرع فالشرعية له؛ ومن لا: فلا!

وختاماً؛ فإنّي أقول: إنّ تقلّب (المرّاكشي) -بتغيير عُنوان كتابه! - هو من (جنس) تقلّب (الدكتور أبو رحيم) بتغيير حكمه على العلماء الثّلاثة!! وإذا دلّ هذا على شيء -كما يقال- فإنّه يدلّ على أنّ القوم ليسوا على ثقة ممّا (يقولونه)، ولا ممّا (يفعلونه)؛ فهم في تحوّل دائم، وكفى بذلك ضلالاً مبيناً.

قال عمر بن عبد العزيز:

«من جعل دينه غَرَضًا للخصومات: أكثر التّحوّل»؛ رواه الدّارميّ (رقم ٣١٠)، والآجري في «الشّريعة» (١/٥٦)، واللاّلكائيّ (١/٤٤).

فاللَّهم ثبّت قلوبنا على دينك؛ كتاباً وسُنّةً، وعلى نهج سَلَف الأمّة!

<sup>(</sup>١) أمّا (الآنَ) -وبعد وفاة شيخِنا -رحمه اللّه- فيستطيعون!! بل يتجرَّؤُونَ، ويتواقحون!! وما نحن بصدَدِه (!) دليلٌ ظاهرٌ للآذان والعيون! ونحنُ لهم -بتوفيق رَبِّنا- مُستَعِدُّونَ، جاهِزُون...

وكفى بتقلّب القلوب خِزياً وعلامة على الضّلال!» ا. هـ.

## 🗆 حول (تكفير تارك الصلاة) :

سادسًا: ثم تكلم (الرّويبضة) (ص ٣٧) -مُشوّشاً! - مُشوّشاً!! - ناقلاً عن شيخِنا -رحمه اللّه- قولَه:

«فإنَّ الأعمال الصالحة -كُلَّها- شرطُ كمال عند أهل السُّنَّة؛ خلافاً للخوارج والمعتزلة القائلين بتخليد أهل الكبائر في النار، مع تصريح الخوارج بتكفيرهم.

فلو قال قائلٌ: بأن الصلاة شرط لصحّة الإيمان، وأنَّ تاركَها مُخَلَّدٌ في النّار: فقد التَقَى مع الخوارج -في بعض قولهم هذا-، وأخطر من ذلك أنّه خالف حديثَ الشفاعةِ هذا -كما تقدّم بيانه-..»...

قلتُ: وهذا دليلٌ جديدٌ -من أدلَّةٍ مَضَت!- وستأْتي!! -على فداحَةِ جهل هذا (الرَّويبضة)!!

وكأنّه (!) استهجَن -لجهلِه، وسوء فهمِه- أن يُوصَفَ القولُ بتكفير تارك الصلاة بـ (الالتقاء) ببعض قول الخوارج!! فلذلك أنكره (!) واستنكره (١)!!

سابعًا: ثمّ رأيتُ له (صفحة ٦٧) قولاً يلتقي(!) فيه قولَ شيخِنا الّذي استنكره(!) وأَنكره!!!

# وكلُّ ذلك من جهله، وبجهله، ولجهله!

وذلك قولُهُ: (أمّا الخوارج؛ فمع قولهم (تكفير (٢) تارك العملِ مطلقًا) وخلوده في النّار؛ فقد فارقوا أهل السّنّة والجماعة بتكفيرهم مرتكب الكبيرة..)!!

<sup>(</sup>١) وكرّره (ص ٧٨) بأَلفاظِ أُخرى!!

وانظر ما تقدّم (ص ٥٠) مِنْ كلام ا**لإمامِ ابنِ عبدالبرّ** بمثل كلام شيخِنا -تمامًا- ...

<sup>(</sup>۲) کذا (!).

أليس هذا القولُ -الأوّلُ- وَأنت به قائلٌ، وعنه مدافعٌ!- (التقاءً) مع قول الخوارج؟!

أَحرامٌ على بلابِلهِ الدَّوحُ حَلالٌ للطَّيْرِ من كلِّ (جِنْس) لَكنَّهُ الجهل المُرِّ -في عقلِ غيرِ حُرِّا-!

وبيانُ ذلك في هذا الإلزام العلميِّ من كلام شيخ الإسلام ابن تيميَّة -رحمه اللَّه - في «كتاب الإيمان» (٧/ ٢٠٣ -«مجموع الفتاوى») و (ص

"وللجهمية هنا سؤالٌ ذكره أبو الحسن في كتاب "الموجز"، وهو أن القرآن نفى الإيمان عن غير هؤلاء، كقوله: ﴿إنّما الْمُؤْمِنون الّذين إذا ذُكِرَ اللّهُ وجِلَت قُلوبُهم الأنفال: ٢]، ولم يقل: إنّ هذه الأعمال من الإيمان! قالوا: فنحن نقول:من لم يعمل هذه الأعمال لم يكن مؤمناً الأنّ انتفاءها دليل على انتفاء العلم من قلبه!!

والجواب عن هذا من وجوه:

أحدها: أنّكم سلّمتم أنّ هذه الأعمالَ لازمة لإيمان القلب، فإذا انتفت لم يبق في القلب إيمان، وهذا هو المطلوب، وبعد هذا فكونها لازمة أو جزءاً: نزاع لفظي.

الشاني: أنّ نُصوصاً صرَّحت بأنّها جزءٌ؛ كقوله: «الإيمان بضع وستون -أو بضع وسبعون- شعبة...».

الشالث: أنّكم إن قلتم بأنّ من انتفى عنه هذه الأمور فهو كافرٌ خالِ من كل إيمان، كان قولُكم قولَ الخوارج، وأنتم في طرف، والخوارج في طرف، فكيف توافقونهم؟!

ومِن هذه الأمور: إقام الصلاة، وإيتاء الزّكاة، وصوم رمضان، والحج، والجهاد، والإجابة إلى حكم اللَّه ورسوله، وغير ذلك مما لا تكفّرون تاركه، وإنْ كفَّرتموه كان قولُكم قولَ الخوارج».

أقول: فما (الفَرق) بين كلام شيخِنا، وكلام شيخ الإسلام (١١)؟!

ومِثْلُه -في الجملة- قولُ شيخ الإسلام -أيضًا- في «مجموع الفتاوى» (٤٨/١٣):

"والأصل اللذي منه نشأ النزاع: اعتقادُ مَن اعتقد أنَّ مَن كان مؤمناً لم يكن معه شيءٌ من الكفر والنّفاق! وظن بعضهم أنّ هذا إجماع -كما ذكر الأشعري أنّ هذا إجماع-؛ فهذا كان أصلَ الإرجاء، كما كان أصلُ القدر عجزَهم عن الإيمان بالشرع والقدر -جميعاً-، فلما كان هذا أصلَهم صاروا حزبين:

قالت الخوارج والمعتزلة: قد علمنا يقيناً أنّ (الأعمال من الإيمان) (٢)؛ فمن تركها فقد ترك بعض الإيمان، وإذا زال بعضه زال جميعه؛ لأنّ الإيمان لا يتبعّض، ولا يكون في العبد إيمان ونفاق، فيكون أصحاب الذّنوب مخلّدين في النار؛ إذ كان ليس معهم من الإيمان شيءً!

وقالت المرجئة -مقتصِدتُهم وغلاتُهم كالجهمية-...» إلى آخر ما ذَكَرَ -رحمه اللَّه-.

فأين وجه الانتقاد؟!

وفي كتابي «التعريف والتّنبئة» (الأصل الأول) (ص٢٩-٤٠) مزيدُ بيانِ؛ فَلْيُنْظَرْ.

<sup>(</sup>۱) قارن بما تقدم (ص ۵۰).

<sup>(</sup>٢) وهذه نصفُ «حقيقةِ» الحقّ في مسأَلتِنا! فهل يجوز لأحمقَ جاهلِ أنْ يصفَ مَن يقول: (الأعمال من الإيمان) بموافقة الخوارج والمعتزلةِ؛ لمجرّد قولهم بجزء ممّا يقولُه أهل السُّنة -لا العكس!-، وانظر ما تقدم (ص ٥٠).

ثم ذكر (!) (الرويبضة) كلام الحافظ ابن حجر في «الفتح» حول «شرط الكمال»، ونقلى له، وإقرار شيخنا إيّاه.

وقد تقدّم مناقشةُ شيء من ذلك -فيما تقدّم- (ص ١٤٠)، وانظر له -أيضاً- «التعريف والتّنبئة..» (ص ١١٢ -وما بعدها).

ومِمَّا أُنَبِّهُ عليه -هنا-: أَنَّ سَماحةَ الشيخِ ابنِ بازٍ ظلَّ مُقرًّا لكلمةِ الحافظِ ابنِ حَجَرٍ -هذه- دونَ نقدٍ -أَو تعليقٍ- (نحوًا) مِنْ أَربعينَ سنةً ... فتأمَّلُ .

#### □ حول (الاصطلاحات):

ثامنًا: وبه ينتقضُ تمويهُهُ الأحمقُ (ص ٤١) -بتساؤُله-:

«فأين نجد قولاً واحداً عن أئمة السلف أنّ الإيمان قولٌ، واعتقادٌ، والعمل شرط في كمالهِ؟!»!!

فالجوابُ: قد قيل قديماً: لا مشاحّة في (الاصطلاحات)...

وإذ قـد أضحـت (بعضُ) هذه (الاصطلاحات) عاثقاً (ذِهنياً) يمنع الحقَّ، ويحجب أهلَه عنه؛ فلا بُدَّ من (تحريرها، أو تكسيرها) (١)..

ورحم اللَّهُ أُستاذَنا الشيخ محمّد بن صالح العثيمين -القائل- كما في «الأسئلة القَطَريّة» -جواباً على سؤالٍ حولَ هذا المصطلح نفسِه-:

«... وإني أنصح إخواني أن يتركوا هذه الأشياء، والبحث فيها، وأن يرجعوا إلى ما كان عليه الصحابة -رضوان الله عليهم-.

والسّلفُ الصّالحُ لم يكونوا يعرفون مثلَ هذه الأمور: المؤمن مَن جَعلَه اللّه ورسولُه مؤمناً، والكافر من جعلَه اللّهُ ورسُولُه كافراً»...

وهذا جِدُّ واضح -بحمد اللَّه-.

<sup>(</sup>١) انظر مقال: (تحرير المصطلحات أو تكسيرها) في مجلَّنِنا «الأصالة» (رقم: ٢٩ ص ٥).

ونَصِيحَتُه -رحمه اللَّه- مَقبُولَةٌ، وعلى الرَّأْسِ والعينِ؛ لِكَونِها حقًّا، ومِنْ عالم حَقًّ، ولا تَهدِي -إِنْ شاءَ اللَّه- إِلاَّ إلى الحقّ؛ وبخاصَّةٍ بعد معايَنتِنا لأهواء (بعض) الخَلْق، ومعاناتنا مِنْ مُخالفي الحقّ ...

تاسعًا: ثمّ حشّى (!) (الرّويبضة) (ص ٣٨-٣٩) ملخِّصًا (!) ما ذكرتُهُ في «التعريف والتّنبئة» (ص ٢٩-٤٠) مِن توافُقِ كلامِ عددٍ من أَثمّة السّلف والسّلفية -كابن قتيبة، وابن منده، وابن عبد الهادي، وابن عثيمين - لكلام لشيخنا -رحمه اللَّه-...

ولكنّه -لجهلِه!- مَوَّهَ وَلَبَّسَ، دونَ أَن يُجِيبَ عن أَيِّ مِنْ ذلك بشيءٍ !! وإنّما اكتفى -للمرّة الثالثة!- بتكرار العزو لكلام شيخنا -رحمه اللَّه- في رسالة «التوحيد أوّلاً...» -مَع البَتْر نفسِه!- وقد كَشَفْتُه قَبْلاً!!

وقد زاد على البَتْرِ -هنا- التحريف!!

فشيخُنا يقول -ضمْنَ كلامِه-: «ولكنْ سلم من الشرك الأكبر..»!

فيحرّفها (الرويبضة) إلى: «الشرك الأصغر...»!!

ولا أدري لماذا!!!

وقد أدري! فالرجل لا يعرف ما يخرج من رأسه!!

فإِنْ لَمْ يَتعمَّدُ؛ فَلِجَهلِه!

وإِنْ تَعمَّدَ؛ فَلِخِيَانَتِه!!

وكلاهُما فيه !!!

عاشرًا: ثم قال (الرويبضة) (ص ٤٠):

«لم أجد أقربَ لفهم الشيخ -رحمه الله- للعمل في مسمّى [الإيمان](١)، وأنه

<sup>(</sup>١) سَاقطةٌ من هذا الساقطِ!

شرطٌ في كماله -غير فهم الحافظ ابن حجر -رحمه الله- من قول أبي عَذبة الحسن ابن عبد المحسن، حيث قال: «اعلم أنّ العمل ليس من أركان الإيمان...»!!

# ... إلى آخِر ما هذى بهِ -وافترى!- هذا (الرويبضةُ) التافهُ!

فشيخُنا -رحمه اللَّه- يردُّ -بالنص الصريح، الواضح، الذي لا يحتمل لَبْسًا- على كلام للكوثريِّ المُرْجئِ الماتريديِّ، الذي يريد (أن يصوّر للقارئ أن الخلاف بين السلف والحنفية في الإيمان لفظي)؛ قائلاً -رحمه اللَّه-: (يشير بذلك إلى أنَّ الأعمال ليست ركناً أصلياً، ثم يتناسى أنّهم يقولون بأنّه يزيد وينقص...) ...

فما هو الكلامُ الأوضحُ من هذا -تنصيصاً على أنَّ (العمل ركن أصلي في الإيمان)- ؟!!

وقد نقلتُ هذا النصَّ عنه -رحمه اللَّه- مطوّلاً- في «التعريف والتّنبئة..» (ص١٢٧)، ثم علّقتُ قائلاً:

«ماذا نقول فيمن يتهمنا وشيخنا -إلى الآن!- بأنّنا لا نجعل العمل من الإيمان؟! أو أنّنا ننفيه منه؟!

فإلى الله المشتكى!!».

فإذْ (لم يَجدِ) (الرويبضةُ) العلمَ الصحيحَ؛ فقد وجده غيرُهُ...

وإذْ قد قلَبَ -هو- ظَهْرَ المِجَنِّ على أهل الحقِّ -بغير الحقّ-؛ فسيردُّه على أعقابهِ خاسئاً أهلُ الحقِّ -أنفسُهم- بتوفيق ربِّهم الحقِّ لهم -بالحقِّ-.

... وهم فاعِلون؛ وبهذا -والحمد للَّه- قائمون، وبالحقِّ -إِنْ شاءَ اللَّهُ- منصورون ...

#### □ نصّ عزيز ؛

ورحم اللَّهُ شيخ الإسلام ابنَ تيميّة القائل في «مجموع الفتاوى» (٧/ ٣٠٢):

«وقد اتّفق المسلمون على أنّه مَن لم يأت بالشهادتين فهو كافر، وأمّا الأعمال الأربعة (١٠): فاختلفوا في تكفير تاركها...».

ثم قال -رحمه الله- معدِّداً الروايات عن أهل العلم في ذلك -: «.. وخامسةٌ: لا يكفر بترك شيء منهنّ»(٢).

ثم قال:

«وهذه أقوالٌ معروفةٌ للسلف».

فماذا يقولُ هذا (الجهول)؟!

أَم (سَلَفٌ)، و (إرجاءٌ)؟

﴿مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾!!

حادي عشر: ثُمَّ رَجَعَ (الرويبضةُ) (ص٤٣) إلى تكرار القول في مسألة (رُكنيّة العمل) و(جنسه) و(آحاده)!!

والأوَّلُ منهما: نصُّ (كلام) شيخنا -بحروفه - وقد تقدّم قريباً -.

والثّاني -جِنساً، وآحادًا-: (كلامٌ لا مَعنى له، وطنطنةٌ لا فائدة منها) -كما هو نصُّ الشيخ ابن عثيمين -رحمهما اللّه- فيه...

ولا أُطيل.

## □ من (صُور) التناقض في مصطلح (الشرط):

ثـاني عَشَـرَ: ثم هذى (الرويبضة) (ص٤٣-٤٤) بكلامٍ ممجوجٍ لا طعم له ولا لون! -لكن: له رائحة!!- منه قولُه -مشيراً إلى شيخنا-:

<sup>(</sup>١) ولم يُشِرُ -رحمه اللَّه- إلى ما دونَها؛ لاختلافِهم -مِن بابٍ أَوْلي- فيها! فأين (جنس العمل)!؟

<sup>(</sup>٢) وهذا أوضعُ ممّا قبلَه؛ فتأمّل ... وهو جواب قاصم على (بعض) تمويه وتلبيس مسوّد «رفع اللائمة..»!

وانظر (ص ١٤٣ -وهو مهم -) وقارن بما بعدَ هذا -مباشَرةً-...

«إن القولَ بالشرطية؛ لازمه أن يكون العمل خارجاً عن الماهية»! ثم ناقضه بنفسه قائلاً:

«لكن الشيخ -رحمه اللَّه- لم يلتزمه، بل قال بدخوله (حقيقةً) دخولَ شرط كمال»!

ثم تناقض -ثالثاً- بقوله: «وهذا مخالف لتعريف الشرط»!

وهي -كلُّها- إلزاماتُ (!) فاسدةٌ، مَبنِيَّةٌ على تناقضاتٍ -ذهنيَّةٍ - كبرى؛ لم تحمل (!) إلاَّ الجهل، ولم (تلدُّ) إلاَّ الجهل!!

وكان كلمة (الشرط) قرآن كريم -لا تحتمل إلا معنى واحداً-! عَجَباً!! بل القرآن الكريم -نفسه- ﴿منه آيات مُحكمات...

ولكنْ؛ صَدَقَ اللَّهُ: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينِ فِي قُلوبِهِم زَيْغٌ فَيَتَبِعُونِ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ البَعَاءَ الفِتْنَة.. ﴾...

وهكذا هؤلاء! (مُصدَّرون) (!) و(حُلَفاء)!! -مِحْنَة-!

فلماذا لا يُحمل (الشرط) هُنا -لزوماً- على معنى مُغايرٍ للمعنى الاصطلاحيّ - القائم في الذّهن! - المُقتضي الخروجَ من ماهيّة الشيء؟! بدلالةِ التوضيح التامّ للمراد -ومِن جميع النّواحي-؛ الماحي لذلك المعنى الاصطلاحي!!

كاستعمال عُلمائِنا مصطلح (الركن) -الداخل في الماهيّة- مع بُطلان العمل بتركبه؛ فهم -أي: العلماءُ- يستعملونه في وصف الزكاة، والحج، والصيام.. ثم لا يكفّرون بتركه!!

وهذا بَيِّنٌ لا يخفى على أهل العلم وطلبته..

<sup>(</sup>۱) انظر فائدةً نفيسةً لشيخ الإسلام ابن تيميّة -رحمه اللَّه- في (اللازم)، و (الإلزام)؛ في «مجموع الفتاوي» (۲۹/ ۲۱۷) - وهو مهمّ-.

وقد تقدّمت الإشارةُ إليه (ص١٣٩)، وستأتي إشارةٌ أُخرى(ص١٩٢)؛ فانظرهُ. وأمَّا (الجَهَلَة)؛ فواللَّه؛ لو أُنّهم قضَوا أوقاتَهم بالبطالة(!): لكانَ أهونَ من أن يكونوا سبباً في شَغْل الناس بهم -على هذه الحالة-!!

نعم؛ لقد شغلونا -واللَّهِ- برخيص جهلهم -ولا أقول: علمهم!!-!

ثم؛ ماذا يقولُ هذا الجاهلُ فيما نسبه إلى السلف بجعلهم العملَ أنّه (ركن في مسمّى الإيمان، أو شرط صحّة)!؟ -كما جَدْوَلَه (ص ٥١)!! -جمعاً بين النقيضين!-؛ فهل نقولُ له:

«فأين نجد قولاً واحداً عن أئمة السلف أن الإيمان قول واعتقاد وعمل، والعمل...شرط في [صحته]»؟!-كما تساءًل -هو!- (ص٤١)!!-.

ثم هل (الشرط) الكمالي (!) -هنا- غير (شرط) الصحّة -هناك-؟! حتى يُردَّ هناك، ويُقبل هنا!!؟

أو العكس! و (الشّرطُ) هو (الشّرطُ) - بِغَضِّ النَّظَر عَمَّا أُضِيفَ إليه!!!؟ وهل هو -في الوقت نفسه- (شرط صحّة) و(ركنٌ) -معاً-؟!

«فإن كان ركناً؛ فلا يمكن أن يكون شرطاً لذات الشيء الذي هو ركن فيه»! كما قاله -متناقضًا- وبجهلٍ!- (الرويبضة) -نفسُه- (ص٤٤)!! مناقضًا نفسَه !! ... ولكنّه جاهلٌ، بَهّات..

فانظروا -رحمكم اللَّهُ منه- كم له مِن تناقضات، وجهالات، وتفاهات!! ... مُضحكات! مُبْكيات!!

إلى اللَّهِ مِن جَهلِه المُشْتَكى وضِحْكَتُهُ بَعْدُ محْضُ البُكا فَكَمْ لِ (رُحَيِّمَ) مِنْ مُضْحِكات ولَكِنه ضَحِكٌ كالبُكا فَكَمْ لِ (رُحَيِّمَ) مِنْ مُضْحِكات ولَكِنه ضَحِكٌ كالبُكا ثالث عَشَرَ: بما سبق -كلِّه- نعرف جهل، وفسادَ -بل ضلالَ! - هذا

(الرّويبضة) العَقُوق، والجاهل الْحَنْدَقوق (١)؛ حين قال (ص ٤٣) مقرّراً (!) بعضَ حقائِقه(!)، مُضيِّعاً للحُقوق:

«إنّ للشيخ -رحمه اللّه- منهجاً مُستَقلاً في فهم العمل في مسمّى الإيمان، مُغايراً لفَهُم السّلف...»!!

ومثلُه قولُه (ص ٥٤):

«لكنْ ينبغي أن يُتَفَطَّنَ (!) إلى أصل المسأَلة؛ فإنّ مبنى القول بالزّيادة والنّقصان عند الشّيخ -رحمه اللَّه- يختلف عن مبنى القَولِ ذاته عند السّلف...»!! وهو -بهذا - كلّه- جاهِلٌ، جاهِلٌ ...

والدّلائِـلُ على صحّة كلام شيخِنا في المسأَلة -وصوابِ حُكمنا عليه! - مَضَتْ مُتَكاثِرةً، وسيأْتِي غيرُها -بمنّة اللّه-.

رابع عشرَ: ثمّ تكلّم ( الرّويبضة) (ص ٤٧) -بِسَفَهِ! - تحت عُنوان: (مِن أُتِيَ الشّيخ؟)(!) - ناقِلاً كلامَ الحافظ ابن رجب الحنبليِّ، وكلام الإمام أبي عُبيد - بما يُوافقُ كلامَ شيخِنا -رحمه اللَّه - (٢)!!

ولم يُجب عن النّصَيْنِ المذكورَيْنِ بأَدْنَى شيءِ!! بل أَعرض -لجهله!- كعادته!- ونأى بجانبه!! ثم قال -مُمَوِّهاً!-:

«والأظهر -عندي- تأثُّر الشّيخ -رحمه اللّه- بفهم الحافظ ابن حجر...» (٣)!!

<sup>(</sup>١) انظر «القاموس» (ح. ن. ق)!

<sup>(</sup>٢) وليس النقلان من كيسه أو جُهدِهِ!! بل هو ناقِلٌ لهما عن بعض المُصنَّفِين في المَصنَّفِين في المُصنَّفِين في المسأَلةِ!! فالرّجلُ مُفْلِسٌ!

 <sup>(</sup>٣) وقد ذكر ثلاثة أسباب لترجيحه (!!) -هذا-، منها (ص ٤٩): «مكانة الحافظ ابن حجر
 -رحمه اللّه- عند الشيخ في قواعده وأصوله الحديثية»!!

نَعَمْ؛ يا جاهِل!! وليست العقائِدِيّة، ولا المنْهَجِيّة؛ فهذانِ إلى أبي عبيد وابن رجب: أقرب.. ... ولكنَّ (الرَّجُلَ) مُخلَطٌ ومُخَبِّطٌ! فلا يُسْتغْرَب!

# قلتُ: وكلامُهُ -كُلُّه- جهالاتٌ بعضُها فوق بعضٍ!!

فشيخُنا -رحمه اللَّه- إنَّما يُؤَصِّل ويُفَصِّل -كما هو مَعلُومٌ عنه- وَفْقَ الأَدِلَة والبراهين، والحُجَجِ والآثار؛ ثم يستدلّ بما يوافق حقَّه من كلام أهلِ العلم -رحمهم اللَّه-؛ فهو -تغمَّدَه اللَّه برحمتِه- على قاعدة: (استَدِلّ ثمّ اعتقِد) ، وليس العكسَ!! كما هو حالُ أمثالِكم! وأمثالُ حالِكم!!

ثم رأَيْتُه -بعد- (ص ٦٠)!!! يُوردُ الجوابَ -مُتأَخِّراً!- عن سؤالِه: (مِن أَيْيَ الشَّيخ)؛ وسيأْتِي بيانُ فسادِه! فانتظِرُه (١)!!

#### □ ضابطُ (جنس العمل) ، وحدُه :

خامس عشر : ثمّ رجع (!) (الرّويبضة) (ص ٤٩) إلى تكرار مسألة (جنس العمل)، و(آحادِه)!!!

وقد سبق نقْضُه بكلام الشّيخ ابن عُثيمين -المتين-؛ فلْيَرْجِع إليه مُبتغي بَرْدِ اليقين..

وأَقـولُ -هـا هنا- كلمةً -في هـذه (القضيَّةِ) -مفصَّلةً- (لَعَلَّ) هـذا (الرويبضة) يدْرِك (!) بها شيئاً من الحقِّ -وإن كنتُ (أراه) عنه بعيداً-:

أ - (العمل) من الإيمان.

ب - و(جنسُ) الشيءِ هو (حدُّه الأدْنى) -الدّالُّ عليه، المُتَحَقِّقُ به-.

جـ - فما هو (الحدّ الأدنى) الّذي به يتحقّق (جنس العمل)؟!

- هل هو (الصّلاة) -فقط-؟!

- أم هو أَيُّ ركنٍ من (الأركان الأربعة) -بعد الشّهادَتَين-؟!

- أم هـو أوسع من ذلك؛ لِيَشملَ فرضاً -ما- من (الفرائض) الأخرى

<sup>(</sup>١) انظر (ص ١٧٢) -فيما يأتِي-.

-جميعاً- زيادةً على الأركان الأربعة، أو مُغايراً لها!- لِيَتَحقَّق بفِعْلِ (واحِدٍ) منها (الحدُّ الأدنى) لـ (جنس العمل)؟!

- أَم أَنّ (العملَ) أوسعُ وأوسعُ؟! ليشمَل (عملاً) واحداً من (المستحبّات) الشرعيّة المتكاثرة -الّتي هي زائدةٌ عن (الأركان) و(الفرائض) - أو مُغايرَةٌ لها-؛ ليَتَحقّق بـ (عمل) واحدٍ منها (الحدُّ الأَدْنَى) لـ (جنس العمل)؟!

د- وهل (جنس العمل) المرادُ -على أيِّ من الوجوه المُتقدّمة!-: كلُّه؟! أم جنسُه -أيضًا-؟! بأنْ يقال -مثلاً- فيمن صلّى رَكعةً أو رَكْعتَين -فقط-، أو سَجَدَ سبجدةً أو سبجُدتَينِ! -حَسْبُ-: أنّه قد أتى به (جنس العمل) مِن الصّلاة؟! وبالتّالي: (جنس العمل) المُنْجِي (١)؟!

هـ- وهـل يُكتفَى بـ (عمل) واحدٍ؟! أَمْ لا بُدَّ منها -جميعاً-؛ فيما يحقِّق معنى (الجنس) في كلِّ (عملِ) -عملِ- منها؟!

و - شمّ؛ مـا هُـو (البُرهـانُ = الشَّـرعيُّ) -مِن الكتابِ أَوِ السُّنَّة- على كُلِّ ذلك -بالتَّفصيلِ، والدَّليلِ -جَمعًا، أو تَفرِيقًا-!؟

... وأخيرًا؛ فإِنَّه (يَـلزَمُ) المُكفِّرَ بِترَكِ (جِنسِ العملِ) أَنْ لا يُكَفِّرَ (تاركَ الصلاةِ)؛ وإلاَّ : تَناقَضَ (٢) !!

فتأمَّل... ولا تتعجَّلْ!

... وقد قال (الرّويبضة) (ص ٤٩):

«أمّا آحاد [العمل] وأفراده؛ فقد فصّل السّلف القولَ فيه:

فمنها ما هو شرطٌ في صحّة الإيمان، ومنها ما هو شرطٌ في كمالِه،

<sup>(</sup>١) وانظر -بدقّة- كلام شيخ الإسلامِ في «مجموع الفتاوى» (٧/ ٥٢٦- ٥٢٧ و ٥٨٣)، وتأمّل.

<sup>(</sup>٢) وانظر نَصَّ (المباحثةِ) الآتي ذِكرُها -بعد صفحتين- في تَبيينِ وجهِ معنى هذا.

والفَيصل في ذلك نصوصُ الكتاب والسّنة (١)، وفهم السلف أَنفُسِهم»! فأَقول:

هذا رجعٌ منه (!) إلى التّناقضِ في ذِكْرِه (الشَّرطَ) -ومعناه معروفٌ عند الأصولِيِّين -، مع إنكاره (!) على شيخِنا استعمالَهُ له على وجه آخرَ!! فإذا به -هنا- وهناك -أيضًا!- يستعملُه هو!!

### □ التكفير (بالنصَ الشرعيّ)؛ وإلا :

وإذ قد رجَعْنا -معًا! - إلى تَحكِيم النّصوص، وفهم السلف -وأنّها الفيصلُ - لمعرفة (الشرط) المُعْتَبر -في رُكْنِ الإيمان، أو كماله الواجبِ ولا أقول: شرطِه! - فأقول:

ما هو النّصُ (الصّريح) من الكتاب والسّنة -بفهم السّلف- الّذي يجعلُ -على التّحقيق- غيرَ الصّلة- مسألةً (علميّةً) يُبنَى عليها كفرٌ وإيمانٌ (٢) بين أئمة السّلف -قديمًا-، وعُلمائنا -حديثاً-؟!

وهم -جميعاً- فيها- ﴿لكلِّ وجْهَةٌ هُوَ مُولِّيها ﴾...

أم بِغَيْرِ ترك (الصّلاة)(٣) يُكَفِّرون؟!

أم بترك أيّ فريضةٍ -سوى الأركان الأربعة- يُكفّرون؟

 <sup>(</sup>١) نعم -واللَّه-؛ هي الفيصل؛ فأين الدليلُ على هذه (الجنسيّة)، أو تلك (الآحاديّة)؟!
 -اجتماعًا وافتراقًا-!! وانظر الصّفحة السّابقة...

<sup>(</sup>٢) من حيثُ (التَّركُ)؛ لا مِنْ حيثُ (الفعلُ)؛ فلا تَغتَرَّ بتلكَ التلبيساتِ (العائمة = الهائمة) لذاك المُسوِّدِ لـ «رفع اللائمة..»! و(تفصيل) الردِّ في «التنبيهات المتوائمة..».

<sup>(</sup>٣) وقد ألمح (!) (الرويبضة) (ص ٥٤) إلى ذِكر الصّلاة في سياق بيانه (!) لـ (جنس العمل)!! والعَـوْدُ أَجْهَـل!!! ولـو (ثبـت!) على قولِه -هذا- لَرَجَعَتِ القضيَّةُ إلى مسألة (الصلاة)، وهي خلافيَّة!! ولكنْ ...

وهـذه القضيّـةُ -الصلاةُ -فيما أَيْقَنْتُهُ- هي (عُقْدَة المَسَالة) عند المُخالِفِين -أَجمعين-؛ ولو خَرَجُوا(!) منها: لَمَا وقَعَ هذا الاختلافُ، بل ما كانَ منهم عُشرُهُ!!

أم بترك أيِّ مُسْتَحَبِّ -سوى الأركان والفرائِض- يُكَفِّرون؟! فإذ قد (عاد) الكلامُ إلى (الجنس)، و(الآحاد)؛ فأقول:

- أوَّلاً : هي (كلام لا فائدةَ له، وطنطنةٌ لا فائِدَة منها)!!!
- ثانِياً: هي مُصْطَلحات (جامِدة)؛ تحمل -ولا بُدَّ- معاني (متحرّكة)؛ ولا يخرج أيُّ مِن هذه المعاني عن الوجوه التي أوردتها سابقاً؛ فأيُّ منها هو المعتبر تكفيراً، أو إيماناً -؟!

#### □ (المصطلحات) -مرأة أخرى-:

وقد قال صاحبُ الفضيلَةِ، معالى الأخِ الصَّديقِ الصَّدُوقِ الشيخِ صالح بن عبدالعزيز آل الشّيخ –نفعَ اللَّهُ به-:

«مشكلة (المصطلَحات) -الّتي نشأتْ عن الاجتِهادات الفقهيّةِ- هي أنّها ترتهنُ لإرادةِ مَن يستَخْدِمها! وبإمكانِهِ أنْ يُدْخِلَ فيها ما يشاءً» (١)...

- ثالِثاً: ما اعترض به علينا -(الرويبضة) - في مصطَلح (الشّرط)؛ نُعارضه به في مصطلح (الجنس) سواءً بسواء... وليس أمامَه -إن كان ذا عقلٍ! ولا أقول: ذا علم!! - إلاَّ التسليم!

#### □ مُباحثة علميّة:

ولقد (تباحثتُ) -قبل سنوات! - مع بعض طلبَةِ العلمِ (الفضلاء) -في الرِّياض - حول مسأَلة (جنس العمل) -هذه -، و: هل (تاركه) كافر!!؟ أم لا؟! فكان ممّا قُلْتُه له:

= لو أَنّ مُسلمِاً (!) -ما- كان يُودي الصّلاة؛ لكنّه تارك له (أركان) الزّكاة، والحجّ، والصّيام، ولِبَقِيَّةِ (الفَرائِضِ) -الأخرى-، فضلاً عن (المُستَحَبّات)

<sup>(</sup>۱) صحيفة (العرب اليوم) -الأردنية- (٣/ رمضان/ ١٤٢٢هـ) -نقـ لا عن صحيفة (عكاظ)- السّعودية-.

.. وهو - في الوقت نفسه - مُتَلبِّسٌ بالمعاصِي - كبِيرِها وصَغِيرِها - دون ما كان شركاً وكُفْراً ؛ ما حُكْمُه؟!

- قال: مسلمٌ عاصٍ...
- = قلتُ: فإذا عَكَسْنَا الصّورةَ (!)؛ بأَنْ كان هذا المسلمُ (!) قائماً بـ (أركان) الحجِّ، والزّكاة، والصّيام .. و .. و .. لكنّه تاركٌ لـ (ركن) الصّلاة!! فما حُكْمُه؟!
  - قال: **كافرً**!
- = قلتُ: فأين (الأعمالُ) الشّرعِيّةُ (الكَثِيرَةُ) الأخْرَى -(أركاناً)، و(فرائضَ)، و (مُستحبّاتٍ) !!- الّتي حقّقت مِن (الإيمان) -عند هذا- أكثرَه؛ لا مُجَرّد (جنسِهِ) ؟!

#### ... فسكَت!!

= فقلتُ -يَومَها-: رحم اللَّهُ (جِنْسَ العمل)(١)!!!

فَرَجَعَ القولُ إلى مَسألةِ (تركِ الصلاة) -بصورةٍ أَو بأُخرى- كما هو الظَّنُّ و(الأمل)!-.

وأَقولُ -اليومَ-: و... (الجزاءُ من «جنْسِ العمل»)(٢)!!!

وليس يكونُ في المسلم الحقِّ (سَعْدٌ=) -باطمئنانٍ- إلاَّ إذا كان (=حميد)

<sup>(</sup>١) قبارن بمنا أشرتُ إليهِ -تعليقًا- قبلَ ثلاثِ صفحاتٍ -من إلزامِ المُكفِّر بـ (ترك جنس العمل) أن لا يكفّر بـ (ترك الصلاة)!! وإلاَّ تناقضَ !!

ولقد (بلغَنِي): أَنَّ (البعض) أرادَ الخُرُوجَ مِنْ هذا (المأزقِ)؛ فزعمَ أنَّ التَّكفيرَ يكونُ لـ (تاركِ جنسِ العملِ) عُمومًا-، و(تارك الصَّلاةِ) -خُصوصًا- مُجْتَمِعَينِ!!- !

فزادَ الطِّينَ بِلَّة؛ بكثرةٍ لا بِقِلَّة !!

<sup>(</sup>٢) انظر صُورًا مهمَّةً من هذه (القاعدة) -الفقهيّة- في كلام الإمام ابن القَيِّم في "إعلام الموقِّعين» (١/ ٢١٤)، و (٢/٥/٤) - وهو مُهمّ -.

الفِعْلِ والقوْلِ، شاكراً ربَّه - على وجهِ الحقِّ -بالحقِّ-؛ فتأمَّلْ!

سادس عشرَ: ثمّ ختَمَ (الرّويبضةُ) البحثَ الثّاني من مباحثهِ (!!!) (ص ٥) بجَدْوَلَةٍ رياضيّةٍ (!) فاشِلَةٍ؛ تكْشِفُ مَدَى جَهْلِه وتناقُضِهِ!

وهي -في الوقتِ نفسِه- تلخِيصٌ أحمقُ لمباحِثِه (!) الأولى بدون مزيد علم، بل... بمزيد مزيد جهل!

والنظر فيها كافٍ في كشف خوافِيها!!! لأنها -جميعاً- قائمةٌ على فهمهِ الأعوج، وتفكيره الأعرج -ليس إلاً (١)! -؛ ثم الخروج -من بين هذَيْن!- بنتيجةٍ (!) قائمةٍ على الجهل والمَيْن!!

وانظر (جداولي) العلْمِيّةَ الدَّقِيقَةَ -والحمدُ لله-؛ الَّتي أورَدْتُها في مقدّمة كتابِي -هذا- (ص ٣٠- ٣٦)؛ وقارِنْ !

#### 🗖 علاقة (العمل) بزيادة الإيمان ، ونقصِهِ :

سابعَ عشَرَ: ثمّ تكلّم (!) في المبْحَث الثّاني من مباحِثه (!) (ص ٥٣) حول (ترك المأمور، وفعل المحظور عند الشّيخ -رحمه اللّه-)!!

وابتدأ كلامَه (مُمَهِّداً) بكذبة كُبْرى، قائلاً:

«لم يفرق الشيخ -رحمه الله- بين ترك العمل بالكلية، وبين ترك آحاده الواجبة، أو المستحبة، بل الكل عنده سواء من حيث أثرُ ذلك على الإيمان»!!! فأقول: ويلٌ لك -أيُها المُفْتَرى!- يومَ تَلْقَى الله...

ويلٌ لك -بين يدي اللَّهِ- فيما تفتريه وتكذبه على صفوة العُلماءِ من خِيرة عباد اللَّه:

فهل الشّيخ يجعل (التّارك للعمل) -كلّه- كتاركِ (ركن)، أو (أركان)، أو

<sup>(</sup>١) حتَّى إِنَّهُ (أَفْرَغَها) مِنْ أَدنَى عَزْوٍ، أو أقلِّ بيان!! وليسَ هذا مُستَغرَبًا مِنْ هذا (الإنسان)!

(واجِب)، أو (واجباتٍ)، فضلاً عن (مُستَحبّ)، أو (مسْتَحبّات)؟!!

أين دَرَجاتُ الإيمان -زيادةً ونقصًا- عند السّلف- والشَّيخُ من كبار (كبار) دُعاةِ منهَجهم؟!

أَينَ إيمانُ الصِّدِّيقِين من إيمانِ الفاسِقِين؟!!

□ فوائد حديثيّة :

أين هي الأحاديث النبويّة التي فيها التّنصِيصُ على الإخراج من النّار لمن كان في قلبه (حبّة) إيمان، بل (ذرّة) إيمان (١)؟!

فضلاً عمّن في قلبِه ما هو أكثرُ من ذلك -بدرَجَة، أو دَرَجات-!!

وممّا نقَلْتُه في «التّعريف والتّنبئة» (ص ٤٩) عن شيخ الإسلام ابن تيمية

فأقول: مَن سَبَقَ بهذا القولِ من أهل العلم؟!

وهل هكذا يكون التوقيرُ، والتبجِيلُ، والتّعظِيمُ لحدِيثِ رسولِ اللَّهِ ﷺ؟!

وأعجبُ من هذا -الأوّل!- قولُ مَن قال:

"إِنَّ هـذا (المُخْرَجَ مِن النّار) -ولم يعمل خيراً قطُّ- لم يكنُ منه (عدم العمل) -هذا- إلا لِعُذْرِ -ما-»!!

فأقول: عُذرٌ ونيران! كيف يجتمعان؟!

سبحانَ رَبِّنا الرّحمن!

وقد علَّلَ -القائِلُ نفسُه- فهمَه بعضَ المرويّات في ذلك -كـ «حديث البطاقة»- بقولِه:

«لم (يتيسّر) له عَمَلُ عَمَل صالح»!!

فَأُتُولُ: يَا لَلَّهِ الْعَجَبُ!! (َّتَيَسَر) لَّهُ (أَن يَفَعَلَ مَا فَعَلَ) مِن تِسْعَةٍ وتِسْعِينَ سِجِلاً -كلّها- سيّئات!! ولم (يَتَيسّر) له عَمَلُ عَمَلٍ (واحد = فَرْد) يُحَقِّقُ له (جِنسَ عَمَلِ) الحَسَنات؟!! سُبحانَكَ اللّهُم!! وانظر ما سيأتي (ص ١٨٢ و ١٩١ و ٢٠٥).

<sup>(</sup>١) ولا أُريـدُ -هنـا- إيرادَ الإحادِيث الأخرى الّتي فيها الإخراجُ من النّار لمَن «لم يعْمَلْ خيراً قطّ»! فإنَّ لها عندي مقامًا آخَرَ -إنْ شاءَ اللَّهُ- مع كلام دقِيقٍ أمين؛ لأهل العلم الْمُعْتَبَرين.

ومِن أَعجَبِ ما (سمعتُهُ) -أو قرأتُهُ!- (جواباً) على هذه الأحاديث، قولُ مَنْ قال: «هي مِنَ المُتَشانَه»!!

---- ۱۷۰ ------ « الرد البرهاني

-رحمه اللَّه- قولُه:

«إذا كان العبدُ يفعل بعض المأمورات، ويترك بعضها: كان معه من الإيمان بحَسْب ما فعله، والإيمان يزيد وينقص».

وأَزيد -هنا- نقلاً آخرَ عنه -رحمه اللّه- قولَه في «مجموع الفتاوى» (٨/١٠):

«مَن كان معه إيمان حقيقي: فلا بُدّ أن يكونَ معه من هذه الأعمال بقَدْر إيمانِه».

وأزيد -أيضًا- كلام شيخ الإسلام -رحمه اللَّه- (٧/ ٢٠٤) ردّاً على المرجئة في (ظَنَّهم أَنَّ الإيمان الذي في القلب يكون (تامّاً) بدون شيءٍ من الأعمال)!! إذ قال -رحمه اللَّه-:

«والتّحقيق أنّ إيمان القلب (التّامّ) يستَلزِمُ العمل الظّاهر -بحسبه-لا محالة، ويمتنع أن يقوم بالقلب إيمانٌ (تامٌّ) بدون عمل ظاهِر» (١).

وهذا مثالٌ -واضحٌ- من أَمثِلَةٍ مُتَعَدِّدة!- تدلُّ على عِظَمِ الهوَى الهاوي بهذا الجاهل المُتَهاوي -بيقين-؛ لِيُحَرِّكَهُ ذاتَ الشّمال وذات اليمين، بدون وَرَع ولا دِين !!

ثامن عشر : ثمّ (حاول) الرويبضة (ص ٥٤) شرحَ كلامه (!) بما يُوافقُ - شيئاً ما! - مُرادَ شيخنا؛ لكنّه ختمه بقوله:

"وموقف هذا يُقابل موقف الماتريدية الذين يرون تمامَ إيمان من ترك العمل مطلقاً»!!

<sup>(</sup>١) وانظر -للمزيد- (٧/ ٥٨١ - ٥٨٢).

وفي رسالتي «التنبيهات المتوائمة...» ردٌّ على (بعضِ) مَا شوَّش وهوَّش (مسوِّدُ) «رفع اللائمة..» على هذا النصِّ !

فكان حالُ هذا الظّالمِ -كما قيل-: جاءَ لِيَكْحُلَها؛ فَعَوِرَها!! وكلامُه -هذا- في الظلم أشدّ وأنكى؟!

فهل كلمة (يُقابل) -في كلامه- تَعني: (يُساوي)؟! أم هي بمعنى: (يُضاد)؟!

وهل (خَطَرَ) هذا المعنى -أو ذاك- على ذهن كاتبه؟!

وهل تُراه (سيخطِر) -بعد- على ذهن قارئه؟!

فإنْ كان المعنى = (يُساوي): فالرجلُ -لجهلهِ! - يقيس لونَ الهواء على طعم الماء!!

وإن كان المعنى = (يُضاد): فهذا -منه- نقضٌ لكلامِه، وهتكٌ لتسويده؛ فأين موقف شيخنا من موقف الماتريديّة؟!

والقضية واضِحةٌ جليّة...

وأحلاهما مُرّ، وَخيرُهما شرّ!!

تاسع عشر: ثم تكلّم (ص٥٥-٦٦) تحت عنوان: «ترك العمل مطلقاً عند الشيخ -رحمه اللّه- نقصٌ في الإيمان»، مُورداً حديث الشفاعةِ من رواية أبي سعيد الخُدْريِّ -الذي جعلَه شيخُنا -رحمه اللّه- عُمدةَ بحثهِ في رسالتهِ الماتعةِ النافعةِ «حكم تارك الصلاة»...

ثم نقل عن الشيخ جانباً -طويلاً- من كلامهِ في رسالتهِ المذكورة...

وقد علّق (!) (الرويبضة) (ص ٦٠) على رواية أوردها شيخنا -رحمه اللّه - عن أنس- فيها قولُ أهل النار لِمن أُدخل من أُمّةِ محمد ﷺ النارَ: «ما أغنى عنكم أنّكم كنتم تعبدون اللّهَ -عزّ وجلّ- لا تُشركون به شيئاً؟»، قائلاً:

"وفي هذا دلالةٌ (!) على أنّ الذين يخرجون من النار بالقبضة من أهل

الصلاة، وليس كما فهم الشيخ (!) -رحمه اللَّه-؛ إذ لا يُعقل (!) أنهم يعبدون اللَّه وهم لا يُصلُّون، من هُنا أُتي الشيخ (١) -رحمه اللَّه-؛ فانظر وتأمّل»!!

#### 🗆 القناعة بفهم حديث (الشفاعة) :

فأقول: نظرتُ وتأمّلت؛ فرأيتُ:

أولاً: مِن ضمن ما ذكر شيخُنا في حاشية «حكم تاركُ الصلاة» -ونَقَلَهُ (الرويبضة) (ص ٢٠)- العزوُ إلى كتابِه «ظلال الجنة في تخريج السنة»؛ وفيه روايةٌ عن أبي موسى؛ لفظها -في الموضع نفسه - مِن قول أهلِ النار: «فما أغنى عنكم إسلامكم؛ وقد صرتم معنا في النار؟»...

فَذَكَرَ (الإسلامَ) -فقط-، وليس فيه ذكر (العبادة)، فضلاً عن (الصلاة) -مَعَ كونِ المعنى واحدًا عند التَّأَمُّل- ...

وأنتَ قائلٌ في حاشيتك (!) على «الحُجّة» (١٤٦/٢) -للأصبهاني-: «وحكم الإسلام الظاهر يثبت بالشهادتين»!

وهؤلاء قائلونَ لها؛ فما الفرق؟!

ثانياً: متى كانت الأسماءُ والأحكامُ -عند السلف، أو دُعاةِ منهجِهِم- مبنيةً على «يُعقَل» أو «لا يُعقَل» -يا مَن لا يَعْقِل-؟!

و «الدِّينُ لا يُدْرَكُ بالعقْلِ» -كما قال قِوَامُ السُّنَّةِ الأَصْبهانِيُّ في كتابه الحُجَّة : «الحُجَّة : «الحَبْة المُنْ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) هذا هو الجوابُ -المتأخّر- على ذاك السؤال -المتقدّم-!!

فانظر (ص ١٦٢) -ممّا مضي-.

<sup>(</sup>٢) وهو دكتوراةُ (الرّويبضةِ)!!

وإنْ كانَ على كلامِه -هذا- هنا- نوعُ تفصِيل؛ يُنظَرُ له كتابِي «العقلانِيّون: أفراخُ المُعنزِلَة المُعنزِلَة المُعنزِلَة (ص ٣١ - ٤٣) -وهو مطبوعٌ-.

فالبحث بحثُ أهلِ علم ودليل، لا مجرّد هذرمة ومحض أقاويل...

... ولكنَّك لستَ منهم! ولا تدري النَّقلَ عنهم!! فإيَّاك وإيَّاهم!!!

ثالثاً: هل معنى (العبادة) -عندك! -محصورٌ بـ (الصلاة) -وإن كانت هي أعظَمها وأهمّها- بعد الشَّهادتين (١)-؟!

أم أنَّها شاملةٌ للزكاة، والحجّ، والصيام، -مِنَ (الأركانِ)-؛ بَلْهَ بَقيَّة (الفرائض)؛ فضلاً عن (المستحبّات) -كما تقدّم-؟!

وما أجملَ تعريفَ شيخ الإسلام ابن تيميَّة -رحمه اللَّه- لـ(العبادة) - في مفتتح رسالته «العبودية» (ص٢٣-بتحقيقي) - قائلاً -:

«العبادة: اسمٌ جامعٌ لكل ما يحبّه اللّه ويرضاه؛ من (الأقوال) و(الأعمال): الباطنة والظاهرة».

و(لا إله إلا الله) أعظم الأقوال في أجلّ العبادات، بل هي «أفضل الكلام، ورأس الإسلام»(٢)، بل «لا شيءَ أفضلُ منها»(٣)...

فمِن هُنا -بل من هُناك!- أُتي هذا (الرويبضة) المَجْدوه (٢) -فُضَّ فوه-!!

□ كلمتان جامعتان :

وممّا يلتقي هذا التأصيلَ العلميَّ كلمتانِ حَسَنتانِ رائقتانِ:

-الأولى: للحافظ ابن رجب الحنبلي -رحمه اللَّه- في كتابه «فتح الباري» (١/ ٢٠-٢١)؛ حيث قال - شارحاً حديث: «بُني الإسلام على خمس»-:

<sup>(</sup>١) انظر نُكتةً لطيفةً -حولَ هذه النقطةِ- في مقدّمة رسالتي: «التنبيهات المتواثمة......

<sup>(</sup>۲) «مجموع الفتاوى» (۷/ ۱۲۳).

<sup>(</sup>T) «مجموع الفتاوى» (V/ ٦٤٢).

وانظر ما سيأتي (ص ١٧٥).

<sup>(</sup>٤) «القاموس» (ج. د. هـ).

"وإذا كانت هذه دعائم البنيانِ وأركانه، فبقية خصالِ الإسلام كبقية البنيان، فإذا فُقِد شيءٌ من بقية الخصالِ الداخلةِ في مسمَّى الإسلامِ الواجِب؛ نقصَ البنيانُ ولم يسقط بفقده.

وأمَّا هذه الخمس؛ فإذا زالت -كُلُّها- سقط البنيانُ، ولم يثبتْ بعْدَ زوالِها.

وكذلك إن زالَ منها الركنُ الأعظمُ -وهو الشهادتان-، وزوالُهما يكون بالإتيانِ بما يضادُّهما، ولا يجتمع معهما.

وأما زوال الأربع البواقي؛ فاختلف العلماء: هل يزول الاسم بزوالها(١)، أو زوالِ واحدٍ منها؟ أم لا يزول بذلك؟

أم يفرَّق بين الصلاة وغيرها؟ فيزولَ بترك الصلاة دون غيرها؟

أم يختص زوالُ الإسلام بتركِ الصلاة والزكاة خاصّةً؟

وفي ذلك اختلافٌ مشهورٌ.

وهذه الأقوال -كلها- محكية عن الإمام أحمد».

- وأمَّا الكلمة الثانية: فلفضيلةِ الأخ الشيخ الزكيّ الذكيّ (أبي مالك)، الدكتور محمد بن عمر بازمول (٢) -نفع اللَّه به- في رسالته اللطيفةِ «التتمّات لبعض مسائل الصلاة» (ص٩٩-١٠٠) تحت عنوان: (حكم تارك الصلاة)، قائلاً:

«كتب في هذه المسألة ابن قيّم الجوزية -رحمه اللَّه -في كتابه «الصلاة»، كما كتب أيضاً العلامة المحدّث محمد ناصر الدين الألباني رسالةً

<sup>(</sup>١) أي: جميعاً.

وتـأمَّلُ هـذا، وارْبطْـهُ بكـلام شيخ الإسـلام -المُتقدّم قريبًا-، وقارن ذلك -كلَّه- بتمويهاتِ صاحب «رفع اللائمة..»!!

وانظر ما تقدم (ص ۱۵۸).

<sup>(</sup>٢) المدرّس في جامعة أم القرى في مكة المكرّمة.

وهي الجامعة الَّتي تخرِّج (!) منها (الرويبضة) التافه -نفسه-، ولكنُّ: أين الثري من الثريا؟!

بعنوان «حكم تارك الصلاة».

وكتب الشيخ عطاء بن عبداللطيف بن أحمد رسالةً بعنوان: "إعلام الأمة بحكم تارك الصلاة من الكتاب والسنة".

وجميعهم أجاد وأفاد؛ -جزاهم اللَّه خيراً-.

والذي أريد لفتَ النظرِ إليه في هذه المسألة، هو:

أنَّ الحكم بكفر تارك الصلاة كفراً مخرجاً من الملّة - بحيث إنّه كالمرتدِّ؛ لا يغسَّل، ولا يكفّن، ولا يُدفن بين المسلمين، ولا يورَّثه أحد، ولا يرث أحداً، ويُفسخ نكاحه مع زوجه -؛ الحكم بذلك على تارك الصلاة - دون تفصيل بين كفر دون كفر؛ فمن ترك حجوداً وإنكاراً يختلف عمَّن ترك كسلاً وتهاوناً؛ فالأول: كافر خارج من الملة، والثاني: يكفر كفرًا دون كفر؛ أي: كفر نعمة.

أقول: عدمُ القول بهذا التفصيل في تارك الصلاة؛ خلاف ما جرى عليه المسلمون جيلاً بعد جيل.

وقد قال أبو عبداللَّه بن بَطَّةً -في تقرير أن تارك الصلاة لا يُعامل معاملة المرتد -بعد ذكر الأدلّة من الأحاديث-، قال: «ولأنّ ذلك إجماع المسلمين؛ فإنّنا لا نعلم في عصر من الأعصار أحداً من تاركي الصلاة تُرك تغسيله، والصلاة عليه، ودفنه في مقابر المسلمين، ولا مُنع ورثتُه من ميراثه، ولا مُنع هو ميراث مورّثه، ولا فُرِق بين زوجين لترك الصلاة من أحدهما -مع كثرة تاركي الصلاة -، ولو كان كافراً؛ لثبتت هذه الأحكام كلّها.

ولا نعلم بين المسلمين خلافاً في أن تارك الصلاة يجب عليه قضاؤها، ولو كان مرتداً؛ لم يجب عليه قضاء صلاة ولا صيام»(١)اهـ.

<sup>(</sup>١) نقله ابن قدامة في «المُغني» (٢/٢٤).

قال ابن قُدامة -رحمه اللَّه- بعد نقله لكلام ابن بطة: «وهو أصوب القولين» (١).

قلت: ومَن كفّر بترك الصلاة -كفراً مخرجاً من الملّة - دون تفصيل - فقد ناقض؛ وذلك أنه بذلك جَعَلَ الصَّلاة فوق الشهادتينِ (٢)! والواقع الذي دلَّت عليه نصوصُ القرآن العظيم خلافه:

فإن اللَّه - تبارك وتعالى - يقول: ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشُرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثْماً عَظِيماً ﴾ [النساء: ٤٨]، ويقول - تبارك وتعالى -: ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِه ويغْفِرُ ما دُونَ ذلكَ لَمَنْ يَشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَد ضَلَّ ضلالاً مُبِيناً ﴾ [النساء: ١١٦]» ا. هـ.

أَقُول: ﴿فهل مِن مُدَّكِرِ﴾؟!

الوجهُ المُتمِّمُ للعِشرينِ: ثم تكلَّم (الرّويبضة) (ص٦٢) تحت عنوان (مَن وافق الشيخ -رحمه اللَّه-؟) مكرّراً (!) -بإملال! ما سبق منه مراراً وتكراراً؟ لكنّه قال -بإخلال-:

«بيّن البيجوري أنّ المُختارَ عند أهل السُّنة والجماعة (وهم -عنده- الأشاعرة) في الأعمال الصالحة أنّها شرط كمال الإيمان...» إلى آخر كلامه وهذيانه...

 <sup>«</sup>المغني» (۲/ ٤٤٧).

قـال أبـو الحارث: وانظر -للمزيد- كتابَنا «تنوير الأرجاء..» (ص ٢٧-٢٩)، و«طرح التثريب» (١/ ٣٢٤-ط. ٢).

وأُنبّه -هنـا- إلى أنّه نُقـل فـي قضـاءِ الصّـلاةِ خـلافٌ؛ لكنّ الجُمهورَ غيرُ قائِلٍ بهِ؛ فانظر -للتفصيل- أيضاً- «طرح التثريب» (٣٢٨/١) للعراقي.

<sup>(</sup>٢) والوجهُ في ذلك: أَنَّ الصّلاةَ لا تُقبل إلا بالشّهادَتين - لأنها: "أفضل الحسنات" - كما صحّ عن النبيِّ عَلَيْ - وهو مخرَّجٌ في "الصحيحة" (١٣٧٣)-، وهي - كذلك-: (رأسُ الإسلام) - كما قال ابن تيميّة (٧/ ٦٢٣)-؛ فكيف تُردُّ الشّهادتان بتركِها - وهي دونَهما-!؟!

وانظر ما تقدّم (ص ۱۷۳).

#### □ بين (الأشاعرة) ، و (أهل السنة) :

فأقول: إذا كان الأشاعرة عند (البيجوري) مِن أهل السنة؛ فمنذ متى لم يكونوا هم عندك -أيها الجاهل! -كذلك-؟!

وأنت القائلُ في مقدِّمَة (دَكُتُوْراتِك!!) (٦/٢) -بين كلام!-: «فليس لأهل السنة والجماعة (من أشاعرة وماتريدية) عذرٌ في إبقاء مسائل الخلاف بين الطرفين من جانب، وبينهما والسلف من جانب آخر...»!

و(منطوق) هذه المُعادلةِ الرياضيّةِ (!) دالٌ على أنَّ السلف شيءٌ، وأهلَ السنة والجماعةِ شيءٌ آخر!!

وهذا -كلُّه- من دلائِل جهل هذا (الرويبضة)، وحُمقهِ...

ولقد كان شريكُهُ في تحقيق الكتابِ(١) -الجزء الأول منه - الأخُ الفاضل الشيخ الدكتور محمّد -ابن شيخنا العلامّة الدكتور الشيخ ربيع بن هادي -حفظهما اللّه - محَالفاً للصواب، ومُخالِفاً للغلط الذي تلبّس به (الرويبضة)، حيث قال -حفظه المولى - في مقدِّمَتِه - (١/٩):

"وهـذا الكتـاب النفيس: هـو أحـد الكتب الكثيرة التي صنّفها (علماءُ السلف) في أصول الدين؛ لبيان العقيدة الصحيحة التي كان عليها رسول الله وأصحابه، ولـلرد على مَن خالفها من (الفِرَق)، وخاصّة الجهميّة، والمعتزلة، ومَن حذا حذوهم من (الأشاعرة)...».

وقال (١/ ٢٧) -ضمن كلامهِ عن النهضة العلمية التي عايشها المؤلّف

<sup>(</sup>١) ومع كونِه زمِيلَه وشرِيكَه في تحقيق الكتاب (!)؛ إلاَّ أنّه (غَمَز) بهِ، وطَعَنَ طعناً خَفِيّاً -فيهه-! وما ذاك إلاَّ لكؤنِه -أخلاقيًّا!- (لا ينتقص وفاءً)! ولا (يَرعَى حُرمةَ أخيه في غَيْبَةِه...)إلخ!! -كما وصفَه (!) -عكسَ حاله!- فضيلةُ الشيخ صاحب (التقديم) (ص ٥ - ٦)!! فإنظر طعنة فيه -ودِفاعِي عنه- في «صبحة نذير» (ص ٢٩)...

وانظر –ما تقدّم– (ص ٤٥–٤٦)...

---- ۱۷۸ ----- « الرد البرهاني

أبو القاسم الأصبهاني -:

«... ممّا كان له تأثيرٌ على كتابه المصنّف؛ باعتباره ممّن ينهج منهج (السلف) في العقيدة، مقابل كُلِّ من (الأشاعرة)، والمعتزلة، والجهمية، وغيرهم». وقال (١/ ٤٠) -ضمن كلام-:

"عاش أبو القاسم في النصف الثاني من القرن الخامس، والثلث الأول من القرن السادس الهجريين، وفي هذا الوقت كان قد تم ظهور (الفِرَق) ظهوراً كاملاً؛ ومن هذه الفرق: الخوارج، والشيعة، والقدرية، والمعتزلة، والجهمية، والجبرية، و(الأشعرية)، والتي كانت هي السائدة في العالم الإسلامي آنذاك؛ إذ كان (الأشاعرة) يلقبون أنفسهم: "أهل السنة الجماعة" أ! وكاد يختفي المنهج (السلفي): منهج أحمد بن حنبل، ومن سبقه من أئمة الإسلام، وأصبحت عقيدة (السلف) غريبة، وَيُعَدُّ أتباعها في أنحاء العالم الإسلامي على أصابع».

فأين (الأشاعرة) من (أهل السنة)؟!

وهل (السلف) غيرُ (أهل السنة)؟!

فكيف وقد ضمَّ هـذا (الرويبضةُ) إلى (الأشاعرةِ) (الماتريديّةَ)؛ ليكونا -جميعاً- من (أهل السنة)؟!

وقد قلتُ في «منظومتي النونية» (ص٣٠):

أمَّا الجهولُ فجهلُهُ مُتجاهِلٌ جهلاً به مجهولُهُ جهلانِ

.. وَهُوَ هُو !

الحادي والعشرون: ثم تكلّم (الرويبضة) (ص٦٣) تحت عنوان: (مَن خالف الشيخُ -رحمه اللّه-؟!) قائلاً:

<sup>(</sup>١) وكذلك يُلَقِّبُهُم الجاهلون بهم!!

«خالف الشيخ -رحمه الله- في هذه المسألةِ السلف، والماتريدية، والمعتزلة، والخوارج ...»!!

قلتُ: والماتريدية في الإيمان مرجئة "-كالأشاعِرة!-؛ فإذ قد خالف الماتريدية، وكذا المعتزلة والخوارج؛ فلم يبق إلا موافقة السلف!!!

وهو ما لم يُدركه -بل لم يفهمه!- (الرويبضةُ)؛ فهذى، وتكلّم بالأذى!! وقد (!) يكون أدركه، وفهمه (!)، لكنْ: تعامَى عنه! وأَغمضَ عيْنَيْهِ!! فإنْ كان: فهى أَشدُّ وأَنْكَى!

والأرجحُ (عندي) -لما أعرفُهُ عنه!- الأوَّلُ!

## □ من مصطلحات شيخ الإسلام في (الإيمان):

الثاني والعشرون: ثم نقَلَ عن شيخ الإسلام - كأنّه يظنّه دليلاً له! - قوله: «مَن قال بحصول الإيمان الواجب بدون فعل شيء من الواجبات... كان مخطئاً خطأً بيّناً؛ وهذه بدعة الإرجاء..».

وهو كلامٌ -وللَّه الحمد- صحيحٌ جدًّا..

لكنّ (الرويبضة) علَّق (!) على هذا النقل -قائلاً -:

«وكذا من يقول بنقص إيمان من لا يعمل مُطلقاً...»!!!

وهذا باطلٌ -مُطلقاً- أيها (الجاهل)!!

ويدلّ على بطلانهِ أُمور:

- أولاً: أنّ شيخ الإسلام يتكلّم عن حُصول الإيمان (الواجب) دون فعل واجبات، ولا يتكلّم عن (نَقْص) إيمان لنقص (بعض واجباتٍ)، أو (مستحبّات)؛ أو نحوه.

فذهابُ العمل الواجب -كلّه- إذهابٌ للإيمان الواجب -كلّه-... وهذا واضح. - ثانياً: كلام شيخ الإسلام ابن تيميّة -في مواضع أُخر- يوضّح مُراده أكثر:

كقوله (٧/ ٢٤٤): «فأصل الإيمان في القلب، وهو قول القلب وعمله،
وهو إقرارٌ بالتصديق والحبّ والانقياد، وما كان في القلب: فلا بُدّ أن يظهر
موجبه ومقتضاه على الجوارح، وإذا لم يعمل بموجبه ومقتضاه: دلّ على عدمه،
أو ضعفه .

ولهذا كانت الأعمال الظاهرة من موجب إيمان القلب ومُقتضاه، وهي تصديقٌ لما في القلب، ودليلٌ عليه، وشاهدٌ له، وهي شعبةٌ من مجموع (الإيمان المطلق)(۱)، وبعضٌ له، لكنّ ما في القلب هو الأصلُ لما على الجوارح..».

قلتُ: فصارَ عندنا: (مطلق الإيمان)؛ وهو أصلُه؛ الذي إذا زال لم يبق من الإيمان مثقال ذرّة.

وعندنا: (الإيمان الواجب)؛ الذي إذا زال لا يزول معه (مطلق الإيمان)؛ وإنّما هو فوتُ واجبه، وسبيلُ إثم ووِزْرِ -عياذاً باللّه- فاعلِه...

وعندنا: (الإيمان المطلق)؛ وهو الكامل -الشامل للواجبات، والمُستحبّات-؛ الذي إذا زال لا يلزم من زوالهِ زوالُ (إيمان واجب)، فضلاً عن (مطلق الإيمان) ... فد الأصلُ أن يُفَرَّقَ بين ما كان مُجامعاً لأصل الإيمان، وما كان منافياً له (٢)» .

<sup>(</sup>١) وقال -رحمه اللَّه- (٧/ ٢٧): "وكل مؤمن لا بد أن يكون مسلماً؛ فإن الإيمانَ يستلزم الأعمال، وليس كلّ مسلمٍ مؤمناً هذا الإيمان المطلق؛ لأنّ الاستسلامَ للَّه والعملَ له لا يتوقّف على هذا الإيمان الخاص».

فتأمّل إثباتَه (الإسلام) مع انتفاء (الإيمان المُطْلَق)...

<sup>(</sup>۲) «مجموع الفتاوي» (۱۱/ ۲۷۱).

ولو قلنا -في تلك (الثلاثة) السابقة-: (الإسلام)، و(الإيمان)، و(الإحسان): لكانَ الأمرُ قريبًا؛ فتنته ..

نعم؛ (قد) يكون زوالُ (الإيمان المطلق) متضمّناً زوالَ هذين -أو أحدِهما -لزومًا-؛ فحينئذٍ يكون النفيُ -في الأصلِ- مُتَوَجِّهاً لهما، أو أحدِهما، لا له؛ فتأمّلُ.

- ثالثاً: ويوضّح ما سبق -أكثرَ- كلامُ شيخ الإسلام (٧/ ٥٢٥) -بعد كلامٍ-:

«وبهذا يتبيّن أن الرجل قد يكون مسلماً؛ لا مؤمناً، ولا منافقاً مطلقاً، بل يكون معه (أصل الإيمان)، دون (حقيقتهِ الواجبة)»...

وهذا عين المطلوب -الحمد للَّه-.

وكلامُ الإمام أحمد -الآتي- توكيدٌ له وتبيينٌ؛ فانظره.

- رابعاً: يؤكّده قولُه -رحمه اللّه- (٧/ ١٩٨) -:

«أصل الإيمان هو ما في القلب، والأعمال الظاهرة لازمة لذلك؛ لا يُتَصَوّر وجود إيمان القلب (الواجب) مع عدم (جميع أعمال الجوارح)، بل متى نقصت الأعمال الظاهرة: كان لنقص الإيمان الذي في القلب؛ فصار الإيمان متناولاً للملزوم واللازم -وإن كان أصلة ما في القلب-..».

وهذا نصُّ ما إليه أشرتُ، وهو أوضحُ وأوضحُ ...

ولو قُلْنا لهذا (الرويبضة) -استخلاصاً مِن هذا الكلام- كلُّه-:

#### □ حدُّ النجاةِ :

- ماذا تقـولُ فيمـن قال -مُؤَصّلاً-: (مَن أَتى بالإيمانِ والتوحيدِ لم يَخْلُدُ في النّار -ولو فَعَلَ ما فَعَلَ-)(١)؟!!

- وتنزيلُ هذا الأصل على وقائع الأحوال والأحكام بأن نقول:

(يخرج الرجـل مـن الإيمان إلى الإسلام، ولا يُخرجه من الإسلام شيءٌ إلاًّ

<sup>(</sup>١) قارن -هذا وما قبلَه- بما تقدَّم (ص ١٦٩).

الشرك باللَّه العظيم، أو بردّ فريضة من فرائض اللَّه -عزّ وجلّ - جاحداً بها؛ فإنْ تركها كسلاً أو تهاوناً: كان في مشيئة اللَّه؛ إن شاء عذّبه، وإن شاء عفا عنه)...

ونورد التساؤلَ -نفسَه- مَرَّةً أُخرى!!-:

ما تقولُ -أيها الجاهل - فيمن يقول هذا الكلام؟!

... لا تتعجّل! ولا تتحامق!!

فهذان ليسا (الألباني)، ولا (الحلبي) -ولا (حَلَبي)!-!!

هذان ليسا (أبا عذبة)، ولا (البيجوري)!!

هذان ليسا (ماتريديّة)، ولا (مرجئة)!!

- فالنصُّ الأول: لشيخ الإسلام (أحمد) ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٦٧١/١١).

- والنصُّ الثاني: للإمام (أحمد) بن حنبل -كما في «طبقات الحنابلة» (٢٤٣/١)-.

وبكلام هذين الإمامين (الأحمَدَين) -وقبلهما كلام الحافظ ابن رجب، وابن عبد الهادي -وغيرهما-: تعرف الجواب على ما نقله (الرويبضة) -وغيرهُ!- عن أبي ثور، والآجُرِّيّ -وغيرهما -كما في (ص٦٦)- مِمَّا (قد) يُفهَم منه التكفيرُ بترك عمل الجوارح -مطلقًا- ...

فلا يعدو كلامُهما -رحمهما الله- أنْ يكونَ ترجيحاً اجتهاديّاً -مَحضًا-؛ لا يردُّ ترجيحَ غيرِهما الاجتهاديّ -أيضاً-؛ إذ الاجتهادُ لا يُنقَضُ باجتهاد (١)!!

وإلاَّ؛ لـو قلبَ أحدٌ كلامَ الإمامَيْنِ (الأحمدين) -أو أحدِهما- أو غيرِهما!-

<sup>(</sup>۱) انظـر لشـرح هـذه القـاعدة -وتطبيقاتِهـا-: «إعـلام المُوقّعين» (۱/۱۱۹-۱۲۰)، و(۳/ ۲۱۸) - لابن القيّم-، و «الأشباه والنّظائر» (۱۱۳) -للسُّيوطي-.

على كلام هذين العالِمَيْن -مِمَّن دونَهما!-؛ ماذا يكون الجواب الأدلّ؟! ومَن الأَجَلّ؟!

وعليه؛ فأينَ كلامُ (الأحمدَيْنِ) الجليلينِ، مِنْ هُراءِ ذَينِك (المُحمَّدَيْنِ!)؟!! □ تحقيق شيخ الإسلام في حكم (ترك الصلاة):

وهذا كلامٌ آخرُ لشيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- يؤكد المعنى السابقَ -نفسه- بكلّ وضوح-:

فقـد تكلّـم -رحمـة اللَّه عليه- في «مجموع الفتاوى» (٣٥/ ١٠٥ - ١٠٦) عن أصنافِ تاركي الصلاةِ الثلاثة -بالتفصيل-:

- الأول: مَن لم يعتقد وجوب الصلوات الخمس: فهو كافر مرتدّ<sup>(۱)</sup>.

- الثاني: "إنْ قال: أنا أقرّ بوجوب ذلك عَلَيّ، وأعلم أنّه فرض، وأن من تركه كان مستحقّاً لذم اللّه وعقابه؛ لكنّي لا أفعلُ ذلك (٢): فهذا -أيضاً مستحقّ للعقوبة في الدنيا والآخرة باتفاق المسلمين ، ويجب أن يصلّي الصلوات الخمس باتفاق المسلمين».

قلت: فليس فيه تكفيرُه -مباشرةً- كالأوّل-!

ثم قال شيخ الإسلام -موضّحاً-:

«وأكثر العلماء يقولون: يؤمر بالصلاة، فإن لم يُصَلّ و إلا قُتل».

قلتُ: وليس فيه -هنا- أنّه يُقتل ردَّةً؛ مع أنّ هذا هو ترجيحُنا (٣) ...

<sup>(</sup>١) وهذا لا يُختلَف فيه، ولكن ؛ تأمّل فيما بعده.

<sup>(</sup>٢) وهذا -نفسه- لفظُ ما أجاب عنه أبو ثور -في كلامِه المُشار إليهِ -الذي استدلّ به (الرويبضة) -المُتحامِق-!!

<sup>(</sup>٣) ويبدو لي -والله أعلمُ- أنّ إجمالَ الكلام هنا مِن شيخِ الإسلامِ -رحمه اللّه- إنّما هو من باب الإشارة للخلاف العلمي في المسألةِ -حَسْبُ-.

وبيَّن هذا المعنى -بأوضحَ منه- كلامُ شيخ الإسلام -بعدَه-؛ وهو:

- الصنف الثالث: فقد قال -فيه- رحمه اللّه-: «فإذا أصرّ على الجحود حتّى قُتل: كان كافراً باتّفاق الأئمة؛ لا يُغَسّل، ولا يُصَلّى عليه، ولا يُدفن في مقابر المسلمين».

قلتُ: وهذا كلامٌ عظيم، فيه تفصيلٌ قويّ، من إمام جليل...

وليس يصلحُ معه لا (تأويل) ولا (تعطيل)...

لا في كثير، ولا في (قليل)...

الشالث والعشرون: ثم رجع (!) (ص٦٧-٦٨) إلى الهَذْرَمة والهَذْي حول (آحاد العمل) و(جنسه) – وما يتعلّق به!! –.

وكلُّه كلامُ (طنطنةٍ) لا قيمةَ له...

□ بين (الجنس) ، و (الشرط) :

لكنّه جَهِلَ -من ضمن جهالاتهِ الكبار- قائلاً:

«ليس عند الشيخ -رحمه اللّه- من آحاد العمل ما يرقى إلى شرط الصحّة؛ يستوي عنده في هذا ترك أركان الإسلام، أو ترك بعضها»!!

وفي هذه الجملة أباطيل:

- أولاها: العودُ إلى (الطنطنة) التي لا فائدةَ منها، ولا دليلَ عليها؛ (آحاد العمل)، و(نوعه)، أو (جنسه)!!
- ثانيها: تناقضه بذكر الشرط (!) مرتبطاً بالصحّة، مع كونهِ أنكر على شيخنا استعمالَه مصطلح (الشرط) لا لارتباطِهِ بالكَمال -فقطْ!-، ولكنْ لكونه دالاً -في أصلِه!- على الخروج عن الماهيّة!!
  - ثالثها: قوله: (أركان الإسلام)!! فهل منها الشهادتان؟!

أم أنّه السفَهُ في الرأي، والتسرّع في الكَتْب؟ أم هما -معاً-؟!

الرابع والعشرون: ثم كرر (ص٧١) هذا الهَدْيَ -بطيشِ ظاهرِ!- زاعماً (أنّ تَرْكَ أركان الإسلام بالكليّة- عمداً أو كسلاً- لا يُبطل الإيمان عند الشيخ، بل يُنقصه)!

فأيضًا؛ هل (الشهادتان) منها؟!

أم وصل جهلك -وحقدك- إلى المُنتهى؟!

ولقد وقع (الرويبضة) بسوء عَمَلهِ، وفسادِ ظنّهِ -وعلى الباغي تدور الدّوائِر! -؛ فقد استدرك (!) -هو- على شيخنا -رحمه اللّه- (قريباً) مِن هذه الكلمةِ في «حقيقته» (ص٤٦) -الأولى!!- الطبعة الأولى!-؛ واصِفاً ذلك -مُتواقحًا- بقوله: «هذه غفلةٌ»!!

مع أَنَّ كلامَ شيخِنا -عند التَّدقيقِ في استثنائِه- واضِحٌ جدًّا، وصوابٌ جدًّا.. ولكنّ الفَرْقَ بين عِلْمِنا وجهلهِ: كالفرق بين حقِّنا وباطلهِ!!

الخامس والعشرون: ثم تكلّم (صفحة ٦٨، وحاشية صفحة ٦٩) - بسَفَهِ بالغ، وتناقضٍ سابغ!! - حول مسألة تكفير تارك الصلاة...

ويكفي النظرُ فيما كتب -نظراً مجرّداً- لِيُعلم به جهلُه المتمادي، وتطاولُه السّادي!

وكلامي في «التعريف والتنبئة..» (ص ٨١- ٩٠) مُغنٍ -إِنْ شاءَ اللَّهُ-.

السادس والعشرون: ثم نقل عن الإمام الْحُمَيديِّ -رحمه اللَّه- كلمةً يريد أن يؤيّد (!) بها زعمَه، ودعواه!

وقد غَفَلَ -وتغافل! -فيها- عن شيئين:

الأول: أنَّ سندَ روايةِ الكلمةِ ضعيفٌ؛ فقد رواها الخلاَّل في «السنة»

(١٠٢٧)، وقال محقِّقه: «في إسناده عبيد اللَّه بن حنبل: مجهول الحال(١)».

الثناني: أنَّ كلامَ الحُميدي متوجِّهٌ إلى (التاركِ) الَّذي «علم أن تركَه ذلك في إيمانه (٢)»!!

والتركُ لا يكون -قطُّ- إيماناً (٣)؛ فتأمَّل.

السابع والعشرون: ثمّ نقل (ص ٧٣) عن شيخ الإسلام ابن تيمية كلاماً في تكفيرِهِ مَن «كانَ مُصِرًا على ترك الصلاة، لا يصلّي قطّ، ويموت على هذا الإصرار والتّرك»!

والواجب -لزومًا- فهمه في ضوَّء كلامِه الآخر؛ المفسّر له، والموضّح لما قد يُغْلَق منه.

وقد تقدّم التّفصيل -منه- والتّأصيل؛ يما يروي الغليل، ولكنّه: لا ينفعُ ذا الذّهن العليل، والنّظر الكليل!!

#### □ فتوى (عظيمة) لـ «اللجنة الدائمة للإفتاء»:

الثـامن والعشـرون: ثـمَّ نقـل (ص ٧٣ - ٧٤) فتـوى (اللجنـة الدّائمـة للبحوث العلميّة والإفتاء) رقم (١٧٢٧) -وعزا إلى فتوى (٦٨٩٩) -، ونصُّها:

"س: يقول رجل: لا إله إلا الله، محمّد رسول الله، (ولا يقوم بالأركان الأربعة) ؛ الصّلاة، والزّكاة، والصّيام، والحجّ، ولا يقوم بالأعمال الأخرى المطلوبة في الشّريعة الإسلاميّة: هل يستحقُّ هذا الرّجل شفاعة النّبيّ عَلَيْ يوم القيامة بحيث لا يدخل النّار -ولو لوقت محدود-؟!

<sup>(</sup>١) ذكره الخطيب البغدادي في «تاريخه» (٩/ ٤٥٠) برواية الخلال عنه -فقط-؛دون جرح أو تعديل!

<sup>(</sup>۲) انظر «مجمع الفتاوى» (۷/ ۲۰۹)، فلفظُه -عنده-: (فيه إيمانُه)، وقارن -لزاماً-بـ(۷/ ۱۸۱) -منه-؛ فهو مهمّ.

<sup>(</sup>٣) وانظر ما سيأتي (ص ٢٢٢) مِمَّا هو بضِمن هذا المعنى.

ج: مَن قال: لا إله إلا اللَّه، محمَّدٌ رسول اللَّه، وترك الصَّلاة والزَّكاة والزَّكاة والحجَّ (جاحداً) لوجوب هذه الأركان الأربعة، أو لواحدٍ منها -بعد البلاغ-؛ فهو مرتدُّ عن الإسلام يُستَتاب، فإن تابَ قُبِلَت توبتُه، وكان أهلاً للشّفاعة يوم القيامة -إن ماتَ على الإيمان-.

وإنْ أَصرَّ على إنكاره؛ قتلَه وليُّ الأمر؛ لكفرِهِ وردَّتِه، ولا حظَّ له في شفاعة النَّبِيِّ ﷺ، ولا غيره يوم القيامة.

وإنْ تَرَك الصّلاة -وحْدَها- كسلاً وفُتُوراً؛ فهو كافِرٌ كُفْراً يَخْرُجُ به من مِلَّةِ الإسلام (في أصحِّ قولي العُلماء)؛ فكيف إذا جمع إلى تركها ترك الزّكاة والصّيام وحجّ بيتِ اللَّه الحرام؟!

وعلى هـذا لا يكـون أهـلاً لشـفاعة النّبيّ ﷺ، ولا غـيره - إن مات على ذلك-.

ومَن قال مِن (العلماء): إنّه كافرٌ كفراً عملياً لا يخْرِجه عن حظيرةِ الإسلام (بتركه لهذه الأركان)؛ يرى أنّه أهل للشّفاعَةِ فيه، وإنْ كان مرتكباً لما هو من الكَبائِر -إنْ ماتَ مؤمِناً-».

فأُقول: يا لك من جاهل جهول، ذي جهلٍ مَهُول!!

ولا تـزالُ صفحـاتُك(!) -وصِفَـاتُكَ- تُثَبِّتُ -أَكثرَ وأكثرَ!- يقِينِي بجهلك، وتَوَكّد بها -أنتَ!- أَوفَرَ!- حُمْقَك وسَفَهك!!

وأنـا راضٍ (جدّاً) أن تكون (فتوى اللجنة) -هذه- فيْصَلاً بيني وبينك(!)، و (شاهدَ امتحانٍ) دقِيقاً -قويًّا- يَنْقُضُ تسويدَك من أُسِّه!!

ولكنَّك كحاطِب الليل!! تظنُّ الأفعى عصاً؛ فإذا هي تلسعُك، وتلدغُك، وتُدعْثِرُك على أُمِّ رأْسِك!!

يا مِسْكِين!!

إِنَّ فتوى اللجنة -سدِّدها اللَّه- فتوى عُلماء؛ فما لك ولهم؟! ولكنك لا تَعى ما تنقل، ولا تفهم ما تقول ...

ما يَبلُغُ الأعداءُ مِنْ جاهلِ ما يبلُغُ الجاهلُ مِنْ نَفسِه 

الشفقة ، لكن ؛ على من ؟!

وإني على يقين -مجزوم به- أنّ الخطابَ ساقِطٌ معك؛ لكنْ: شَـفَقَتِي -واللَّهِ- على (قومٍ) يكتفون بقراءة العناوين، دون النّظَر في المضامِين ...

شَـفَقَتِي عِلَى مَـنِ اغـتَرَوا بلحيتِك الطّويلة، وثوبك القصِير؛ بعد أن كان فيك (العكسُ!!) إلى وقتٍ قريب (١)!- ولن تنسى!-!!

شَفَقَتِي على مَن حَسِبُوا الوَرَمَ شَحْماً، فاستسمنُوا العَجْفاءَ البَيِّنَ عَجَفُها!! شَفَقَتِي على نَفَرٍ لم يضبِطُوا (!) دِينَهم من دُنياهم؛ فخلطوا واختلطوا، وضاعوا بين أقدام المُتَصارِعين -وأقلامِهم!-!!

شَفَقتي على نفسي؛ بما أَنفقْتُه من وقْتٍ -لكشفك!- (أرجو) أن يُسدِّدَ اللَّهُ نِيَّتي فيه له -سبحانه- خالصةً...

ففتوى اللجنة الموقّرة -سدّدها اللَّه- في نقاطٍ بيّنةٍ واضحةٍ؛ هي:

١- تكفير (الجاحد) لوجوب الأركان الأربعة، أو واحد منها.

٢- استتابَة مَن هذا حاله؛ فإن تاب قُبِلَت توبتُه؛ وإلاَّ: قُتل (ردّة).

٣- ترك الصّلاة -وحدها- كسلاً وفتوراً - كفرٌ مخرجٌ عن الملّة (في

<sup>(</sup>١) ولكنها أصول (الشغل)!!

وعلى وَفْقِ ما كان يقولُ شيخُنا -رحمه الله- مُعَرِّضًا بأمثالِ هذا الفَسْل-: (تغييرُ شكل مِنُ أَجل الأكل)!!

أصح قولي العلماء) -ترجيحًا اجتهاديًا-

٤- مصيبة هذا التاركِ تعظم -وَتَكْبُرُ!- إذا جَمَعَ -إلى تركها- تركَ الزّكاة، والصّيام، والحج.

٥- مَن قال (من العلماء) -ترجيحًا اجتهاديًّا-: إنّه كافرٌ كفراً عمليّاً؛ لا يُخْرجه عن حظيرة الإسلام -(بتركه لهذه الأركان)-: يرى أنّه أهلٌ للشّفاعة فيه، وإن كان مرتكباً لما هو من الكبائر - إن مات مؤمناً-.

# فأقول:

أ- النّقطتان الأُولَيان: متّفقٌ عليهما، ولا يُخْتَلَف فيهما.

ب - النقطة الثالثة والرّابعة: راجحٌ ومرجوحٌ من قَولَي (العلماءِ) -على حَسْبِ الاجتهادِ-..

ج- النقطة الخامسة: ذِكر القولِ الآخر لـ (العلماء) بعدم التكفير (بترك هذه الأركان)!!

فَمن هم (العُلماء) المقصودون في فتوى اللجنة؟!

هل هم مِن (أَهل السّنة النّبويّة)؟! أم (مرجئةٌ وأشعريّةٌ وماتريديّة)؟!

«حقيقةً»؛ لو كان هذا (الرّويبضة) يستحي من نفسِه - ولا أقول: مِن ربّه! فضلاً عن أن أقول: مِن النّاس!! - لكَسرَ قلمَه، واعتزل النّاس، ورَجَع ليطلب أبجَدِيّاتِ العِلْم -من جديد-؛ (لعلّه) يُحَطِّم بذلك كبرياءَ جهلِه، ويدفعَ غُرورَ تعالُمِه، ويدرأ ظُلُماتِ نفسه...

ولكنّي على (شِبه) اليَقِين أنَّ هذا الشّعور الإيمانِي(!) لو وَرَدَه هو -بنفْسِه من نفسِه!-؛ فلن يُسَلِّكَه (!) له المُسَيِّرونَ(!) له، والمُستَغِلُّونَ لِحُمْقِه ورُعونتِه، والمُسيطِرون على عقلِه؛ فهم به على (سرورٍ) كبير!! إذ هو-اليَومَ- (قُطب) من

أقطاب الجهالة، ورأس من رؤوس الضّلالة!!

... ولا يفرح (كثيرًا)؛ فلن تدوم له -في الغدِ!- هذه الحالة!!

التاسع والعشرون: ثم أَوْرَدَ (الرويبضةُ) (ص٧٥-٧٧) كلامًا -طويلاً-لشيخ الإسلام ابن تيميَّة في «التحفة العراقية» (ص٩ -١١) حَسِبَ (!) أنّه (بيان شاف حول مسألةِ الترك -هذه-)!!

... ولقد قرأتُه، ثم أقرأتُ غيري إيّاه؛ عسى أن أجد متمسّكاً (للرويبضة) في شيء منه! - أو أمراً جديداً! -فيه! - فلم (نجد)!!

وعزوتُ ذلك -حَسبُ- إلى جهلهِ المعلوم، وفهمهِ الموهوم!!

□ مِن دُرَر كلمات شيخ الإسلام في حدُّ أدني (شُعَبِ الإيمان) :

بل قد وجدتُ (۱) فيه -وللَّه الحمد- جُملتين من كلامهِ -رحمه اللَّه-، تُفيدانِنا فيما نحن فيه -كثيراً-:

الأولى: قوله: «... وهذا قولُ جميع أصحابِ رسول اللَّه ﷺ -أئمّة الإسلام، وأهل السُّنة والجماعة-؛ الذين يقولون: إنّه لا يخلد في النار مَن في قلبهِ مثقال ذرّة..(٢)».

الثانية: قوله: «.. مَن كان معه إيمان حقيقي؛ فلا بدّ أن يكون معه من هذه الأعمال بقَدْر إيمانه..».

## فأقولُ:

<sup>(</sup>۱) وأنا واقف عليهما -قديماً- والفضل للَّه- ضمن كلام شيخ الإسلام ابن تيميَّة في «مجموع الفتاوي» (۱۰/ ۷-۸).

<sup>(</sup>٢) وقال -رحمه اللَّه- في «شرح حديث: لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن» (ص٢٥- تحقيق الأخ الفاضل دغش العَجْمي): «والصحابة والتابعون لهم بإحسان، وأهل للحديث، وأئمة السنة، يقولون: لا يخلُد في النار من أهل التوحيد أحدٌ، بل يخرج منها من في قُلْبه مثقال ذرّة من إيمان...».

أولاً: هذا الذي أُخرج من النار وليس في قلبه إلا مثقال ذرّة؛ هو -بيقين- من المسلمين، وليس من الكافرين.

ثانياً: مثقال الذرة مِن الإيمان -الذي في قلبه-؛ يُقابلُهُ -لُزومًا- ما يساويه من الأعمال الصالحة.

ثالثاً: الصلاةُ أكبر أعمال الإيمان -بعد التوحيد-؛ بل هي «عَلَمُ الإيمان، وأعظم خِصاله البدنيّة» -كما في «فتح الباري» (١) (١/ ٧٥) -لابن رَجَب-.

وعندما قال رسولُنا ﷺ: «الإيمان بضع وستون -أو بضع وسبعون- شعبةً؛ أعلاها: لا إله إلا الله، وأدناها: إماطة الأذى عن الطريق..»: كانت الصلاة إلى أيّ الطرفين أقرب؟!

أعلاها؟!

أم:

أدناها؟!

رابعاً: فهل الصلاة - بِعِظَمِها، وكِبَر قَدْرِها، و(عُلُقِ شأنِها- تُساوي (ذرة) من الإيمان -حَسْبُ-؟!

أم أنَّها من (أعلى) درجاته، وأرفع مقاماته؟! وبالتالي: يكون ما يساويها -مِنَ الإِيمانِ- يُقابلُ حسناتٍ عظامًا أمثالَ الجبال!

خامساً: ما هو العمل الصالح -والحالة هذه- الذي يُقابل (ذرّة إيمان)، ويساويها -صغراً وضعفاً-؟!

ورحم اللَّهُ شيخ الإسلام –القائل– (٧/ ٢١٦):

"إذا كان العبد يفعل بعض المأمورات، ويترك بعضها: كان معه من

<sup>(</sup>١) وقد بوّب الإمام البخاري في (كتاب الإيمان) من "صحيحه"-: (باب: الصلاة من الإيمان).

الإيمان بحسب ما فعله، والإيمان يزيد وينقص؟!».

فماذا -يا ترى!- يكون «حقيقةً» -(عملُ) صاحب (الذرّة) -هذا- الذي يكونُ إيمانُه -على صِغَرِه، وقلَّتِه!- سبباً في نجاتهِ من الخلود في النَّار؟!

نُريد الجوابَ -بالتأصيل-؛ بتنزيلِ النصوصِ على الأقاويل، لا بإسقاط(!) النصوص أمام الأقاويل<sup>(١)</sup> -على التَّقويُّلِ والتَّقويل-!!!

الوجهُ المُتمَّمُ للثلاثين: ثُمَّ قال (الرويبضة) (ص٧٨) -أثناءَ تعقُّبهِ (!) لكلام شيخنا -رحمه اللَّه-:

«... لا يلزمُ من (اشتراط) السلفِ العَمل في صحة الإيمان تكفيرُ العصاة وأصحاب الكبائر -كما فعل الخوارج-، وإنّما لازمُ قولهم: أن الإيمان لا يتحقّق إلاّ بالعمل؛ لركنيتهِ في مسمّى الإيمان، أمّا آحاده(!) ففيها تفصيلٌ:

فهناك فرقٌ بين ترك الفرائض وركوب المحارم، كما أنّ هناك فرقاً بين مأمور ومأمور، وفعل محظور ومحظور:

فمَن ترك الصلاة (بالكُلِّيَّة)(٢): ليس كمن ترك غيرها، ومن شتم الإله أو ذبح لغيره: ليس كمن زنى وسرق -غير مستحلٍّ لذلك-».

🗖 كلام دفيق حول معنى (الركن): 🖯

أقول:

وعلى هذا الكلام تعليقات:

أ - (الاشتراطُ) الواردُ في كلامهِ؛ هل هو من باب (الشرط) الأصوليِّ

<sup>(</sup>١) انظر ما تقدم (ص ١٦٩).

<sup>(</sup>٢) هل هذا (القَيْد) مقصود -مِنْ هذا (الرُّويبضة)-؟!

أَم أَنَّه -لو فكَّر(!) فيه!- لأنكرَه، وناقضَ نفسَه؟!

وأيًّا ما كان الأمرُ: فالرَّجل جساهل!

المتضمِّن الخروجَ عن ماهيّة الشيء؟!

فهذا -عنده!- مِن أقبح الإرجاء!

وإلاًّ ؛ فعلى معنى آخَرَ (!) يُراد به التوكيدُ، والتثبيتُ، واللزوم..

ب- هل كون (الإيمان) لا يتحقّق إلاَّ بـ(العمـل) -لركنيَّته في (مسمّى الإيمان) - لا يكون إلاَّ بتكفير التارك؟!

فكما نقول: (أركان) الإسلام خمسة، ثم لا نكفّر بترك (رُكن) الزكاة، أو الحجّ، أو الصيام، أو الصلاة -على قول-؛ فإنّنا نقول: أركان (الإيمان) ثلاثة قول، واعتقاد، وعَمَلٌ؛ ثم نحن لا نكفّر بترك رُكن العمل -أي: عمل الجوارح-!!

وإِنْ كَانَ (التاركُ) على أَبوابِ الكفرِ -عيادًا باللَّهِ-.

فما الفَرْقُ؟!

و(الركن) -هنا- كـ(الشرط) -هناك- لا يُراد به إلاَّ أَعْلَى دَرَجاتِ التوكيد، والتثبيت، واللزوم ...

و(الركن) في (الإيمان) -هنا- أيضاً- كـ(الركن) -في (الإسلام) -هناك- أيضاً- لا يترتب على ترك (بعضه) ردّة، أو تكفير...

وقد قال العلاَّمة المحدّث الشيخ عُبيد اللَّه الرحماني -شيخ الجامعة السلفية في الهند -رحمه اللَّه- في كتابه «مرعاة المفاتيح» (١/٣٦-٣٧) بعد أنْ بيّن عقيدةَ أصحاب الحديث في أنَّ (الإيمان: قول وعمل واعتقاد)، قال:

«قيل: وهو مذهب المعتزلة والخوارج (١)، إلا أنّ السلف لم يجعلوا أجزاء الإيمان متساوية الأقدام: فالأعمال عندهم كواجبات الصلاة، لا كأركانها؛ فلا ينعدم الإيمان بانتفاء الأعمال؛ بل يبقى مع انتفائها؛ ويكون تارك الأعمال

<sup>(</sup>۱) انظر ما تقدم (ص ۳۰ - ۳۲).

-وكذا صاحب الكبيرة -مؤمناً فاسقاً لا كافراً، بخلاف جزءيه: التصديق والإقرار؛ فاقد التصديق -وحده- كافر، وأمّا فاقد التصديق -وحده- منافق، والمخلّ بالإقرار -وحده- كافر، وأمّا المخلّ بالعمل -وحده- ففاسق، ينجو من الخلود في النار، ويدخل الجنّة...»..

إلى آخر ما قال -رحمه اللَّه-.

أم أَنَّ (شيخَ الجامعةِ السلفيَّةِ) -أيضًا- مُرجئ ؟! أو قال قولَ المرجئةِ؟! أو تأثّر بالإرجاء ؟!

## ... وتوضيح الواضحات من أصعب المشكلات!

جـ- نعـم؛ مَن ترك الصلاة؛ ليس كمن ترك غيرها؛ ولكنْ: ذلك كلُّه داخلٌ في باب الفقه وأحكامه، ومسائله الاجتهادية -التي لا تخرج عن (راجح) و(مرجوح) - في إطار أهل السنة، ودائرة عُلمائها الأبرار.

فالتشويشُ بها لا يصلح!

د- أمّا شتمُ الإلهِ -ونحوه- من الأقوال -أو الأفعالِ- الكفريّة المضادّة للإيمان من كُلّ وجهٍ: -فهو ممّا لا يُختلف في تكفير القائلهِ كفرًا أكبر؛ بشرطهِ المعتبر عند أهل السنة.

وممّا (يُقابلُهُ) -ذنوباً ومعاصي -: الزنا، والسرقة، والقتل، والخمرُ. وكلُّ ذلك كبائرُ يدخُلُ أصحابُها تحت دائرة الوعيد، ولا يكون بها تكفيرٌ إلاَّ إذا كان تلبُّسٌ -معها- بأحد (أنواع) الكفر؛ جحوداً، أو تكذيباً، أو استحلالاً، أو شكًا، أو استهزاءً (") -مِنْ خلالِ سائرِ (أسبابِه)؛ قولاً، أو فعلاً، أو اعتقادًا-؛ فتأمَّل!

وعليه؛ فمِن أغلاط (الرويبضة) -لجهله!- ربطُ ذلك -حَسْبُ-بـ(الاستحلال)..

<sup>(</sup>١) انظرها -على التفصيل- في كتابي «صيحة نذير بخطر التكفير» (ص ٤٧- ٤٨) -المطبوع قبل سنتين-. قبل خمس سنوات-، وانظر: «التعريف والتنبئة..» (ص ٩٩-١٠١) -المطبوع قبل سنتين-.

ولو قالَها غيرُهُ (!) لوَصفه (الحُلَفاء) بالإرجاء!!

... هوئ عنيف! وباطلٌ مُخيف!!!

الحادي والثلاثين: ثم ختم(!) (الرويبضة) هُراءَه الممجوح -المحجوج!- (ص٧٥) بِجَدْوَلَةٍ جاهلةٍ -كمثله!- (خَلَصَ) فيها إلى موافقة شيخنا في (ترك العمل مطلقاً) للبيجوري ومَن معه، ومخالفتهِ للسَّلَف!!

والناظر في أبحاثنا المتقدّمة يوقنُ بجهلهِ، ويتيقّن انحرافَه؛ فلا أُعيد.





# الشاهد السادس كلامه حول (الكفر المخرج من الملة)

أولاً: مهّد (!) (الرويبضة) (ص٨١) على مبحثهِ الثالث -حول قيود الشيخ -رحمه اللّه- على الكفر المخرج من الملّة- بكلام آخِرُهُ: أنّه سيقوم بـ(استنباط ما يمكن استنباطهُ.. من غير إفراط ولا تفريط)!!

أمّا (الاستنباط): فَلستَ من أهله؛ لا في نَقير ولا قِطمير؛ ولو قلبتَ بعض حروفه (!) لكان هو اللائقَ بك؛ فأنت -«حقيقةً»- مِن أهل (الاستبطان) للجهل، والحقد، والحسد...

أمّا (الإفراط والتفريط) فهما حالتُك (المُزريةُ) -مِن قبل ومِن بعد-: (من قبلُ): عندما كنتَ صوفيّاً تالفاً، تُمَرِّغ الخدَّ على عَتَبات الأشياخ!! و (من بعدُ): عندما (شيَّخوك) -لماربهم الآنيّة!- وأنت لا تزالُ في بدايات التلمذةِ -ولو قد شابَ عارضاك-!!

وأنت تعلمُ هذا جيداً، بل جيداً جدّاً... فلا تُمارِ! قد (هيَّؤوك) لأمرٍ لـو فطنتَ لـه فاربأْ بنفسِك أن ترعى مَعَ الهَمَلِ وأقولُ:

بل (شيّخوك) لحالٍ قد عُرفتَ بهِ حالَ الجهالةِ إقداماً بلا خَجَـلِ
بل (قـدَّمُوكَ) لتأخيرٍ مَدَدتَ له عُنُقَ التَّفَاهَةِ إِصـرَارًا بِـلا وَجَـلِ
ثانيًا: ثـم تكلّم (ص٨٢-٨٣) حـول (الذَّنْب والمعصية عند (!) الشيخ
-رحمه اللَّه-)، مُقرِّراً (!) أنَّ (الذنوب كفر عملي)، ناقلاً عن شيخِنا بعضَ

الأقوال المؤيّدة لهذا المعنى (١)...

#### □ بين الكفر (العملي)، و (الاعتقادي):

ثم تكلّم -بَعْدُ- حول (محل الكفر العلمي)، وأنه (الجوارح)؛ ناقِلاً - كذلك- بعضَ أقوال شيخنا...

ثم تكلّم -أيضاً- حول (الذنوب التي عدّها الشيخ -رحمه اللَّه- من الكفر العملي)، ناقلاً عنه -رحمه اللَّه- نقلاً مطوّلاً من «السلسلة الصحيحة» (٢)...

(١) مِن ضمنها قولُهُ -رحمه اللّه-: «الكفر الاعتقادي ليس له علاقة أساسية بمجرّد العمل، وإنّما علاقته الكبرى بالقلب»!

كالمنكِر له، والمعارضِ لحكمهِ!!

... مع أنه نقل (ص٠٠٠) -من «حقيقته»! موافقة فضيلةِ الشيخ ابن عثيمين له، وثناءَه عليه؛ وذلك قوله: «كلام الشيخ الألباني -هذا- جيّد جداً...».

ثم استثنى فضيلتُهُ وجهاً واحداً منه، سيأتي بحثَّه (ص ٢١٢)، فانظره.

فماذا نفعل بهذا (الجاهل)؛ الّذي يُعاين الحقّ، ثم يردُّه، ويبترُه؟!

(۲) ومِن ضمن كلام شيخنا -رحمه اللَّه- في هذا الكتاب تصحيحُه للأثر الجليل المرويّ عن ابن عبّاس -رضي اللَّه عنهما- في تفسير آية: ﴿ومَن لم يحكم بما أنزل اللَّه فأولئك هم الكافرون﴾؛ ومِن أنّه: (كفر دون كفر)...

فعلَّق (!) (الرويبضةُ) -قائلاً-:

"وقد ضعّف هذا الأثرَ جماهيرُ العُلماء، انظر: "القول المبين" للباحث حسّان عبد المنّان"!! وهو -في هذا- كاذبٌ مرتين:

- الأولى: على جماهير العُلماء، فالعكس هو الصحيحُ؛ كما بيّناه -بتوشُع في «تنوير الأرجاء» (ص ٨٣ ٩٢)..
  - الثانية: على (باحثه) -هذا- المشدود به ظهرُهُ!!!

فلم ينقل (باحثُهُ) عن أيِّ أحد (!) -ألبتة- من أهل العلم أنَّه ضعَّفه!!

وإنَّما تضعيفاته -كلُّها- من كيسهِ -بتدليسِه وتلبيسِه-!!

... فالقوم يُلَبِّسُون، ولا يقرؤون !!!

ولقد تعقب رسالة (الباحث) الناكث -هذا- أخونا الكبير فضيلة الشيخ سليم بن عيد الهلالي -نفع الله به- في كتابٍ رائقٍ اسمه: «قرَّة العيون في تفسير ﴿ومَن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون﴾» في نحو أربع مئة صفحة؛ كشف فيه زيوفه، ونقض به جهله..

ثم خَتَمَ (ص٨٨) بالتساؤل: (متى يخرج مِنَ الملّة مَن قام به الكفر العملي؟!).. وهي تكرارٌ أحمقُ -بصورةٍ أو أُخرى! - للنقاط السابقةِ!

ثالثًا: ثم تكلّم (!) تحت عنوان (التأصيل) ملخّصاً ما فهمَه (!) بفهمهِ السّقيم المنقوص -المنقوض- من كلام شيخنا -رحمه اللَّه-؛ فكان آخِرَ ما قال -خَتْماً لتأصيلهِ!! وبياناً له!-:

«... فقد أجمع أهل السنّة والجماعة على أنّ الكفر يكون بالقول أو الفعل، أو الاعتقاد، أو الشكّ، أو التّرك»!

عازِياً ذلك لرسالةِ «التوسُّط والاقتصاد..» -المعروفة-! دون ذِكر الصفحة!! □ بين (الترك)، و(الفعل):

وعلى هذا الكلام -الأخير!- تعليقان:

- أولهما: أنَّ (الرويبضة) أضاف من عِنديَّاتهِ (!) على دعوى -بل عدوى !- الإجماعِ -هذه- كلمةَ: «أو التَّرْك»!

إذِ الإجماع المنقولُ في رسالةِ «التوسُّط..» -هذه- ليس فيه كلمة «التَّرْك»؛ كما في (صفحة ١٢ - ١٣) -منها-:

«حكى غيرُ واحدٍ الإجماعَ على أن الكفر يكون بالقول، أو الفعلِ، أو الاعتقاد». وعليه؛ فإنَّ «التركَ» مُوجَّهُ -عند القائل بهِ- إلى (الصلاة) -حَسْبُ-؛ وهي «مسأَلةٌ اختلف فيها أصحاب الحديث (١)»..

أم أنَّه تلبيسٌ على الرَّعاع -شاع وذاع-؟!

ومِنَ الفوائـدِ المتعلِّقةِ بهـذا الأثـرِ قولُ شيخِنا -رحمه اللَّه- في «السلسلة الصحيحة» (٧/
 ١٣٥) -فيه-: «هذا -أي: أثر ابنِ عبَّاسٍ- قاصمةُ ظهرِ جماعةِ التَّكفيرِ، وأمثالِهم مِنَ الغلاةِ».

<sup>(</sup>١) «التوسُّط والاقتصاد..» (ص ١٩)!

وانظر -لتحقق ذلك- كتاب: «عقيدة السلف أصحاب الحديث» (صفحة ٧٥) -للصابوني-.

## و .. لوَّث الأسماع!

... شم (تنبَّهْتُ) إلى أنّه (سَطاً) على كلامِهِ (التَّرْك) -هذا! - من رسالة «درء الفتنة..» (ص٢٧) لفضيلة الشيخ بكر أبو زيد -سدّده اللَّه، وعافاه -كما في كتابِ «التوسُّط والاقتصاد» (ص١٤٧) - نفسِه -!!

ولكنْ؛ أين دعوى الإجماع فيها؟!

و «الـتَّركُ» -هُنا- في كلامِ الشيخ بكر أبو زيد!- إشارةٌ -منه- إلى ترجيحهِ تكفيرَ التارك للصلاة! -حَسْبُ-.

ولا إشكال...

وهـو مـا صـرّح بـه -أوضحَ!- فضيلةُ الشيخ صالح الفوزان -سدّده اللّه-في «المنتقى من فتاويه» (٢/ ٩-١٠) -قائلاً-:

«وهُناك أَعمالٌ تُخرِج من الملّة؛ كـ(ترك) الصلاة -تكاسلاً-.. (١١) »!! والأمرُ واضحٌ...

### □ (أنواع) الكفر، و (أسبابه):

- الثاني: ما ذكرتُهُ في كتابي «التعريف والتنبئة» (ص٩٩)؛ حيث قلتُ:

«ما قَـدْ يَرِدُ فِي كلامِ شَيْخِنا -رحمهُ اللَّهُ- مِن جَعْلِهِ الكُفرَ الأكبَرَ اعْتِقادِيًّاً
-فقطْ-!

فحَمَلَهُ (البَعْـضُ) على أنَّهُ -رحمةُ اللَّهِ علَيهِ- يَنْفِي وُجودَ أَنْواعِ الكُفرِ

(١) ونقلها -عنه- صاحب «التوسط والاقتصاد» (ص١٤١) -أيضًا-.

ويا ليت (!) لو ذَكَرَ لنا المُضيفون لـ(الترك) -في بابِ المكفِّراتِ- مثالاً آخَرَ -عندهم- غير (الصلاة)!!

لكنْ (!) دون الخَلْطِ بذكرِ النواقيضِ المتعلِّقَةِ بـ (الفعـلِ)!! كمــا لبَّس صـاحبُ «رفـع اللائمة..» !!! بجهلِ أو مَكرٍ !

الأَكْبَر الأُخْرَى -عَمَلِيّةً، وقَوْليَّةً-!

وَهَذَا -كَسَابِقاتِهِ- بَاطلٌ؛ فكَمَا أَنَّ الإِيمانَ: قَولٌ، وعَمَلٌ، واعْتِقادٌ، فَمِثلُهُ ضَدُّه -وهُوَ الكُفرُ-: قَولٌ، وعَمَلٌ، واعْتِقادُ (١)..

وَفِي مُحاوَرَةِ أَخِينا الشيخِ خَالدِ العَنْبَرِيّ -وفَقهُ اللَّهُ- لِشَيْخِنا -رحمه اللَّهُ- في مسْأَلَةِ التَّكُمْ تَقُولُونَ: إنَّ في مسْأَلَةِ التَّكُمْ تَقُولُونَ: إنَّ في مسْأَلَةِ التَّكُمْ تَقُولُونَ: إنَّ الكُفْرَ يَكُونُ بالاعتِقَادِ، ويَكُونُ -أيضاً- بِالقَوْلِ، ويَكُونُ -أيضاً- بِ...»...

فعَاجَلَهُ شَيْخُنَا -رحْمةُ اللَّهِ علَيْهِ- بِقَولِهِ:

«... بِالعَمَلِ».

وكَانَ أَخُونا الشّيْخُ خَالدٌ -سدَّدَهُ اللَّهُ- قدْ قرَأَ علَى شيْخِنا -قَبْلُ- قَوْلَ القَائِلِ:

«ولا شكَ أنّ الكُفْرَ المُخْرِجَ من المِلَّةَ- كمَا هُو عِندَ أَهْلِ السُّنَّةِ والجَماعةِ-سِتَّةُ أَنْواعٍ، وليسَ بِنَوْعِ واحِدٍ:

تكذيك.

وجُحُودٌ.

وعنادٌ.

ونِفاقٌ.

و إعراضٌ.

وشكُّ».

وقَدْ أَقرَّ شيخُنَا -رحمه اللَّه- ذلِك -كُلَّه- إقرَاراً تامَّاً -بِفضْلٍ مِنَ اللَّهِ وَمِنَّةٍ- ؛ لِمُوافَقَتِه مَا يَراهُ مِنْ «حقيقةِ» الكُفرِ؛ أنواعًا وأسبَابًا ..

<sup>(</sup>١) وهي (أسبابُ) الكفرِ، وما سَيَرِدُ -بَعدَه- (أنواعُه)؛ فتدبَّر.

وفي «السلْسِلة الصحيحةِ» (٧/ ١٣٤) -لشَيْخِنَا - رحِمهُ اللَّهُ- قَولُهُ: «لقدْ أَفادَ [ابْنُ القَيِّمِ] -رحمهُ اللَّهُ [فِي كِتابِ «الصلاةِ»] أَنَّ الكُفرَ نوْعانِ: كُفرُ عمَلِ، وكُفْرُ جُحُودٍ واعتِقادٍ:

وأنَّ كُفرَ العَمَلِ يَنْقَسِمُ إلَى مَا يُضَادُّ الإيمانَ، وإلى ما لا يُضادُّهُ؛ فالسُّجُودُ للصَّنَم، والاستِهانَةُ بِالمُصْحَفِ، وَقَتْلُ النَّبِيِّ وسبُّهُ: يُضَادُّ الإيمانَ.

وأمَّا الحُكْمُ بِغَيرِ ما أَنْزَلَ اللَّه، وتَرْكُ الصَّلاةِ؛ فَهُوَ مِنَ الكُفْرِ العَمَلِيِّ -قطعاً-».

بَلْ قَدْ عَلَّقَ شَيْخُنَا -رحِمَهُ اللَّهُ- عَلَى هذَا النَّصِّ -الأخيرِ- بقَوْلِه -مُوضِّحًا-:

«فَدْ يَكُونُ ذلِكَ مِنَ الكُفْرِ الاعْتِقَادِيِّ -أحياناً-؛ وذلِكَ إذا اقْتَرنَ بهِ مَا يدُلُّ علَى فَسَادِ عقِيدتِهِ؛ كاسْتِهزائهِ بِالصَّلاةِ والمُصَلِّينَ، وكَإِيثَارِهِ القَتْلَ علَى أَنْ يُصَلِّيَ إذا دَعَاهُ الحَاكِمُ إِلَيْهَا -كَمَا سيأْتِي-؛ فَتَذَكَّرْ هذَا؛ فإنَّهُ مُهِمٌّ».

أَقُولُ: فتَلَكَّرْ هلَا! فإنَّهُ مُهِمٌّ..».

وأقولُ -هنا-:

لقد (حذف) (أبو حذيفة) (الحذّاف) هذه النصوص -كلَّها-وطواها!! مع أنّها (أمام بصره)... ولكنْ:

﴿إِنَّهَا لَا تَعْمَى الأبصار ولكن تعمى القلوبُ الَّتِي في الصدور﴾...

فأيُّ كلام أوضحُ من هذا؟!

وأيُّ صنيع أقبحُ من ذاك؟!

وعليه؛ فإنَّ تقسيمَ شيخنا -رحمه اللَّهُ- الكفرَ إلى (عملي)، و(اعتقادي) - في بعضِ كلامِه- لا يخرجُ عن تقسيم العُلماء الكفرَ إلى (أصغر) و(أكبر):

ف(العملى) عنده (يُقابل): (الأصغر)...

و(الاعتقادي) (يُقابل): (الأكبر)...

#### □ فوائد حولَ الكفر (العملي):

وهـو -بهـذا وبـذاك- لا يَنفِي -البتَّةَ- أَنْ يكونَ في (الكفرِ العمليِّ) ما هو كُفرٌ (اعتقادِيٌّ) (١) -أكبر -بشرطِه المعتبر-.

ومن هذا الباب -تَمامًا- كلامُ العلاَّمة الشيخ حافظ الحَكَمي -رحمه اللَّه- في «أعلام السنة المنشورة» (١٧٩-١٨٠):

"إذا قيل لنا: هل السجودُ للصنم، والاستهانةُ بالكتاب، وسبُّ الرسول عَلَيْهُ، والهَزْلُ بالدين -ونحو ذلك-؛ هذا كلّه من الكفر العملي فيما يظهر؟ فلِم كان مُخرجاً من الدين، وقد عرّفتم (الكفر الأصغر) بـ (العملي)؟

فالجوابُ: اعلم أنّ هذه الأربعة -وما شاكلها- ليس هي من الكفر العملي إلاَّ من جهة كونها واقعة بعمل الجوارح فيما يظهر للناس، ولكنها لا تقع إلاَّ مع ذَهاب علم القلب من نيّته وإخلاصه ومحبته وانقياده، لا يبقى معها شيء من ذلك، فهى وإن كانت عملية في الظاهر؛ فإنّها مستلزمة للكفر الاعتقادي -ولا بد-».

ثُمَّ قال:

«ونحن لم نعرّف الكفر الأصغر بالعملي -مطلقاً-، بل بالعملي المحض الذي لم يستلزم الاعتقاد، ولم يناقض قولَ القلبِ، ولا عملَه».

وهو جدُّ واضح -وللَّه الحمد-.

ورحم اللَّهُ شيخ الإسلام القائل -كما في «مجموع الفتاوى» (٧/ ٣٢١): «جماهير المسلمين سمّوا الأشياء بما غلب عليها من الأسماء».

ومِن هذا البابِ -تماماً- قولُ شيخ الإسلام ابن تيميّة -رحمه اللَّه- في «مجموع الفتاوى» (٧/ ٦٧١):

<sup>(</sup>١) انظر ما تقدّم (ص ٣١) -تعليقًا على (الجداول)- .

«ولهذا يقولُ علماءُ السلف في «مقدّماتهم» - الاعتقاديّة -: لا نكفّر أحداً من أهل القِبلة بذنْب، ولا نُخرجُهُ من الإسلام بعمل... وأحكام الإسلام -كلُّها - مُرَتَّبةٌ على هذا الأصل».

ووضّحه شيخُ الإسلام -رحمه اللّه- أكثر، وأكثر -في «مجموع الفتاوى» (٩١-٩٠)؛ حيث قال:

«قد تقرَّر من مذهب أهل السنة والجماعة ما دلَّ عليه الكتاب والسنة: أنَّهم لا يكفِّرون أحداً من أهل القبلة بذنْب، ولا يخرجونه من الإسلام بعمل -إذا كان فعلاً منهياً عنه؛ مثل الزنا والسرقة وشرب الخمر- ما لم يتضمّن ترك الإيمان.

وأما إن تضمن ترك ما أمر اللَّه بالإيمان به؛ مثل: الإيمان باللَّه وملائكته؛ وكتبه ورسله؛ والبعث بعد الموت؛ فإنّه يكفر به، وكذلك يكفر بعدم اعتقاد (١) وجوب الواجبات الظاهرة المتواترة، وعدم تحريم المحرّمات الظاهرة المتواترة».

ومنه: كلامُ الإمام ابن قُدامة في «لُمعة الاعتقاد» (رقم ٨٣): «ولا نكفّر أحداً من أهل القبلة بذنب، ولا نُخرجه من الإسلام بعمل».

ولم يتعقّبه سماحةُ أستاذنا الشيخ ابن عثيمين في «شرحه» (ص١٤٨-١٤٩).

وفي «طبقات الحنابلة» (١/ ٢٧) - لابن أبي يعلى- و«الرد الوافر» (ص٥ -الطبعة الأولى) - لابن ناصر الدين الدمشقي- عن الإمام أحمد -رحمه اللّه- قولُهُ:

«ولا نكفّر أحداً من أهل القبلة بذنْب، ولا نُخرجهم عن الإسلام بعمل، إلاَّ أن يكون في ذلك حديثٌ فَيُروى الحديثُ كما جاء..» إلى آخِرِ ما قال..

وقريبٌ منه سؤال أبي إسحاق للإمام الأوزاعي: هل تدعُ الصلاة على أحدٍ من أهل القِبلة -وإن عمل ما عمل-؟! قال: لا(٢).

<sup>(</sup>١) تأمّل تفريقه -رحمه الله- بين (الإيمانيات)، و(الواجبات)، وضوابط تكفيره بترك كلّ منهما..

<sup>(</sup>٢) «شرح أصول أهل السنة» (٣/ ١١٥٠) للالكائي.

وكذلك قولُ وكيع: «نحن نرجو لجميع أهل الكبائر الذين يَدينون ديننا ويصلّون صلاتنا، وإن عملوا أيَّ عمل(١)».

وانظر -للزيادة- «قطف الثمر في عقيدة أهل الأثر» (ص٨٦-٨٧) للعلاَّمة صديق حسن خان -رحمه اللَّه-.

فما الفرقُ -الحقيقيُّ- بين كلامِ شيخنا، وبين كلامِ هؤلاءِ الكُبراء ؟! أَم أَنَّه (هُجومٌ = أَعمَى) مِنَ (الحُلَفاء) ؟!

رابعًا: ثم تكلم (الرويبضة) (ص٩٤) حولَ كلمةِ شيخِنا -التي نقلتُها عنه في «التحذير» (ص٧٠) -، وهي قولُهُ:

«إنّ من الأعمال أعمالاً قد يكفر بها صاحبها كفراً اعتقادياً؛ لأنها تدلّ على كفره دلالة قطعية يقينية؛ بحيث يقوم فعله هذا مقام إعرابه بلسانه عن كفره؛ كمثل من يدوس المصحف -مع علمه به، وقصده له-».

فقال (الرويبضة) -مُتَعقِّباً- (!): «أقول: لو أن شخصاً صرّح أنّه لم يقصد الكفر بفعله مع علمِه (٢)، هل تتخلف هذه الدلالة؟!

المشهورُ عَنِ الشيخِ -رحمه اللَّه- أنَّه لا يكفِّر إلاَّ إذا قصد الكفرَ، وقد نسب الحلبي (٣) هذا المذهبَ للشيخ -رحمه اللَّه-، فقال: «وللأمانة العلمية: ورد في شيء من كلام شيخنا -أحياناً- عبارة: «قصد الكفر»، لكن مراده فيها لزاماً قصد الفعل(٤)».

<sup>(</sup>۱) «تاریخ بغداد» (۱/۹/۱).

وقارن بما تقدَّم (ص ١٦٨ – ١٦٩).

<sup>(</sup>٢) تأمل هذا القيد -الأول- منه-!

<sup>(</sup>٣) لقد أثبت لِنِسبَتِي -هنا- (ال) التعريف؛ ولا أدرى (!) ماذا دهاه!؟

<sup>(</sup>٤) (.. المُؤدِّي فِعلُه إلى الكفرِ، لا (قَصد الكفرِ)!! -ذاتهِ-)... هذا ما بَترَهُ (الرُّويبضةُ) مِنْ تمام كلامي!! لتَسلَم له كذباتُه، وذعاوِيهِ!!

أما أهل السُّنة والجماعة فيرون دوْسَ المصحف من الأفعال المكفّرة بذاتها، فمن قصدَه (١) بالفعل (٢) فقد كفَر».

# 🗖 بين (قصد الفعل)، و (قصد الكفر!):

قلتُ: وكلامُهُ -كلَّه- مبنيٌ على التحاملِ، والجهلِ، والمكابرة؛ بدليلِ ما نقله -هو نفسُه- بعد- مِمَّا كُنتُ قد نَقَلتُه (أَنَا) قَبْلاً!- عن شيخ الإسلام ابن تيميّة من قولهِ: «... من قال أو فعَل ما هو كُفرٌ: كفر بذلك؛ وإن لم يقصد أن يكون كافِراً، إذ لا يقصدُ أحدٌ الكفرَ إلاً ما شاء اللَّه».

فهل -يا تُرى!- خَفِيَ ذلك على شيخنا - «عُمدة أهل الحديث في زمانه» (٣) - وأستاذ الأستاذين، وإمام الموحدين-، وغاب عنه؟!!

بـل هل مِنَ الممكنِ أن يخفى ذلك على مَن عنده أدنى مُسكةٍ من عقل، أو علم؟!

فَهَلِ العابدُ للصليب (يقصدُ) بذلك أن يكفّر نفسَه؟!

بل العابدُ للبقر؛ هل (يقصد) بذلك تكفير شخصهِ؟!

...وكذلك العابدُ للصنم والوَثَن؛ كما حكاه اللّهُ -سبحانه- عنهم في كتابه: ﴿ما نعبُدهم إلاّ ليقرّبونا إلى اللّه زُلْفى﴾...

لكنَّ عدمَ قصدِهم (٤) للكفر -هذا- لا يُنجيهم مِنَ الوقوع في الكُفرِ الأكبرِ؛

<sup>(</sup>١) تأمَّل هذا القيدَ -الثاني- منه-!

<sup>(</sup>٢) وهذا هو ضابطُ تكفيره -عنده- مُتضمِّنًا قَيدَهُ الأوَّل-؛ فتأمّل.

وانظر ما سيأتي (ص ٢١١).

<sup>(</sup>٣) كما وصفه (!) (الرويبضة) -نفسه- في «حقيقته» (ص١٤) -هذه-!

<sup>(</sup>٤) وقد نقلتُ في «التعريف..» -في الموضع نفسِه!- (ص ٩٤) عَن شيخِ الإسلامِ -رحمةُ اللَّهِ عليه- في مسألةٍ -ما- عن قائلٍ كُفرًا(!) -قولَه- رحمه اللَّه- فيه: «.. ولَمْ يَظَهَرْ قَصدُ إِرادةِ الكَفرِ مِنْ هذا العموم»!

فكيف (يُمكِنَ) أن يُفهَمَ هذا النَّصُّ -ضِمنَ سائرِ كلامِه الآخرِ- (للأمانة العلميَّة)؟!

لكونِهم قاصدينَ أفعالَهم، عالمين بمآلاتها ومآلاتِهم...

وممّا يُدَلِّلُ -بيقينٍ- على صحّة ما حَمَلْتُ عليه كلامَ شيخنا -رحمه اللَّه- قولُهُ- في السياق نفسِه-: «وعلمه به»: أي: بالدَّوْس وحُكمه؛ فالضميرُ -في أصل اللغة- يعود إلى أقرب مذكور، وهو (الدَّوشُ)، لا الكفر -فهو البعيد! -.

وفي هذا المعنى -نفسِه- كلامُ شيخ الإمام ابن تيميّة -رحمه اللَّه- في «الصارم المسلول» (٣/ ٩٧٥):

«ومَن قبال بلسانهِ كلمةَ الكفرِ -من غير حاجةٍ - (عامداً لها)، (عالماً) بأنّها كلامُ كفرٍ؛ فإنّه يكفر بذلك -ظاهراً وباطناً-..».

وهذا عينُ كلام شيخنا، ومُرادُه، فتأمّل.

... ولكن الجهلة لا يفهمون، ولا يُريدون أن يفهموا، ولا (ننتظر) -منهم- أن يفهموا !!!

#### □ مَن (المُحرّف) ؟!

خامسًا: وبما تقدّم تعرف قيمة (تأمُّلات) (الرويبضة) -الباطلة- في حاشية (ص ٩٥)؛ كمثل ما قَلَبَهُ -بِجَوْرهِ- علينا عند ذِكْر (الأمانة العلميّة)!!

فه وَ -لكونه لا يعرفُها- لم يفهم مراميَها، ولم يُدرك أبعادَها؛ ولو كان عنده (ذرّة) إنصاف: لترك كُلَّ هذا اللَّفِّ والالتفاف...

لكنه سفّاف خسَّاف!!

ثُمَّ مثلُه: ادَّعاؤه -بَعْدُ- تحريفي لمراد الشيخ الألباني بقولهِ: «قصده له»! فمَن المحرّفُ:

آلمتَّبع لقواعد اللغة؟! أم الجاهلُ بها، المُغايرُ لها؟!

## مَن المحرّف:

آلمتلمّسُ لأهل العلم -بالحقّ- المعاذير؟! أم الملتمسُ للبُرآء العَنَتَ -بالبَهْت والتَّزوير -؟!

... ولستُ بحاجة إلى جوابٍ؛ فالرجلُ يهرف بما لا يعرف، ويَهذي بما يُؤذي!! سادسًا: وأمّا ما ختم به (الرُّويبضَةُ) (تأمُّلاته) (!!) -مُنْتَقِدَني!-:

«ثم تأمل قوله في «صيحته» (ص٦٤): «ومَن زعم بعد هذا كله أنّ الأعمال الظاهرة -كلّها، أو بعضها- تقوم مقام الاعتقاد قطعاً، وتدل على الباطن؛ من كُره أو جحود جزماً.. فقد حمل ثقلاً وساء فعلاً»؛ تأمل هذا التناقض بين الشيخ -رحمه اللّه-، وبين من يزعم أنه تلميذ له!!

إنّه تناقض ليس له إلاَّ الصبر والاسترجاع!»!!

#### □ تحریف ، وتخریف ؛

فأقول: نعم -واللَّهِ-؛ اللَّهم صبِّرنا على جهل هؤلاء السفهاء...

و...إنَّا للَّه، وإنَّا إليه راجعون: على ما هم فيه من كيدٍ، ومكرٍ، وبلاء!!

... لقد رَجَع (الرويبضة) -بل هُولم يُغادر: حتّى يرجع!!- إلى ممارسة هوايته -بل حِرفته!- المحبّبة إلى قلبه و(جَيْبه)، وهي البتر، والتحريف، والتزييف !! فالرجل -لجهله- لم يقف -البتّة- عند قولي: (قطعاً)، و: (جَزْماً)، ولم يتنبّه لدقّة ما وراءَهما...

وهذا -بالنسبة لِصنائعِهِ وفعائلهِ!- سهلٌ، وسهلٌ جدًّا!!!

لكنَّ غيرَ السهلِ (!) حذفُهُ -وبَتْرُهُ -وهو (أبو حذيفةَ الحذّاف!) - تعليقي المباشرَ على الموضع نفسه، حيث قلتُ:

«نعم؛ من الأعمال والأقوال ما هو كفرٌ أكبر...».

فماذا يُريد -أكثر- هذا الجاهلُ العنيد!؟ وعليه؛ فمَن المتناقضُ؟!

آلجاهلُ البتَّارُ المُتباكي، و(الرويبضة) المُحرِّفُ الشَّاكي؟! أم التلميذُ -بحقِّ- المُحاكي، والطالبُ -للحقِّ- الحاكي؟! حقّاً؛ «إنّه تناقضٌ ليس له إلاَّ الصبر والاسترجاع».

... ثم لْنرجِع لنتأمَّل زعمَه التحريفَ!!

هل المتأوّلُ الكلامَ على أحسن وجوهه: محرّفٌ؟! أم الناقلُ له إلى أبعد ميادينهِ، هو: المحرّف؟!

سابعًا: ثم ختَمَ (!) (الرويبضة) كلامَه الغَثَّ الخاويَ (ص٩٦-٩٧) -مُتكثِّرًا!- بنقلين -مشهورين- عن شيخ الإسلام ابن بيمية، وشيخ الإسلام ابن باز -رحمهما اللَّه- في مسألةِ السبّ، وأسباب الخروج عن الإسلام...

وهو كلامٌ حسن جداً؛ لا يُخالفُهُ سُنِّي، ولا يُناقضه سلفي، وليس لهما أدنى صلة بد «حقيقة الخلاف» بين الأسلاف، والأجلاف!!...

ولكنْ؛ ماذا نصنعُ بالجاهل المتكثّر الدعيّ، و(الرويبضة) العَيِيّ؟! وفي كتابي «التعريف والتنبئه» (ص٧٣-٧٩) فصل خاصّ عنوانه: «سبّ اللَّه أو رسولِهِ -ونحوه- كفر أكبر، وقَدْرُ أَثْرِ ذلك على فاعلهِ».

ونقلتُ -من قبل- كلامَ شيخنا- في تقرير المسألةِ نفسها- وعلى نَسَقِ كلامِ الشيخينِ الإمامَيْنِ -نفسِه- في رسالتي «مع شيخنا ناصر السنَّة والدين..» (ص٢٣). فلا أُعيد...

ثامنًا: ومن كلام (للرويبضة) (ص٩٨) قولُه: «أمَّا المعاصي التي عدّها الشيخُ مِن كفر العمل -وكان بها موافقاً للسلف- عدا الحكم بغير ما أنزل

اللَّه- فهي..» إلى آخر كلامه!!

.. فهذا كلامٌ باطلٌ؛ فالشيخُ -في هذه المسألة - ولله الحمد- كغيرها من المسائل؛ موافقٌ للسلف، ولعُلماءِ منهج السلف:

فكلامُ ابنِ عباسٍ -المشهورُ- في ذلك لا يُرَدُّ...

وكلامُ ابن القيّم (١) -المعروف - في هذا لا يُصدّ...

... ولكنْ؛ ماذا نفعلُ بهذا (الرويبضةِ) الذي جهلُه لا يُوصَف(!)، ولا يُحدّ ؟! فهو المخالفُ الحقيقيُّ «للحقيقةِ» -حقًّا- بغير حَقًّ -بلا تَعَدّ!

وفي كتابي «التعريف والتنبئة» (ص١٠٢-١٠٨) بحثٌ مُوجَزٌ -أرجو أن يكونَ قوياً- في تحقيق هذه المسألة، وبيانِ ضوابطها...

وذاك الاستثناء -من هذا (الرويبضة)- دالٌ على حروريّته المكتومة، وخارجيّته الملغومة!!

## □ من (أواخر) أجوبة الشيخ ابن عثيمين -المهمّة- :

ورحم اللَّهُ أُستاذَنا الشيخ ابن عثيمين القائلَ- في أواخر ما نُقل عنه -جواباً على سؤال مَن سأله -مِن الجزائر-: «عن فئات من الناس يكفّرون الحكام من غير ضوابط ولا شروط؟!».

فأجاب فضيلة الشيخ -رحمه اللَّه-:

«هـؤلاء الذيـن يكفّـرون؛ هـؤلاء ورثة الخوارج الذين خرجوا على علي بن أبي طالب -رضي اللَّه عنه-، والكافر من كفّره اللَّه ورسوله.

<sup>(</sup>١) وقد تقدّم -قريباً- (ص ٢٠٢) نصُّ كلامهِ -رحمه اللَّه- في اعتباره الحكم بغير ما أنزل اللَّه (كفراً عملياً قطعاً)؛ فلينظر..

وأمَّا تَمويهُ صاحبِ «رفع اللائمةِ..» -فيه-: فباطلٌ جدًّا، بل يدلُّ على جهلِه، وقلَّةِ فَهمِه... والردُّ عليه في «التنبيهات المتوائمة..»؛ فانظُرهُ.

وللتكفير شروطٌ؛ منها: العلم، ومنها: الإرادة؛ أن نعلم بأن هذا الحاكم خالف الحقق وهو يعلمه، وأراد المخالفة، ولم يكن متأولاً؟ مثل: أن يسجد لصنم، وهو يدري أن السجود للصنم شرك، وسجد غير متأول(١).

المهم؛ هذا له شروط، ولا يجوز التسرع في التكفير، كما لا يجوز التسرع في قولك: هذا حلال وهذا حرام...».

قلتُ: وهذا جوابٌ مشهورٌ سائر، لا يشكُّ به -ولا يشَكَّكُ فيه - إلاَّ الغويُّ الجائر، والظالمُ الحائر.

تاسعًا: ثم تكلّم (الرويبضة) على مسألة (الحكم بغير ما أنزل اللّه) ناقلاً (ص١٠٠) عن شيخِنا -رحمه اللّه- قولَه:

«إذاً؛ الكفر الاعتقادي ليس له علاقة أساسية بمجرّد العمل، إنّما علاقته الكبرى بالقلب».

رادًا على شيخِنا (تقييدَه بالاستحلال الاعتقادي) معلّلاً ذلك بزعمه أنّه (مخالف لمنهج السنة والجماعة)، قائلاً:

«لهذا لم يَلْقَ هذا القيدُ قَبُولاً عند الشيخ ابن عثيمين -رحمه اللَّه-، فقد قال -رحمه اللَّه- معلّقاً-:

«كلام الشيخ الألباني -هذا- جَيدٌ جداً.

لكنَّا [قد](٢) نخالفُه في مسألةِ أنه لا يحكم بكفرهم (بكفر من حكم بغير

<sup>(</sup>١) انظر ما تقدَّم (ص ٢٠٦).

<sup>(</sup>٢) وقد حذفَها (الحـذَّاكُ)؛ ظانًا أَنَّ (فِعلَتَهُ) سَتَنطَلِي!! لكنْ؛ على مَنْ؟! ووجودُها مهمٌّ جدًّا جدًّا؛ واللَّهُ حافظٌ ..

وانظر تعليقي -عليها- في «التحذير» (ص ٧٩)، و«صيحة نذير» (ص ٦٥)؛ فهو مهمٌّ، مهمٌّ. وصنيعُه -هـذا- بحمـدِ اللَّه- دليلٌ آخرُ على «حقيقةِ» (ضلالِه، وعمَاهُ، وجهلِه)! -كما وصفنى -بباطلِه- (ص ١٠١)-! وانظر (ص ٢١٤) -فيما يأتى-.

ما أنزل اللَّه) إلاَّ إذا اعتقدوا حِلّ ذلك! هذه المسألة تحتاج إلى نظر؛ لأنّنا نقول: من حكم بحكم اللَّه وهو يعتقد أن حكم غير اللَّه أولى فهو كافر -وإنْ حكم بحكم اللَّه- وكفرُه كفْرُ عقيدة، لكنّ كلامنا عن العمل.

وفي (ظنّي) (١) أنه لا يمكن لأحد أن يطبِّق قانوناً مخالفاً للشرع يحكم فيه في عباد اللَّه إلاَّ وهو يستحله، ويعتقد أنه خيرٌ من القانون الشرعي؛ فهو كافرٌ، هذا هو الظاهر (١)؛ وإلاَّ مَنِ الذي حمله على ذلك».

#### □ تحريفات متوالية في نقله كلام الشيخ ابن عثيمين :

قلتُ: و(الرويبضةُ) -بهذا النَّقْل- محرّفٌ كاذبٌ!!

وهـو يعـرفُ ذلك (!)؛ فقد نبّهتُ على تحريفهِ وكذبهِ -هذا- منذ سنوات!-في «صيحة نذير» (ص٦٥)!!

لكنه لم يرتدع ولم يرتجع!!

ولعلَّ (!) ذلك -إذا حَسَّنْتُ به الظنَّ!- وليس هو أهلاً له!- لكونهِ -أصلاً- لم يقرأ، لأنّه -أساساً- لا يقرأُ...

وهذا لا يحتاجُ إلى كبير تدليل، ولا إلى حُجَّةٍ أو دليل!

فتتمّة كلام الشيخ ابن عُثيمين -التي بَتَرَها الأَحمقُ (٢)!- تنقضُ عليه استدلالَه، وتردُّ إليه مقالَه، وتعكسُ عليه ضلالَه!!

إذ قال -رحمه اللَّه- مباشرةً-:

«قـد يكـونُ الـذي يحملُـهُ على ذلك خوفاً من أُناسٍ آخرين أقوى منه إذا لم

 <sup>(</sup>١) تـأَمَّلُ هـذا (التَّحفُظ) العلميَّ العالي، مع ذاك (الانفلاتِ) الفاسدِ (الغالي) -مِنَ الغلقِّ،
 لا الغلاء!-...

<sup>(</sup>٢) وبترَها -أيضًا- إِمَّا تقليدًا! أو اجتهادًا !!- مُسوِّدُ «رفعِ اللائمة..» (٦٩)!! فماذا نقولُ في هذا البتَّارِ؛ الَّذي يَتَّهِمُ غيرَه -بالباطلِ- بما هو مُواقعٌ له -بالفعلِ-؟!

يُطَبَّق! فيكونُ هنا مُدَاهِناً لهم، فحينئذِ نقولُ: إنّ هذا كالمُداهنِ في بقيّة المعاصي».

فعلَّقتُ في «صيحة نذير» (ص٦٥) -قائلاً-:

«قلتُ: فهو -حفظه اللَّه (۱) - لم يَجْعَل الحاكمَ بالقانونِ كافراً ابتداءً -مُطْلَقاً -، وإنّما قد (احتملَ) أنْ يكون فعَلَ ذلك مُداهَنةً...

و(احتمالُ) وقوع المداهنة -هذا- كَفِيلٌ بإبطالِ ادّعاءِ أنَّ الحكمَ بالقوانين -مُجرَّداً -كفرٌ أكبر؛ «إذِ التكفيرُ لا يكونُ بأمرٍ مُحْتَمل (٢)».. فتأمّل، ولا تتعجّل...

ومثلُ هذا الاحتمالِ (٣) يجعلُ التردُّدَ في تكفيرِهِ قائماً وظاهراً؛ لأنَّ عقيدةَ أهلِ السنَّةِ في مثلِ هذا أنَّ «مَن ثبَتَ إيمانُهُ بيقين لم يَزُل ذلك عنه بالشك؛ بل لا يزولُ إلاَّ بعد إقامة الحجّة، وإزالة الشبهة» -كما قالَ شيخُ الإسلامِ ابن تيميّة في «مجموع الفتاوى» (١/١٢)-.

وليسَ هذا (الاحتمالُ) -أو التحفُّظُ- إلاَّ بسببِ خطورةِ المسألةِ، وعِظَمِ شأنِ الزَّلَلِ فيها؛ إذ «التكفيرُ حقُّ اللَّهِ -وحدَهُ-، فلا يجوزُ الإقدامُ عليه إلاَّ بإذنِ من اللَّهِ وسلطانٍ؛ أي: بنصِّ من كتابِ اللَّهِ -تعالى-، أو سُنَّةِ نبيِّهِ ﷺ، وحُجَّةٍ قاطعةٍ لا تتطرّقُ إليها شبهةٌ؛ وذلك أنَّ الإيمانَ والكفرَ محلُّهما القلب<sup>(3)</sup>، ولا

<sup>(</sup>١) وأقول الآن: رحمه اللَّه؛ فرحمه اللَّه...

<sup>(</sup>٢) كما قرَّره شيخُ الإسلامِ -رحمه الله- في «الصارِم المسلول..» (٣/ ٩٦٣).

<sup>(</sup>٣) وعلَّقت على هذا الموضع في «التحذير» -قائلاً-:

<sup>«</sup>فَمَـا هـو القـولُ فيمـن (عَاينَ) إيقاعَ هذا (الاحتمال) -ضِمْنَ كلامِ الشيخ ابن عُثيمين-، ثمّ حذَفه، وَبتَره؟!

فقارِنْ بينَ «التحذير» (ص٧٣)، و«تحذيره» (ص٢٨)! لتكونَ على بيّنةٍ من حقيقةِ أمرهِ وتأثيره! وكيفَ يُؤمّلُ الإنسانُ رُشدًا وما يَنفكُ مُتّبعاً هَواهُ»!!!

قلتُ: وأُشيرُ بـ «تحذيرِه»: إلى رسالته الأولى (!) التي صارت في خبر كان (!): «تحذير الأمة..»!! وها هو يكرِّر فِرْيَتَهُ -بكلِّ تبجُّح، ووقاحة، وصفاقة- مرّة أخرى!!

<sup>(</sup>٤) انظر ما سيأتي -بعد ثلاثِ صفحاتٍ- مِنْ كلام شيخ الإسلام ابنِ تيميَّةَ في تحقيقِ هذا المعنى.

يطلّعُ على ما في القلوبِ غيرُ اللَّه -سبحانه وتعالى-، والقرائنُ الظاهرةُ لا تدلُّ -يقيناً- على ما في القلبِ، بل دلالتها ظنيّةٌ، والإسلامُ نهى عن اتباع الظنِّ في أكثرَ من نصِّ في القرآنِ والسنّةِ، وطلّبَ الحجَّةَ والبرهان على الدعاوى، وبخاصةٍ ما يتعلّق منها بأُمورِ العقائدِ(١)».

... هذا هو الكلام، فمَن حرَفَهُ -أو حرَّفَهُ- فهو المُلام (٢)...

والسلام...» ا.هـ.

عاشرًا: وهذا -بطوله - يكشفُ بُطلانَ تعليق (الرويبضة) (ص١٠١) لمّا قال: «أراد علي حلبي -وهو يجمع بين قولَي الشيخين - أن يظهر التوافق بينهما، في حين أنّ القولين متضادان متنافران، وإلاّ فكيف يمكن الجمع بين قول الشيخ ابن عثيمين الذي يؤكّد فيه أن مَنْ حكَم بغير ما أنزل اللّه يكفُر من غير قيد الاعتقاد -إلاّ بعُذر (٣) -؛ وبين قول الشيخ الذي يُثبت فيه إبراء مَنْ لم يَحْكُم بما أنزل اللّه مِن الكُفر ما لم يعتقد؛ أليس في هذا ما يُثبت ضلال الحلبي، وعماه، وجهله؟»!

□ من الضَّالُ، الأعمى، الجاهلُ ؟!

قلت: فالضلال: للمحرّف البتّار ...

والعَمى: للجاهِل المِهْذار ...

والجهل: للغوى المعثار ...

<sup>(</sup>١) «الجهل بمسائل الاعتقاد وحكمه» (ص٣٢) عبد الرزاق طاهر معاش.

 <sup>(</sup>۲) فليس ثُمَّةَ بحمدِ اللَّهِ ابتداعٌ - لا قديمٌ ولا جديد! - ولا إرجاءٌ - لا موروثٌ ولا مُعاصرٌ! - ولا إحداث... ولكنّها دعاوى أَحْداث!!

وكُلُّ مَزْعَم بخلافِ ذلك فهو (يُشَكَّلُ مَنْحى جديداً، وأسلوباً فريداً)، في تحريفِ صورةِ السلفيّةِ، وادَّعاء (ما السلف والسلفيّة منه براءً)!!. «الصيحة» (٦٦).

<sup>(</sup>٣) ما هو (العذرُ) -أَيُّها الجاهلُ-؟! وما هي ضوابِطُه؟! وحدودُه؟!

ولا أُطيل القولَ؛ فالهوى غَدّار!

والموعدُ: إمّا جنةٌ، أو نار...

فالقولان -من حيثُ المآل- في وحدة حال، ومُساواة مقال -رُغْمَ أَنفِ هؤلاءِ الجُهَّال- ...

والحمدُ للَّه ذي الكمالِ والجلال.

ولو تأمَّل (المسكينُ) ما خطّه بيمينهِ -أو شعرَ به!- من قولهِ-: «إلاَّ لِعُذرٍ»!! لَعَرَفَ أنَّه هَدَمَ بهِ كُلَّ كلامهِ، وَلأَوْجَبَ على نفسهِ رَجْعَ سهامهِ!!!

ولكنه الجهلُ...

الجهلُ...

حادي عَشَرَ: ثم قال (الرويبضة) (ص١٠١) -تعليقاً على ما نقلَه -مبتوراً-عن الشيخ ابن عُثيمين-:

"إلاَّ أنَّ الشيخ الألباني -رحمه اللَّه- أكَّد أن تعلق المسألة بالقلب (١)، فقال: "لم يظهر لي وجه احتمالية هذه المخالفة، إذ إنَّني أقول: لو أنَّ أحداً من الناس -ولو من غير الحكام- رأى أنّ حكم غير الإسلام أولى من حكم الإسلام، ولو حكم بالإسلام عمَلاً فهو كافِرٌ...إذ لا اختلاف؛ لأن المرجع أصلاً إلى ما في القلب».

قلتُ (٢): في حال إثبات هذا الحكم على الشخص المعيّن لا بدَ من توافر الشروط وانتفاء الموانع، هذا محل اتّفاق بين أهل السُّنة والجماعة، أما جعل الحكم بغير ما أنزل اللَّه معصية كباقي المعاصي؛ شُرْب الخمر، والزّنا،

<sup>(</sup>١) وهـ و القـ ولُ الأحـ قُ - أيُهـذا الأحمـ قُ!-؛ فانظر كلامَ شيخِ الإسلام في «مجموع الفتاوى» (١١٩): «القلبُ الأصلُ في جميع الأفعالِ والأقوالِ..».

<sup>(</sup>٢) والكلام لا يزال للرويبضة!

واشتراط الاستحلال الاعتقادي فيه حتى يكون كُفْراً مخرجاً من الملة؛ فهذا فيه نظر كما بيّن فضيلة الشيخ ابن عثيمين -رحمه اللّه-، بل للعلماء تفصيل جيّد ودقيق في هذه المسألة، فليرجع إليها من شاء التوسّع والبسط»!

#### 🗖 بين (القلب)، و (العمل) :

أقول:

أولاً: أما تعلُّق المسألة بالقلب؛ فواضحٌ من كلام عُلمائنا وأئمّتنا؛ ولكن لا يفهمُه إلاَّ صفى (القلب)، صحيحُ الذهن:

فقد نقلتُ في «التعريف والتنبئة..» (ص١١٠) نقولاتٍ عدّةً عن عددٍ من أهل العلم؛ أكتفي منها -هنا(١) بالنقول التالية:

-قالَ شيْخُ الإسلامِ فِي «مجموع الفَتاوَى» (١٢٠/١٤):

«ومَا كَانَ كُفراً مِنَ الأعْمالِ الظَّاهِرَةِ: كَالسُّجُودِ للأَوْثانِ، وسبِّ الرَّسُولِ -وَنَحْوِ ذَلِكَ-؛ فإنَّما ذلِكَ لِكَونِهِ مستَلْزِماً لِكُفْرِ البَاطِنِ».

-وقالَ -رحِمَهُ اللَّهُ- في «الصَّارِمِ المسْلُول» (٣/ ٩٧٦):

«فالكَلامُ والفِعْلُ المُتَضَمِّنُ الاسْتِخْفافَ مُستَلْزِمٌ لَعَدَمِ التَّصْدِيقِ النَّافِعِ، ولعَدَم الانقِيادِ والاسْتِسْلام؛ ولِذلِكَ كَانَ كُفْراً».

- وَقَالَ -رحمهُ اللَّهُ- فِي «مجمُوعِ الفتاوَى» (١٠/ ٧٥٣):

«ما نَاقَض الإَيمَانَ -كَالشَّكَ، والإِعْرَاضِ، ورِدَّةِ القَلْبِ، وبُغْضِ اللَّهِ ورَسُولِه- يَسْتَلْزِمُ الذَّمَّ والعِقَابَ؛ لكَونِه تضَمَّنَ تَرْكَ المَأْمُورِ مِمَّا أَمَرَ اللَّهُ بهِ».

وَيَزِيدُ ذَلِكَ وُضوحاً كلامُهُ -رحِمَهُ اللَّهُ- في «مجمُوعِ الفَتاوى» (١٦٦/٧)؛ مُصَوِّراً مَسْأَلَةً مُتَفَرِّعَةً مِنْ هذهِ؛ حَيْثُ قالَ:

 <sup>(</sup>١) وأزيد -هنا- أيضًا- كلامَ الإمامِ ابن القيِّم في «إغاثة اللَّهفان» (٢/ ٨٥٦ - بتحقيقي،
 وتخريج شيخِنا): «واجبات القلوب أهمُّ من واجبات الأبدان»؛ فتأمَّل.

«لَوْ أَخَذَ يُلْقِي المُصْحَفَ فِي الحُشِّ، وَيَقُولُ: أَشْهَدُ أَنَّ مَا فِيهِ كَلامُ اللَّهِ! أَوْ جَعَلَ يَقْتُلُ نَبِيًا مِن الأنْبِياءِ، وَيَقُولُ: أَشْهَدُ أَنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ! ونَحْوَ ذلِكَ مِنَ الأَفعالِ الَّتِي تُنافِي إيمانَ القَلْبِ؛ فإذَا قَالَ: أَنَا مُؤمِنٌ بِقَلْبِي -مَعَ هذه الحَالِ!-: كَانَ كَاذِباً فيما أَظْهَرَهُ مِنَ القَولِ».

- وَقَالَ -رَحِمَهُ اللَّهُ- في (٧/٥٥٨):

«فَالْقَلَبُ إِذَا كَانَ مُعْتَقِداً صِدْقَ الرَّسُولِ، وأَنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ، وكَانَ مُحِبَّاً لِرَسُولِ اللَّهِ، وكَانَ مُحِبَّاً لِرَسُولِ اللَّهِ، مُعَظِّماً لهُ، امْتَنَعَ -مَعَ هذا- أَنْ يَلْعَنَهُ، وَيَسُبَّهُ؛ فَلا يُتَصَوَّرُ ذلِكَ مِنْهُ إِلاَّ معَ نوْع منَ الاسْتِخْفافِ بهِ وبِحُرْمَتِهِ...».

فما الفرقُ بين القولين؟!

وما الفارقُ بين النصّين؟!

... ولكنّي أعرف (جيداً) -جدًّا- من أين (أُتي) هذا (الرويبضة)!!

🗖 مِن (دفائق) الفروق بين (السنة)، و(الإرجاء) :

لقد خَلَط (!) -لجهله - بين قاعدة أهل السنة في إثباتِ الكفر الظّاهر؛ وصلتهِ بالقلب، وقاعدة المرجئة الضالّة في نفيها -أصلاً- للكفر الظاهر!!

«ففرقٌ بين مَن يقول: هذا العمل -أو القول- كفرٌ؛ لكذا، وبين مَن يقولُ: هذا ليس كفراً؛ لكنه دليل -أو علامةٌ- على الكفر:

- فالأول: يُثبت الكفرَ، ويُعَلِّلُه.

| (۱)<br>(مّته) | أو علا | دلىلَە | و نُثت | الكفرَ، | بنفي | والثاني: |  |
|---------------|--------|--------|--------|---------|------|----------|--|
|               | , . J. |        |        |         | (5   | - 2      |  |

| أعداءُ | العلم | لأهل | والجاهلون |  |
|--------|-------|------|-----------|--|
|--------|-------|------|-----------|--|

<sup>(</sup>١) كما قال صاحب «التوسُّط والاقتصاد» (ص٢١)... فتأمُّل ..

ثانياً: أمّا (رفضُ) (الرُّويبضَةِ) جعلَ الحكم بغير ما أنزل اللَّهُ (معصيةً كباقي المعاصي... واشترط الاستحلال الاعتقادي فيه حتى يكون كفراً)؛ فهو الشابتُ مِن كلام سماحة العلاَّمة الإمام الشيخ ابن باز -نصّاً-؛ وهذا حرْفُ كلامهِ في (تقريظه)(۱) لجواب شيخنا الألباني -رحمهما اللَّه- المشهور -في مسألة (الحكم بغير ما أنزل اللَّه)، وهو قولُهُ -رحمه اللَّه-:

# □ كلام الشيخ ابن باز في مسألة (الحكم بغير ما أنزل الله) :

«اطّلعت على الجوابِ المفيدِ القيِّمِ الذي تفضَّلَ به صاحبُ الفضيلةِ الشيخ محمد ناصر الدين الألباني -وفَقه اللَّه- المنشورِ في صحيفةِ «المسلمون»؛ الذي أَجابَ به فضيلتُهُ مَنْ سأَلَه عن تكفيرِ مَنْ حَكَمَ بغيرِ ما أَنزلَ اللَّهُ -من غيرِ تفصيلِ-.

فأَلفيتُها كلمةً قيِّمةً أصابَ فيها الحقَّ، وسَلَكَ فيها سبيلَ المؤمنينَ، وأَوضحَ -وفَقَه اللَّهُ- أنَّه لا يجوزُ لأحدِ من النَّاسِ أنْ يُكفِّرَ مَنْ حَكَمَ بغيرِ ما أنزلَ اللَّهُ، بمجرَّدِ الفعلِ، من دونِ أن يُعلمَ أنَّهُ استحلَّ ذلك بقلبه، واحتجَّ بما جاءَ في ذلك عن ابنِ عبَّاس -رضي اللَّهُ عنهما-، وعن غيرِه من سَلَفِ الأمَّةِ..

ولا شكَّ أنَّ ما ذكرَه في جوابِه في -تفسير قولِه -تعالى-: ﴿وَمَنْ لَمَ يَحْكُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ يَحْكُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولئكَ هم الظالمونَ ﴾، ﴿وَمَن لَم يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولئكَ هم الفاسقونَ ﴾ هو الصوابُ.

وقد أوضح -وفَقه اللَّهُ- أنَّ الكفرَ كفران: أكبر وأصغر، كما أنَّ الظلمَ ظُلمان، وهكذا الفسقُ فسقان: أكبر وأصغر: فمَن استحلَّ الحكمَ بغيرِ ما أنزلَ اللَّهُ ، أو الزِّنى، أو الرِّبا- أو غيرَها من المحرَّماتِ المُجمَعِ على تحرِيمِها-: فقد كفر كفراً أكبر، وظلمَ ظلماً أكبر، وفسقَ فسقاً أكبر.

<sup>(</sup>۱) وهو مشهور جداً؛ فانظر كتابي «التحذير» (ص ۹۰ – ۹۲)، وحاشيته.

ومَنْ فعَلها بدونِ استحلالٍ كانَ كَفرُهُ كَفراً أَصغرَ، وظلمُهُ ظلماً أصغرَ، وهكذا فِسْقُه...».

... إلى آخر ما قال -تغمّده اللّه برحمته-؛ خاتماً كلامه بقوله:

«فالواجب على كل مسلم - لا سيّما أهل العلم- التثبّت في الأمور، والحكم فيها على ضوء الكتاب والسُّنة، وطريق سلف الأمة، والحذر من السبيل الوخيم الذي سلكه الكثير من الناس لإطلاق الأحكام، وعدم التفصيل».

قلتُ: كمثل هذا (الرويبضة) (التائه)، ومَن يسقيهِ بمائهِ(!) من رَبْعِهِ، و(حُلفائه)!

ومع هذا؛ فلا يزالون يكذبون، ويفترون، وبين مشايخنا يفرّقون؛ لا إلى الحقّ يرجعون، ولا عن الباطل يرتدعون!!

ثالثاً: ما نَسَبَهُ (الرويبضة) -بعدُ- للشيخ ابن عثيمين -فضلاً عن بقية العُلماء -من (تفصيل جيّد، ودقيق) لا يخرج عن كلام هؤلاء الأئمّة الثلاثة -رُغم أنوف الشانئين -أجمعين-...

وما (تُؤهِّم) أنَّه غير ذلك؛ فهو ليس كذلك...

وانظر -أيضاً- كتابي «صيحة نذير» (ص٥٦-١٠٥)، ففيه إضاءاتٌ كثيرةٌ للسالك...

ثناني عَشَرَ: ثمَّ خَتَمَ (الرُّويبضةُ) كلامَهُ (ص ١٠٢) بقولِه: «لم يفرّق الشّيخ - رحمه اللَّه- بقيد الاعتقاد أو الاستِحلال العقائِدي..بين ترك الفرائض وركوب المحارم، فكلاهما عنده سواء، وهذا لا يلتقي معَ مذهب أهل السُّنَّةِ والجماعة؛ لا من قريب، ولا من بعيد...»!!

ثُمَّ نقل أثرَ سفيان بن عُييْنةَ -المَرويَّ عند الإمامِ عبدِاللَّهِ بنِ الإمامِ أَحمدَ في «السُّنَّةِ» (رقم ٧٤٥)- الّذي فيه أنَّ المُرجئةَ: «أوجبوا الجنَّةَ لمن شهد أنْ لا

إله إلا اللّه مُصِرًا بقلبه على ترك الفرائض، وسمّوا ترك الفرائض ذَبْاً بمنزِلَةِ ركوب المحارم، وليس بِسَواء لأنّ ركوب المحارم من غير الاستحلال معصية، وترك الفرائض متعمّداً من غير جهل ولا عُذرٍ هو كفر (١). فركوب المحارم مثل ذَنْب آدمَ وغيره (٢) من الأنبياء، أمّا ترك الفرائض جُحوداً: فهو [كفر] مثل كفر إبليس، وتركها على معرفةٍ من غير جحود: فهو [كفر] مثل كفر عُلماء اليهود».

□ أثر سفيان بن عيينة -رواية ودراية- :

فأقول: على هذا تعليقات:

الأوَّل: أنَّ في سنده سُويدَ بنَ سعيدِ الحَدَثانِيَّ؛ وفيه كلامٌ مِنْ قِبَلِ حِفظِهِ؛ من أجلِه أُودَعه الحافظُ الذَّهبي «ديوانَ الضّعفاءِ والمتروكِين» (١٨٣٦ - بتحقيق شيخِنا العلاَّمة حمّاد الأنصاري -رحمه اللَّه-)، و«المُغني في الضُّعفاء» (٢٧٠٦)!

الشّاني: أنّه بَـتَرَ منه قِسْـمًا طويلاً -فيه الشّرحُ والتّكميل، والتّفصيلُ على التّأصيل- مُشِيراً إليه بعدَ بتْرِه! -فقطُ!- بنقطتَين أُفُقِيّتَيْنِ!!

وهو قولُهُ-رحمه اللَّه-:

[وبيانُ ذلك في أمر آدم على وإبليس، وعلماءِ اليهود:

أمّا آدمُ؛ فنهاهُ اللَّهُ - عزَّ وجلَّ - عن أَكلِ الشَّجَرة، وحرَّمها عليه، فأكلَ منها متعمّداً؛ ليكونَ مَلكًا أَو يكونَ من الخالِدين؛ فَسُمّي عاصياً من غير كفر.

وأَمّا إبليسُ -لَعَنَه اللَّهُ-؛ فإنَّهُ فُرض عليه سجدةٌ واحدةٌ، فجحدَها متعمّداً؛ فسمِّي كافراً.

<sup>(</sup>١) هاتان النُّقطتان (منه)!! إشارةً إلى الاختصار!!

<sup>...</sup> بل إلى الحذف والاثتِسَار!!

وانظر كلامي الأتي -بعد-.

<sup>(</sup>٢) عنده: (وغيرهم)!!

وأُمّا علَماءُ اليهود؛ فعرفوا نعتَ النَّبيِّ ﷺ وأَنّه نبيٌّ رسولٌ؛ كما يعرفون أَبناءَهم، وأُقرّوا به باللّسانِ ولم يتَّبعوا شريعتَه؛ فسمّاهمُ اللّهُ -عزَّ وجلَّ- كفّاراً]!!

الشّالث: أَنّ كـلامَ الإمام سـفيانَ -رحمـه اللَّه- إنّما هو مُوجَّهٌ لمَن كان (مُصِـرًا بقلبِه على تـرك الفرائض) -كما هو حرف كلامِه-؛ وليس مجرّد التاركِ للفِعْلِ ...

ويشرحُ هذا الإجمالَ ما مثّل به الإمامُ سفيانُ -رحمه اللَّهُ- نفسُه- مِن (تعمُّد) آدمَ -معصيةً-، و(جحد) إبليس -كفراً-، و(ترك) اليهود -مع مجرَّد المعرفة -دونَ إِذَعَانٍ وإِقرَارٍ -...

وكلُّ له أحكامُه، وضوابطُه ...

ومَن هو المُخالِفُ لهذه التَّفاصِيل من أهل السُّنَّةِ؟!

ومَن ذا قائِلٌ بأَنَّ مجرّد (المعرفة)(١) إيمانٌ؟! كمعرفة (اليهود)، و(أبي طالب)، وغيرهما مِمّن لم يُذعن -أصلاً- لـ(لا إله إلاَّ اللَّه)!!

# 🗖 بين (ترك الأوامر)، و(فعل النواهي) :

الرّابع: أَنّ أهل السُّنَّةِ على قولٍ ثابِتٍ أنَّ «(ترك) الأوامر أعظمُ من فعل المَناهي»، أو بتعبيرِ آخرَ –أضيقَ–: «(ترك) الفرائض أعظم من ركوب المحارم».

ولقد بين ذلك -بتفصيل دقيق رائع- شيخُ الإسلام ابن تيمية-رحمه الله-في «مجموع الفتاوى» (٢٠/ ٨٥-١٥٨)، ولخصها عنه -بكلامٍ حَسَنِ رائِقٍ-تلمِيذُهُ الإمامُ ابنُ قيِّم الجوزِيَّة -رحمه الله- في كتابهِ «الفوائد» (ص٢١٥ -٢٣١ - كتابي «فوائد الفوائد») ...

 <sup>(</sup>١) مع أنَّ (الرويبضة) -نفسه- نقل- بخط يده!- كلام أبي المُعين النسفي المرجئ الكبير -ضمن تعريفه (لإيمانه!)- أنه: (المعرفة)!!
 وانظر «التعريف والتنبئة» (ص ٥٢).

ولقد كان مِن ضمنِ كلامهما -رحمهما الله- قولُهما -والنص لشيخِ الإسلام -:

«المأمور به إذا تركه العبد؛ فإمّا أن يكونَ مؤمناً بوجوبِه؛ أو لا يكونَ:

فإنْ كان مؤمناً بوجوبه، تارِكاً لأدائِهِ: فلم يتركِ الواجِبَ كلّه؛ بل أدّى بعضَه -وهو الإيمانُ به-، وتَرَكَ بعضَه -وهو العمل به-».

إلى أن قالَ -رحمه اللَّه-:

«(۱) وأمّا كون ترك الإيمانِ بهذه الشّرائِع كفراً، وفِعل المُحرّمِ المجّرد ليس كفراً؛ فهذا مُقَرَّرٌ في موضِعِه.

وقد دلَّ على ذلك كتابُ اللَّهِ في قولِه: ﴿ فإنْ تابُوا وأقاموا الصلاةَ وآتوا الزّكاة فإخوانكم في الدّين ﴾؛ إذ الإقرار بها مُرادٌ بالاتفاق، وفي ترك الفعل نزاعٌ».

ثمّ تكلّم -رحمه اللّه- عن ترك الحجّ-:

«فإن عدم الإيمان بوجوب [الحجّ] وتركَه كفرٌ؛ كما قال مَن قال مِن السّلف: هو مَن لا يرى حَجّه بِرّاً، ولا تركه إثماً (٢)».

وأمّا الترك المجرَّدُ؛ ففيه نزاع (٣)».

أقول: وهذا -كلُّه- كالشّرح والبيان لكلمةِ سفيان -الدَّقيقةِ-: (مصّراً بقلبِه على ترك الفرائض)(٤)؛ فتدَبّر ...

<sup>(</sup>١) وهذا سرُّ المسألة؛ فتأمّل.

<sup>(</sup>٢) تَأْمَلْ -مرّةً أُخرى-، وقارن بما تقدَّم (ص ١٨٦).

<sup>(</sup>٣) وقال في (٢٠/ ٩٧) - بعد إشارَته -رحمه اللَّه- إلى مسألة ترك الصّلاة-:

<sup>«</sup>ومورد النزاع: هو فِيمن أقرّ بوجوبها، والنزم فعلها، ولم يفعلها؛ وأمّا من لم يقرّ بوجوبها: فهُو كافرٌ -باتفاقهم-».

قلتُ: وتأمّل -جيداً- الفرقَ بين (الالتزام)، و(الفعل) -وجودًا وعدمًا، تفريقًا وجمعًا-.

<sup>(</sup>٤) وقارن بما تقدم (ص ١٨٦).

وقال -رحمه اللَّه- في «الصارم المسلول» (٣/ ٩٧٢) -بعد أن بيّن وجهَ كُفْر إبليس-:

«.. وبهذا يظهرُ الفرق [بين ه] بين العاصي؛ فإنه يعتقدُ وجوبَ ذلك الفعل عليه، ويحبُّ أن لا يفعله؛ لكنّ الشّهوةَ والنُّفرةَ منعَتْه مِنَ الموافقة؛ فقد أتى من الإيمان بالتّصديق، والخضوع، والانقياد، وذلك قولٌ، وعملٌ؛ لكنْ لم يَكْمل العمل».

وقد تكلّم تلميذُهُ الإمامُ ابنُ القيم في «الفوائد» (ص ٢١٩ - «فوائده») الكلامَ نفسَه - حولَ التّرك للفعل، مع وجودِ الإقرار، والتّصديق، والحُبِّ -قائلاً-: «فإنَّ هذا [أي: التّارك] مُطِيعٌ من وَجْهِ.

وتاركُ المأمورِ -جُملةً- لا يُعَدُّ مطِيعاً بوجه».

الخامس: يظهرُ -مِن النّقطة السّابقة- وجه عد (ترك الفرائض) بمنزلة (ركوب المحارم): أنّه من أقوال المرجئة!!

فإنَّ العملَ عندهم -أصلاً- ليس من الإيمان!! و(المعرفة) -فقط- تكفي الاعتباره! بل لكماله!!!

فتأمَّل!

ومِمَّا يزيدُ هذا وضوحًا :

□ من مقالات (أصحاب الحديث) -المعتبرة- :

السّادس: فقد نقل الإمامُ محمّد بن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (٢/ ٥٢٠) عن طائفةٍ من أصحاب الحديثِ قولَهم -بعد كلام-:

"فَمِن ثَمَّ قُلنا: إِنَّ تَرْكَ التَّصديق باللَّهِ كَفَرٌ به، وأَنَّ (ترك الفرائض) مع تصديق اللَّهِ أَنَّه أُوجبها: كُفرٌ؛ ليس بكفر باللَّهِ؛ إنّما هو كفرٌ من جهة ترك الحقِّ...».

ثمّ نُقِلَ عَنْ أَصحابِ الحديثِ -هؤلاءِ- تعليلَ ذلك؛ فقال:

"قالوا: ولنا في هذا قدوة بمن رُوي عنهم من أصحاب رسول اللَّه عَلَيْهُ، والتّابعين؛ إذ جعلوا للكفر فروعاً -دون أصله- لا تنقل صاحبَه عن ملّة الإسلام؛ كما ثبّتوا للإيمان مِن جهة العمل -فرعاً للأصل؛ لا ينقل تركُه عن ملّة الإسلام؛ مِنْ ذلك قول ابن عباس..».

قلتُ: ثم أورد -رحمه اللَّه- أثرَه الصحيحَ المشهورَ -رُغم أَنْف (الرويبضة) و(حُلفائه)!- من طُرُق عدَّة، وألفاظ مُتعدِّدة- في تفسير آيات الحُكم، قال: «ليس بالكفر الذي يذهبون إليه»(١).

ولقد قال ابنُ رجب في «فتح الباري» (١/ ١٣٩-١٣٠) -كالبيانِ لِما تقدّم-:

«وقد وردت نصوصٌ اختلف العُلماء في حملها على الكفر الناقل عن الملّة -أو على غيره- مثل الأحاديث الواردة في كفر تارك الصلاة».

مع التذكير بأنه -رحمه الله- نقل في الكتاب -نفسِه- (١/ ٢١) قولَ سفيان -الذي نُناقشُه-!

أقول:

فأين ما (مَوَّه) به (الرُّويبِضَةُ)؛ مِمَّا بيَّنتُهُ، وحقَّقتُهُ؟!



<sup>(</sup>١) انظر ما تقدّم (ص ١٩٧).

# الشاهد السابع

## وهو (خاتمة) الرويبضة - وخِتامُه - ا

أولاً: قال (ص١٠٥-١١٠) تحت عنوان (كلمة عن أصاغر الأدعياء في الأردن) (١٠)!! ما نصُّه:

(لقد وقفت على موقف الشيخ -رحمه اللّه- في مسائل الإيمان منذ عرفته..)!!

## □ مَن الذي يعرف الألبانيّ -«حقيقة»- ؟!

فأقول: نعم؛ فهل كان -قَبْلُ- (إمامَ أهل الحديث والجماعة) ثم صار -بعْدُ- مِن ذُيُول (أبي عذبة الأشعري، والبيجوريّ (الجوهري) -مَنهَجُهُ غَيرُ مَنهَجكُ غَيرُ مَنهَجكُ الله وسَلَفُه غَيرُ سَلَفِكَ ")-! أَيُّها الكذّاب المفتري!!

إنَّها (معرفةُ) السَّاذَج الجَخْدَرِي!! (١٤).

فلماذا -إذاً- سودت -يا هذا- كتابَك؟!

وكيف؟!

وفيم؟!

أم أنّه (الكَذِبُ) الكبير؛ من مُسَوِّدٍ (صغير)؟!!

 <sup>(</sup>١) وإنْ كنتُ (أَشَمُّ) -وفتحُ الشين أفصحُ من ضمِّها!- من طبَّاتِ وتراكيبِ هذه (الكلمة)،
 وسياقات إنشائها: أنها بقلم غيره!! أو (إنشائه، وإملائه!) -على الأقلّ!-!

والله -تعالى- أعلم وأحكم، والسكوت (أولى) وأسلم!!

<sup>(</sup>٢) انظر (ص ٧٦).

<sup>(</sup>٣) انظر ما تقدُّم (ص ٤٧-٤٨).

<sup>(</sup>٤) (الضّخم) «القاموس» (ص ٢٢٤).

ثانيًا: ثم قال: (وما لمستُ فيه أنّه لبس فتنةً في المسائل التي خالف فيها غيرَه من العُلماءِ..)!!

فأقول: أمّا (الفِتْنة): فليس شيخُنا منها، ولا هي منه؛ وإنّما الفتنةُ لَبُوسُ المُخالفين له، المغايرين لمنهجه، المغيّرين لدعوته.. وهم معروفون معروفون(!)، لا يحتاجون لأي جُهْدٍ في إبرازِ مدفون، أو فَضْحِ مأفون، أو نقضِ غير مأمون!!

أمّا (المسائل التي خالف فيها غيرَه من العلماء):

فإن كانت فقهيّةً: فله في غيره من سابقيه ومعاصريه سَلَفٌ، وأيُّ سلَف! وإنْ كانت عَقَدِيّةً: فأين هي؟! وما هي؟!

ومَن هم العُلماء المُخالفون له، أو الذين هو مخالفٌ لهم؟!

وقد تقدّم كلام فضيلة أستاذنا الشيخ محمد بن صالح العثيمين -رحمه اللّه- في ذلك-...

وأمّا كلام سماحة أستاذنا الشيخ عبدالعزيز بن باز -رحمه اللّه- فيه-: فهو أشهرُ من أن يُكرّر (١) ذكرُهُ، وأكبرُ مِن أنْ يُشكّكَ أَثَرُهُ...

وثلاثتُهم -رحمهم اللّه- لغيرهم مِن عُلَماءِ السَّلف السابقين تَبَع...

وكلُّ مَن بعدَهم -من عُلمائنا المعاصرين- لُزُومًا- لأقوالِهم رَجَع، ولحقها خضَع... وليس يُخالفُهم -رحمهم اللَّه- إلاَّ من ضلَّ وابتدع...

ثالثًا: ثم قال -واصفاً الشيخ، مُعَلِّلاً-: (لأنّه ما كان يصدر عن هوى، أو غَرَضٍ آنيًّ وضيع، بل عن قناعة وصل إليها من الدليل)...

فأقول: أمّا هذا: فنعَمْ؛ ونِعْمَ ما هو؛ وإن كانت جلالةُ شيخِنا -رحمه اللّه- لا تحتاجُ إلى مثلِ هذا المدْحِ- غير (المستقرّ)! -من أشباه- أو أشباح!- هذا الجاهل الغِرّ!!

<sup>(</sup>١) وتقريظه لفتوى شيخِنا الألبانيّ في ذمِّ التكفير : معروفٌ وشهير .

فإنْ كنتَ -أو كنتُما! - على صِدْقٍ في هذا الوصفِ: فلماذا المخالفةُ إلى سِواهُ ممّن دونه، وإلى دُونه مِن سواه؟! أم أنّ الأمر (!) متعلّق - «حقيقة» بـ (هوى [شنيع]، أو غرضٍ آنيٍّ وضِيع)؟!

فهو -حينئذٍ- كذُّ فظيع، وتلاعُبٌ مُريع!!

□ بين الشيخ ، وتلامذتهِ :

رابعًا: ثم قال: (بيْدَ أَنَّ بعْضَ مَن لا خَلاقَ له مِن أصاغِر الأدعياءِ في الأردن أبى إلا أن يتولّى كِبْرَ إثارةِ فِتْنةِ الإِرْجاءِ، فأَجْلَب ومَنْ معه بخيلهم ورَجِلِهم، ودَعَوْا إلى زَقُومها...لإفساد هذا الدين..مفرّقين... متخذين من الشيخ سُلَّماً يظهرون عليه لإشهار أنفسِهم... و... و.. ثم ...)!!! إلخ...

أقولُ:

... في كلام كثيرٍ رَثِّ!!! وكلُّ هذا -وما اختصرتُه منه!- قولٌ مَهِينٌ غَثّ؛ فلا يحتاجُ إلى رَدُّ ولا بَحْث!!

وهو - فوق هذا- يحملُ بين سطُوره -بل حروفه! - التناقضَ الكبيرَ البيِّن: (ففتنة الإرجاء) المُساقُ ذِكْرُها -والردُّ عليها! - بالباطِلِ -مِن قِبَلِهم! -:

مَن هو رأسُها -عندهم-؟!

ومَن هو أساسُها -في زعمِهم-؟!

وعمّن -نحن- أخذناها؟!

وكيف -مِنه- تلقّيناها؟!

... كلَّ ذلك راجعٌ -في «حقيقتهِ» عندَهما! - إلى أُستاذنا الشيخ الألباني ، وإن كان التصريحُ به في (الخاتمة) -جُبْنًا وخَورًا! - لا يَزَالُ! - موصولاً بغيره (!!)، وليسوا هم - «حقيقةً» - إلاَّ تلامذتَهُ - المعروفين - ؛ الثّابتين على منهجه، والداعين إلى عقيدته...

لكنَّ درجمةَ الذكاءِ (الخارقة) التي وصل إليها كاتبُ (الخاتمة) -أو كاتِباها! - جعلته (يدورُ) حول الحِمَى، دون أن (يَرْتَعَ) فيه!!

ولكنّه -وربّي- ورَعٌ باردٌ، و(رَتْعٌ) كاذبٌ!

فهذا الكتابُ -الذي له «مقدمةٌ» و «خاتمةٌ» -وبينهما «مباحثُ» (صاحب الخَبر)! - ما هو اسمُه؟! وفيمن يبحث؟! -يا أَهلَ الحقّ والنَّظَر -:

اسمه: «حقيقة الإيمان عند الشيخ الألباني»، ويبحث فيمن عُنُونَ باسمه!! وماذا يُريد أن يُثبت؟!

هل يُريد إثباتَ (!) سلفيَّة عقيدة الألباني؟!

فهذا أمرٌ مقرّرٌ لا يحتاج إلى إثبات <sup>(١)</sup>...

وليسَ يصِحُ في الأذهانِ شَيء إذا احتاجَ النَّهارُ إلى دَلِيلِ وأقولُ -كاشفاً ما يقولُ-:

ولكِنْ جاهِـلٌ يَهْـذِي بقَـوْلِ ضلالتُهُ مِنَ القَلْبِ العَلِيلِ (رُوَيْبِضُ) رابِضٌ دُونَ الْتِفاتِ إلى حقِّ كثِيــرٍ أَوْ قَـلِيــلِ وطعنٌ دائــمٌ في نهجِ شيــخٍ إمامٍ للْهُــدى حقِّ جليـلِ ... فإنْ كان (الرويبضة) أراد غيرَ ذلك -مِنْ عكسِه-: فهو (الإرجاء)!! و(فِتنتُهُ) -كلُّها- بقضِّها وقضيضها!

🗖 وحدة العقيدة والمنهج - مرة أخرى - :

ففيم هذه المناقضة بين (عقيدة الشيخ) -وليست هي عقيدتكم

<sup>(</sup>١) ومِنْ أَجل ذا جعلتُ كتابي «التّعريف والتّنبئة..» - مَحْضَ (تأصيلاتٍ) في بيان عقيدة السّلفِ، وأَجوبة وردوداً تنقض عقيدة الخلف؛ فلم أقل: تبرئة! أو دفاع! أو.. أو... لأنّ الأمرَ أوضحُ من هذا جدّاً-ولله الحمد-.

-باعترافِكم! - وبين ما يدعو إليه تلامذته (الثابتون) -على عقيدته من عقيدة تنبزونها بـ (فتنة الإرجاء)؛ مع كونِ العقيدةِ -فينا- جميعاً - واحدة، وكون الشيخ -عندكم - مُرجئاً؟!

أَمْ أَنَّ (هذا) -منكم!- (للتكسُّب) و(التسويق)؟!

فما هذا التوقِّي الفاشل، والاستحياءُ الباطل؟!

وما هذا الورعُ البارد، والتلطُّف الفاسد!!

والمرجع واحد، والاعتقاد واحد، و... الشيخ واحد!!

فما لكم كيف تحكمون؟! أم لكم (كتابٌ) -عليه تلتقون!- فيه تدرسون؟! أم أَنّ أَمرَكُم -وأعوانِكم- فيما أنتم مسوِّدُوه (!)- على مثلِ ما قيل:

وظلَّ يقدَحُ طولَ اللَّيلِ فكرتَه وفسَّر الماءَ بعدَ الجُهدِ بالماءِ!

ولقد تقدّم التنبية إلى ما فَلَتَ (!) به لسانه! و(انْفَلَتَ) به قلمُهُ (!) من جعلِ عقيدة (تلاميذ) الشيخ -الأدعياء!- هي نفسُها عقيدة شيخِهم (١٠)!!!

فلا أُعيد!

تناقضٌ شديد، ومكرٌ أكيد!!

خامسًا: ثم قال -بكذب واستخفاف-: (وكأنّي بواحد من هؤلاء المتسلّقين؛ يستحضر صورته يوم أن كان ينقر أصابعه المحترفة طبلتَه لهزّ الخصر والأرداف)!

🗖 دُف وطبل 🛚

فَأَقُولَ: إِنِّي لأعلمُ -بِيَقِينِ ثابتٍ- أَنْ لا أحد من إخواني المشايخ

<sup>(</sup>۱) وذلك قولُهُ (ص١٠٨): «الأدعياء يسيرون على خُطى الشيخ -رحمه اللَّه- في مسائل الإيمان » !!!

وانظر ما سيأتي (ص ٢٣٣ - ٢٣٤).

المعروفين، وطلبة العلم المشهورين: كان على هذا الوَصْف في أيِّ وقتِ مضى، بل أَجنِمُ -جزماً قاطِعاً- أنّهم -جميعاً- لم يكونوا على (شيء) من ذلك -لا في قليل ولا في كثير (١)-...

ومن بَيْنِهم -ومعهم-: (أنا) -والحمدُ للّه-؛ فلا أعلمُ مِن نفسي -منذُ عَقَلْتُ ووَعَيْتُ- وأَوّلُ ذلك -(بعد الفِطام)- وأنا دون الثالثةِ من عمري!- أنّي أمسكتُ دُفّاً، أو ضربتُ بطبل!! لا في صِبَايَ، ولا في شبابي، ولا في كُهُولتي -التي وطِئْتُ أعتابَها -قريباً-!! لا قبل الاحتلام، ولا بعد كَتْبِ الملائكة الكِرام، لا في حالةِ المُراهَقةِ (!) الّتي عليها (قد) أُلام!! ولا في حال الرّجولةِ والاستقامةِ والالتزام...

سائلاً اللَّهَ -العليَّ الأعلى- الثبات، وحُسْنَ الختام...

أمّا (هؤلاء) الكَذبةُ اللّئام -أهلُ الفِرى، والحِقدِ، والخِصام-؛ فليسَ لي إلاًّ شكواهم لربّنا الملِك العَلاَّم:

«اللَّهمّ أرني ثأري فيمن ظلَّمَني» -على طَرَف الثُّمام-!!...

وإنِّي أُباهِلُ هذا المُفتري -أو المُفْترِيَيْن؛ أو الثلاثة!!- على أن يلعنَهم اللَّهُ -ذو العزّ والجبروت- إن هم كَذَبُوا<sup>(٢)</sup>، أو يَلْعَنني إن هُم صَدَقُوا ...

<sup>(</sup>١) ولسن كان شيءٌ مِن ذلك -وهو غيرُ كائن! - فهو -يقيناً - أهونُ من ذلك الكفر والشرك الذي تاب منه أولئك الصحبُ الكِبار، الذين صاروا -بعدَها - أَخيارَ الأمّةِ، وفُضلاءَها الأبرار...

<sup>﴿</sup> فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرِ ﴾ ؟!

 <sup>(</sup>۲) وكان الولـدُ العـاصي (!) أجراً مِن هذا (الرويبضة) على الكذبِ، والبهتِ -ولو في هذا المقـام! - ؛ فقـال فـي «ردودهِ..» (ص٩٩) -بوقاحة - ضمن كلامٍ -مُعَرِّضاً بي - بصراحة -: «الناشئ في أزقة الزرقاء بين الزّف والدُّفِّ»!!

<sup>﴿</sup>أَنُواصَوْا بِهِ بِلِ هِم قُومٌ طَاعُونَ ﴾! لكنُّ؛ لا يعقِلُون!! وعلى نفسها جنت (براقش)!

وليس لي عن هذا الحَسْمِ -بحزم - أَوْبة؛ إلاَّ بإعلانهم الرجوعَ والتوبة...

سادسًا: ثم قال -أو قالا، أو قالوا!-: (إنّ أصابعَه لا زالت هي أصابعَه، لكن نقرُها في هذه الأيام لأمرٍ غير ما مضى من حالهِ، بل لخلخلة جذع شجرة الدعوة السلفيّة، وإسقاط ثمرها، والعبث فيها -خاب وخسر-)!!

أقول: مَن (هذا) الذي يريد (خلخلة جذع شجرة الدعوة السلفيّة)؟! آلثابتُ القارّ، أم المتحوّلُ (الفارّ)(١)؟!

أهو الموافق لعقيدة الشيخ الألباني -السُّنيّة، الأثريّة، السلفيّة-؟! أم المخالفُ لها؟ المناقضُ لأصلها؟ الرادُّ لقواعدها؟!

أهو المُدافعُ عنها، الداعي إليها؟ أم المُتَعَقِّبُها، المهوِّلُ عليها؟!

ثم: مَن (المُخلخل = المزلزل<sup>(٢)</sup>)؟!

آلموافق للأئمة الكبراء في مُوافقتهم للشيخ، وذبّهم عنه -مثل العلاَّمة ابن باز، والعلاَّمة ابن عثيمين-؟!

أم هو المخالفُ لهم، الطّاوي كلامَهم، المُهوِّنُ أمرَهم، الزاعم -في آنِ -بلا بُرهانٍ- مَشيَخَتَهم -بَلْ إِمَامَتَهم-، وحُبَّهم!؟!

هـذا هو - «حقيقةً» - المبتغي (خلخلة جَذْع شجرة الدعوة السلفيّة)؟! - لا غير -!

أم أنَّ سوءَ الحالِ -والأحوال!- وصل بك -يا هذا- أو: يا هؤلاء!- إلى أنْ تصيرَ كحال (ذاك) الرجل الأحول، صاحب البَبَّغاء (!) الأحول -فيما يُذْكر!-:

<sup>(</sup>١) بتشديد الراء؛ لا تخفيفِها! وتسهيل الألِف؛ لا همزها!

<sup>(</sup>٢) على صيغة اسم الفاعل -حالا -، وعلى صيغة اسم المفعول -مآلا-!

وإنْ كَانَ -بِالصَّيغَتِين- يَدُلُّ على (الصَّفَّة المُشَبَّهَةِ) الدَّالَّةِ على الثُبُوتِ؛ لا الحُدوث؛ فتأمّل !!

حيث أراد أن يضَع بَبَّغاءَه في (القفص)؛ فوضعه -(لِحَوَلهِ) خارجَ القفصِ؛ فأراد البَبَّغاءُ (القفص)!!

...إنّه (الحَوَلُ) الفكري، و (التحوُّل) الاعتقادي، و (الاحتيالُ) الحِزْبي، و (الحالُ) المُزْري!! مِن كاتبٍ مُفتري (١) ومُوافقٍ (مُمتري)، وناشرٍ (٢) (جوهري) -نعم؛ جوهري! -!!!

﴿ ذُرِّيةٌ بعضُها مِن بَعْض ﴾ -بالطول والعَرْض -!!

- أَمّا (إسقاط ثمر الدعوة السلفيّة، والعَبَثُ فيه)؛ فهو (حال) هذه الشرذمةِ الهوجاء، (وحَوَلُها)، و (تحوُّلها)، و (احتيالُها)!! -بكُلِّ شرَّ، وضُرَّ، وبلاء-!

فلا أُعيد؛ فالحقُّ واضحٌ سديد، والظَّافِرُ به مُوَفَّقٌ سعيد..

والمخالفُ له؛ ليس له إلاَّ استحقاق التوعُّد والوعيد -الشَّديد-..

- أمّا دُعاءُ (الخيبة والخُسران) فلن يصِلَ -بِعَدْل اللَّهِ- إلاَّ إلى مستحقِّيهِ مِن أُهـل البَهْتِ وَالعُدْوان، والجهلِ والنُّكْران؛ مِن مُناقِضي شيوخِنا الأعْيان، ومخالفي علمائنا أهلِ الحُجّة والبُرهان...

فأقولْ: نَعَـمْ؛ (خــاب وخَسِـرَ) مَـن هذا حالُه؛ لِيُكْشَفَ ضلالُه، وينكشفَ مآلُهُ – خات وخَسِرَ -!

سابعًا: ثم كرّر (الرويبضة التافه) (ص١٠٧) -تعليقاً- كلامَه حول مَن أشار إليه -قبلاً!- وأنّه (لم يتغيّر حاله، وإن تاب ظاهره من معصيته، لكنّه لم

<sup>(</sup>١) للإشباع؛ على (نحو) قراءة ابن كثير؛ فانظر -مثلاً-: «الكشف عن وجوه القراءات السبع» (٢/ ٢١) لمكّى بن أبي طالب.

<sup>(</sup>٢) مِن (النشر)! لا (النشر)، والموعدُ: يومُ الحَشر ...

يتُب من جريمة تحريف وتبديل أقوال أئمة السلف والكذب عليهم...) (١)! إلى آخر سفاهته، وفهاهته !!!

فأقولُ: أمّا (المعصية) -من طبلة الخصر والأرداف!!-؛ فقد قلتُ فيها قولَتي، وحَسَمْتُ بها قضيَّتي... بلا أدنى خلاف!

ولا يـزال (عَـرْضُ) تلـك المباهلَـةِ والمُلاعَنَةِ -عليهـا- قائماً -بكلِّ ثَباتٍ وإنصاف-...

## 🗖 كاذبون ... حتى على أنفُسِهم :

ولكنَّ حالَ هؤلاء الكذَبةِ -المستمرئين الكذبَ!- يُشبه (جدًاً)، ما كنتُ قد قارنتُهم بهِ في رسالتي «تحرير (التحذير) من دعاوى التغرير» (ص١٣١ -الملحقة به التحذير» -الطبعة الثانية) مِنْ قصَّة ذاك الطُّفَيلي الطَّمع(!) ؛ الذي كَذَبَ على رَبْعه الطُّفَيْلِيِّين الطَّمَاعَى(!) بوجود دعوة وليمةٍ!! فلمّا رأى (تهافتهم) على تلك الدعوة -الدعوى!- صدّق ما كَذَبَه، ثم صاريتراكضُ مع المُتهافتين!

نعم؛ هذا حالُ هؤلاء الفاشلين -وما هم فيه من (جُهود)!-: كذبٌ غير معدود، وطمعٌ غير محدود، وخُلُقٌ غير موجود!! وكلُّ ذلك -منهم- معلومٌ ومعهود:

كلُّ امري يُشبِهُهُ فِعلُهُ ويَنْضَحُ الكوزُ بما فيهِ

ثامنًا: ثم ذكر (ص١٠٨) سببَ شِدَّته (!) علينا -وحدَنا! دون شيخِنا!!-

<sup>(</sup>١) وقد أقحم (الرُّويبضةُ) -في مَقامِه- هذا!- حاشيةً طويلةً عَنْ شيخ الإسلامِ في ذمِّ البدع»!! البدعة ، ونقضِ أَهلِهَا؛ (ليُسلِّلُ) لنفسِه(!) تسللاً (مَقبُولاً) يَغمِزُ فيه بكتابِي «علم أُصُول البدع»!! بجهالاتِه المعهودة، وحَماقاتِه (المعقودة)!!

ولقد أخبرني أخي الودود الفاضلُ (أَبُو عَبدِالرَّحمن مُحمَّد الخطيب) -حفظه اللَّه -وهو مِنْ مُلازِمي شَيخِنَا سنواتٍ-: أَنَّه سَمِعَ الشيخَ -رحمه اللَّهُ- يقولُ -عند وقوفِه على هذا الكتابِ-: (هذا رَجلٌ مُوفَقٌ) ... فالحمدُ لِلَّهِ.

واصفاً إيّانا بـ(الأدعياء)! - مع اعترافه (١١) -الصّريح المُضطَرِبِ في آنٍ! - بأنَّ هؤلاء: (الأدعياء يسيرون على خُطى الشيخ -رحمه اللّه- في مسائل الإيمان)!!

ثُمَّ علَّل -بقولٍ عليل!- سببَ ذلك (!)؛ بأنَّ (الشيخ -رحمه اللَّه- مِن أهل العلم والفضل، وموقفه صادر عن عِلْم، لم يؤثر عنه تحريف، ولا تبديل، ولا سرقة، ولا طَلَبُ عونِ أهل الباطل لنُصرة ما وصل إليه اجتهاده على غيره!)!!

ثم ذكر كلاماً آخَرَ -بتكرارٍ مُمِلّ! وسياقٍ مُخِلّ!! -منه قولُه- فضّ اللّهُ فاه- مُشيراً إلى (كبير!!) الأدعياء: (.. ولم يتورّع عن الاستعانة بأهل الباطلِ لتثبيتهم ونَشر باطلهِ ..)!!

#### 🗖 ضوابط (الشدّة) :

أقولُ -وبحوله -سبحانه- أصولُ-:

١- أمّا الوصفُ للشيخ بهذه الأوصاف التي (هي أهلٌ له)؛ فنعَم؛ وإنْ
 كان هذا -من هذا (الرُّويبضة!)- تناقضاً ظاهراً لا التقاءَ بين طرفيه؛ إلاَّ بالويل والوَيْهِ!!

وقد تقدّم (ص ٢٥ - ٢٦) بيانُ شيءٍ من ذلك؛ فارجع إليهِ!

ثم؛ هل (الشِّدَة) تكونُ -فقط- فيما (تتخيَّلُه!) -أنتَ- أيُّها الغُمْرُ!- مِن الشِّدَّةِ في الكلام، والقوَّةِ في القول؟!

أَم أَنَّ (الشَّدَة) تكونُ -أكبرَ ما تكونُ! - في الحكم بالباطل، والقول العاطل ؟! مِن مثلِ صَنِيعِكمُ السَّاقطِ ذي البلاء؛ في اتِّهام شَيْخِنا الإمامِ بالإرجاء!! ولو (بأَلْينِ) العبارات، و(أرَقِّ) الكلمات -!!

فواللَّهِ؛ إنَّ عُشْرَ هذا لَهُوَ أعظمُ و(أشدُّ) من أضعافِ ذاك!!

<sup>(</sup>١) انظر ما تقدّم (ص ١٠٨ و ١٣٠ و٢٢)؛ لمعرفة تَناقُضِه في هذه القضيَّةِ -كغيرِها!-.

لكن هَوَانَ العقيدةِ (الصحيحةِ) في نفوسِكم -وانقلابَها!-: يجعلُ الأمورَ على عكسها، ويقلبُ حقائقَها (!) على أهلها!!

٢- والقولُ في (التحريف، والتبديل) و(السرقة) مِثلُه!! فقد تقدّم (ص
 ١٢٦) الكلامُ عنه، وذِكْرُ أَمثلةٍ -من ذلك- وقَعَ بها (الرويبضةُ) -نفسه-، ومعه فضيلةُ الشيخ -المقدّم لكتابه -سدّده اللَّه-، وثالثهما!!

وسكتُ -هنا- عن رابِعهم!!! وما أدراك ما (رابعُهم)؟!

وإنْ كان قد أورد (الرويبضةُ) - في هذا الموضع- دليلاً (!) ذليلاً؛ ظنّه حُجَّةَ دعواه - وبكلّ انتباه!-، فقال -معلِّقاً عَلَىّ- مُشيراً (إلىّ)-:

«كان آخر سرقاته (!) كتاب «النهاية في غريب الحديث» بتحقيق الدكتور محمود الطناحي ورفيقه؛ التي اكتشفها وأظهرها الأستاذ الراجحي»!

#### □ حول (السرقات العلميّة) -مرة ثالثة !!-:

فأقول: يُشيرُ هذا (الرويبضة) إلى ما وَرَدَ في مقالِ نُشر في صحيفةِ (الجزيرة) -السعودية - بتاريخ: (٢٨/ رمضان/ ١٤٢١هـ)، بقلم (ورّاق الجزيرة (١) = عبدالعزيز (ابن فيصل) الراجحي)!!

فإذا بهذا (الورّاق) -لردّه على على الحلبي -يُصبح- بقدرة قادر- (أُستاذاً)!! فأقول: أُستاذُ ماذا؟! -يا هذا-! لعلّها مِن بابةِ أُستاذِيَّتِك الواردةِ إليك في الأحلام -في اليَقَظَة والمَنام-!

وبهذه المناسبة أذكر أمراً متعلِّقاً بهذا (الورّاق)!! حيث (حَسِبَهُ) -أو دلس بِذِكره !- بعضُ (الحِزبيِّن = الجهلة!) الذين طاروا(!) بمقالِه، مُلبِّسين على

<sup>(</sup>١) كما هو مُثْبَتٌ على رأس الصفحة!! والإنصاف عزيزٌ!

وفي كلامه -غفرَ اللَّهُ له- شدَّةًا أَعرَضْتُ عن كثيرٍ منها، ولم أُقابِلْهَا بمثلِها؛ (عسي) أَنْ يَتنبَّه لغلطِه؛ دون أَنْ يُحْوِجني إلى سبيلِ آخرَ(!) لنقضِه وردِّه...

بعض الناس(!) أنّه -لتسابه الاسم والنّسبة!- الشيخ عبدالعزيز (بن عبداللّه) الراجحي؛ وهو (الأستاذ) - «حقيقة» - (المشارك بكليّة أصول الدين في الرياض)؛ كما جاء على غلاف كتابه «فتح رَبِّ العبيد في الرد على (مختصر شرح الطحاوية)، و(كتاب التوحيد)» الذي انتهى من تأليفه -كما في خاتمته (ص١٨٩) - (سنة ١٤٠٥هـ).

فهما اثنانِ مُتغايران.. والتدليسُ مكشوفٌ (١) تَرَاهُ العينان! هذا أولاً.

- وأمّا ثانياً: فقد أَوقَعَ اللَّهُ -تعالى- هذا (الورّاق)- ومَن تابعه مِمّن ليس له خَلاق، أو أخلاق !- لِشَرِّ صَنيعِه!- ببعضِ ما اتهم فيه غيرَه -بالباطل-؛ فقد ذكر افي طيِّ مقالهِ -عددَ الطبعات الّتي طبعت من الكتاب! وبَيَّنها! مُحدِّداً تواريخها! ومحققيها !! دون أن يذكر لقُرّائه -ممّن (مُسُوا) ببلائه!- مصدر هذه المعلومةِ (النادرة)؛ الّتي لا يستطيعُ أَنْ يعرفَها مجرّد (ورّاق)!! مع أنّ المصدر معروف وهو بين يديه!-: إنّه مقدّمة الدكتور محمود الطناحي -وزميله- (ص١٨)!!

فتناوَلَها (الورّاق) -غنيمة باردة! إلى (مقالهِ) واردة!!- بدون عَزْوٍ، ولا إفادة فائدة..

فأينَ الحقُّ و(البيان)؟!

وربُّك يُدافع عن أهل العلم والإيمان...

فماذا نسمِّي هذا (الصنيعَ) -يا بني الإنسان-؟!

ثمّ؛ ما الفَرقُ (الجَلِيّ) بين صُنعِهِ، وبين ما أَخذه على (أُولئِكَ) -ناسِبَه إلى ًا-؟!

<sup>(</sup>١) لذلك؛ عَمّى (!) هـذا (الرويبضةُ) الغـويُّ الأعمى -مُمَوَّهاً بالسمِه-؛ مُكْتَفِياً بكلِمَةِ: (الأستاذ الراجحي)!! كذا قال! وكفى اللَّهُ المؤمنين القتال!!

- أمّا ثالثاً: فإنّ مِمّا زعمَه (الورّاق) -مِن ضمن ما زَعَمَ!! - قيامَ القائمين على نَشر «النهاية» بـ(حـذف جملة من تعليقات الأستاذين) -يُريد: مُحقّقَي الطبعة المصرية!

فأقول: قد فَتَشْتُ الكتابَ -بيدي- صفحةً صفحةً -إلى آخره!- فلم أجد في حواشيه -كُلِّها- إلاَّ تعليقَيْن -فقط- موصولين بغريب اللغةِ -وفي مقدّمة المؤلّف-؛ ليس إلاَّ !!

فماذا نقولُ بحقّ هذا (الورّاق)؟!... أَصلَحَهُ اللَّه العليمُ الخلاَّق!

- أمّا رابعاً: فقد جعل (الورّاق) عنوانَ مقالِه: (الفارق بين المحقّقِ والسارق)؛ وهو عنوانٌ (مُقْتَبَسٌ) من رسالة العلاَّمة السيوطي «الفارق بين المصنفّ والسارق»؛ المطبوعة بتحقيقي قبل نحو ثنتي عشرة سنة!

فليس يخفى عَلَيّ -والفضلُ للَّه- وحِدَه- دقائقُ هذه القضيّةِ<sup>(۱)</sup> وخباياها، وما (قد) تحملُه -بالحقِّ- من صواب، وما قد (تُحمَّلُهُ) -بالباطلِ- من فساد!

ولكن (الورّاق) تَمَحَّل (!) -جداً- في بناءِ وتسويد مقالهِ، ليسلمَ له ادّعاؤه عَلَىَّ -بغير حقِّ- كحالِه! -...

يبيِّن ذلك:

- خامسًا: أنَّه أشار في افتتاحية (!) مقالهِ إلى الظاهرة الجديدة في إخراج الكتب الكبيرة في مجلّد واحد!!

إذن؛ فـ(الـورّاق) (يعرف) ذلك ويراه؛ فلماذا خَصَّ هذا الكتابَ دون غيره، وَرَمـاه؟! وصَبَّ سـوادَ قلمهِ -ولا أُريـدُ أَنْ أَقـول: قلبه! - على مَن ليس له فيه -كما يقـال! - ناقـةٌ ولا جَمَـلٌ؛ وهـو الّذي (أشرف عليه، وقدّم له) -حَسْبُ-،

<sup>(</sup>١) وفي مقدّمتي الحافلةِ على رسالة «الفارق..» -هذه- تفصيلٌ مُفيد -إن شاء اللّه العزيز الحميد-؛ وعندي -بفضل ربّي- المزيد...

دون ادِّعائهِ تحقيقَه، أو توثيقَه!! أم أنَّ في (النفس) شيئاً -بل أشياءً!-؟!

ولماذا (أغمض) عينيه -مثلاً-! عن (الكتب السّتَّة) الصادرة -مِن وقت قريب جدّاً -قريباً منه- جدّاً! -في الرياض!- في مجلّدٍ واحدٍ، وحالُ هذا المجلّد كحال ذاك المجلّد؛ في الملحظ، والصورة، و«الحقيقة»؟! -نَشُرًا، وإشْرَافًا-!

فما هي -أيّها (الورّاق)- «الحقيقة»؟!

نحنُ نعرفُها؛ إنْ كنتَ أَنتَ (!) -إلى الآن!- لا تعرفُها!!

أمّا سادسًا: فقد (صحّح) القائمون -ولا أقول: المحقّقون! -على نَشْر «النهاية» - ذات المجلّد الواحد- عدداً غير قليل من الأخطاء المطبعيّة، والأوهام العلمية؛ التي وقع بها (المحقّقان) الفاضلان للطبعة المصريّة (١)...

فليس الأمرُ -كما زعم (الورّاق)- مجرّد قضية تجارية!!

- وسابعًا -وأخيراً-: فمن المصائب -والمصائب جمّة !- اتّهامُ طلبة العلم بالظنّ، والقولُ فيهم بغيرِ حقِّ (من غير خشيةٍ من اللَّه -عزّ وجلّ-، ولا حياءٍ من الناس؛ وإنّ ممّا أدرك الناسَ من كلام النبوّة الأولى: «إذا لم تستح فاصْنَع ما شئتَ») -كما قاله (الورّاق)(٢) -بحقّ- آخرَ كلامهِ -المُخالِفِ للحقّ!-.

<sup>(</sup>١) وليس في هذا ما يَنْقُصُ قَدْرَ عَملِهما -جزاهُما اللَّه خيرًا-...

<sup>(</sup>٢) ثُمَّ وقفتُ -أثناء تجرِبةِ تصحيحِ الكتابِ الأخيرةِ - على كتابِ سوَّده هذا (الورَّاقُ) - عنوائه: «هدي الساري إلى أسانيد الشيخ إسماعيل الأنصاري» في (٨٥٠) صفحة! نبزَ فيها شيخنا - في معرضِ (تَعصُّبِه) لشيخِه(!) - بأوصافِ قبيحة! منها: (ص١٢١): الإصرارُ على القولِ! و(ص١٢٣): التَّعصُّبُ، والكلامُ غيرُ المُتَّزِن! و (ص١٢٤): التَّسرُّعُ والحِدَّةُ في الرَّدِّ، والشدَّةُ! و(ص١٢٥): عِظَمُ الجنايةِ! و(ص٢٥٠): التَّهوينُ من إمامةِ شيخنا الألبانيَّ، وعَلَمِيَّتِه! و(ص١٨٥)، عدمُ حفظِ الشيخ وتناقضُه! و(ص٢٥٦): عدمُ تَمُّيُّه وتحريهِ! و(ص٨٥٥): تحريفاتُ الشيخ الألبانيُّ وتصحيفاتُه!

ومِثلُها في (ص ٧٤٥- ٧٩٥) -بِتَعَصَّبِ ظاهرٍ! - ردًّا قبيحًا، شديدًا، قاسيًا على فضيلة الأخِ الشيخ سمير بنِ أمين الزُّهَيري -نفع اللَّهُ به-.

<sup>...</sup> فلمَّا رأيتُ هذه البواقِع: هانَ عليَّ كلامُ هذا (الورَّاقِ) فِيَّ!! وقلتُ: فَإِنْ تَنجُ مِنَّا تَنْجُ مِنْ ذِي عَظِيمَةٍ وَإِلاَّ فَإِنِّي لاَ أَظُنُّكَ ناجيـًا

٣- نعودُ إلى سياق كلام (الرويبضة)، وما ذكره من (عون أهل الباطل)،
 و(الاستعانة بأهل الباطل)!! ... إلى آخر ما غمز به! وأَلْغَز!!

ولولا جُبنُه (!) الطَّافحُ به بغير حقّ -الواصلُ منه إلى أقصى (الحَلْق)! - وخوفُه من بعض (!) الخَلْق! - مع كونهِ (شُجاعاً) - ومِقْداماً! - في مخالفة الخالق - بتغيير الحقائق! - لصَرَّح بهذا الإِلْغاز، ولَعَدَّه (أكبرَ) إنجاز!!

## □ فرية بلا مرية :

وإنِّي (أعرف) -جيّداً- «حقيقة» ما يُريد -هذا الكاذبُ العنيد!-؛ فقد (هَمَسَ) به لبعض (زُملائه) -القُدماء-؛ الذين كشفوه و(عرفوه)، ووقفوا على «حقيقته»، وهجروه!!

وبعضٌ منهم(!) لا يزال يُرَجِّح (المصلحة) -الشخصيّة!!- على (الحقّ)؛ فيسكت ، ويُقِرّ؛ بلا أَدَبٍ، ولا بِرّ!!

أمّا «حقيقةً» ما جَبُنَ عن إعلانه -من قبيح بُهتانه! - فهو الكذبُ عَلَيَّ - واللَّهُ يشهدُ - مُدَّعِياً أنِّي (صاحبُ خَبَر) (١)!!! مُتَّكِئاً - في دعواه الآثمةِ -هذه - على بعضِ كلامي -أثناءَ جوابٍ -واضح صَريح - لي على استفتاء وُجِّهَ إليَّ -في مجلسٍ مشهود(!) -غاصِّ بالحُضُور وبالشُّهود! - حولَ حُكم (التكفيريِّين) المُفسدين في الأرض، و (وجوب) التحذير منهم -والاستعانةِ عليهم - في الطول والعَرْض!!

# ... ومِن غيرِ تكثير كلامِ أقول:

قولي -الحقُّ- [في هذه المَسأَلَةِ (الدَّقيقَةِ) هُوَ عَيْنُ ما وَرَدَ في بيانِ (هَيْئَةِ كِبارِ العُلَماءِ) (٢): إنْكاراً عَلَى مَنْ يُكَفِّرونَ (الناسَ بِغيرِ بُرْهانٍ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ،

<sup>(</sup>۱) انظر معناها (!) في كتاب «النظائر» (ص٣٠٣) لفضيلة الشيخ بكر أبو زيد -سدّده اللّه، وشفاه-.

<sup>(</sup>٢) بيــانُ (هَيْئَةِ كِبارِ العُلَماءِ) المَنْشورُ في «مجلَّةِ البُحُوثِ الإِسْلاميَّةِ» (رقم ٦٢) (ص: ٣٦)، وكلُّ ما بين الأقواس –منه–.

وَسُنَّةِ رَسولِ اللَّه ﷺ؛ مَعَ التَّوْكيدِ عَلَى (خُطُورَة إطْلاقِ ذَلِكَ؛ لِما يَتَرَتَّبُ عَلَيْهِ مِنْ شُرودٍ وآثامٍ)، و(سَفْكِ للدِّماءِ البَريئةِ، وتَفْجِيرِ للمَساكِنِ والمَركَباتِ، والمَرافقِ العامَّةِ والخَاصَّةِ، وتخريبٍ لِلْمُنْشآتِ)؛ معَ بيانِ أنَّ ذلِكَ -كلَّه- (عَمَلٌ إجْراميُّ، والإنسلامُ مِنهُ بَرِيءٌ)؛ لِكَونِه صادِراً مِنْ (صَاحِبِ فِكْرٍ مُنْحَرِفٍ، وعَقِيدَةٍ ضالَّةٍ)؛ يَجِبُ التَّحْذيرُ مِنْ (مُصاحَبةِ أَهْلِهِ)؛ معَ الدُّعاءِ له (جَمِيعِ وُلاةِ أُمُورِ المُسْلِمينَ) يَجِبُ التَّحْذيرُ مِنْ (مُصاحَبةِ أَهْلِهِ)؛ معَ الدُّعاءِ له (جَمِيعِ وُلاةِ أُمُورِ المُسْلِمينَ) أَنْ يُوفَقَهُمُ اللَّهُ له (قَمْع الفَسادِ وَالمُفْسِدينَ)...

هذا معنى ما قلتُهُ -وأقُولُهُ-، وسأظلُّ أقوله-يقيناً-، وأُفْتي بِهِ -وُجُوباً-؛ حِفْظاً لِبَيْضَةِ الأُمَّةِ من المُصيبات، وحِمَايَةً لاسْتِقْرارِها مِن المُلِمَّات، وَصِيَانةً لها مِنَ الفُتِنِ المَدْلَهِمَّات -مِنْ غَيْرِ تَزَيُّدٍ ولا تَقَوُّلٍ -؛ وَ «الظُّلمُ ظُلُمات»...

وعليه؛ فَمَن نقل عني -أوْ فهِم مني- غيرَ هذا- فضلاً عمّا هو أَكثَر منه: فهو مُبْطِلٌ كذّابٌ، وَمُفْتَرٍ دَجّالٌ؛ وبينِي وَبَينَه يومُ القِيامَة؛ ليذُوقَ الحسْرَة والنّدَامّة...

مع التنبيهِ -والتوكيدِ- أنَّ تنزيلَ هذا على أرض الواقع: إنَّما يكون بعد تعَدُّد (المسامحة)، والمناصحة، والتذكير -بالتكرير-، والترخيب، والترهيب...

إلى الجبّاريومَ الدينِ نَمْضِي وَعِنْدَ اللَّهِ تَجْتَمِعُ الخُصُوم

... فإذا (فشلت) هذه (المحاولاتُ) -كُلُّها-، وكان ذاك المنحرفُ لا يزالُ مغروراً بفساده، و(مُصرّاً) على إفساده؛ بما يعودُ على الأمَّة بالبلاء، وعلى شباب الإسلام بالابتلاء (١٠)؛ فالواجبُ الحَتْمُ -والحالَةُ هذه -كفُّ فساده، وقمعُ إفساده؛

<sup>(</sup>١) انظر كتابي «صيحة نذير» (ص ٨)، وكتاب «مدارك النظر» (ص ٣٣٨) للأخ الشّيخ عبد المالك رمضاني - وفّقه اللّه -.

وذلك من بابَّةِ: (آخِر الدواء الكِّيِّ)، والعلمُ هو الشِّفاءُ (الوحيدُ) للعِيِّ!!

والناظرُ في كلام أهلِ العلمِ: يرى -بجلاءٍ - ائتلاف كلماتهم على هذا الأصلِ الشرعيِّ المعتبر -ولكنْ؛ عند ذوي الحلْم والنَّظر (١) -؛ فلْيُراجع -مثلاً «مجموع الفتاوى» (٢/ ١٣٢) -لشيخ الإسلام-، و«شرح مسلم» (٢/ ١١٣) -للإمام النووي-، و«فتح الباري» (١١/ ٤٧٢) و٤٧٣) -للحافظ ابن حجر-، و«الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع» (٢/ ١٦٨) -للإمام الخطيب البغدادي-.

فماذا يَنْقِمُ علَيَّ -هذا (الرويبضةُ التافهُ) -ومَن تابَعه دون أَنْ يتَحَقَّقَه!! وبكَذِبِه صدّقه!- في أُمْرِ راعَيْتُ فيهِ قَواعِدَ الفِقْهِ الرّائد؛ «دَرْءاً للمخاطِرِ والمَفَاسِد »(٢)؛ مُوافِقاً -بِذلِك- أَهْلَ العِلْم الأماجد، رُغمَ أَنْفِ كُلِّ حاقِدٍ وحاسِد -مُفْسِدِ وَفاسِد-؟!

﴿الَّذِينَ آمنوا وَلَمْ يَلْبِسوا إِيمانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدون﴾... لَوْ كَانُوا يَعْلَمُون!] (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر مقالَ: (الأمْن: مهمّة مَن؟) - «المجلّة السلفيّة» (العدد: ٦، ص٣٣)- لفضيلة الأخ الدكتور الشيخ عبدالسلام بن برجس آل عبد الكريم -نفع اللَّهُ به-، وكتابَهُ -النافع-: «قطع المِراء في حكم الدخول على الأمراء» (ص١٠٥-١١١).

ويُنظر -أيضاً- «تحرير الأحكام في تدبير أهل الإسلام» (ص٦٣-٦٤) للقاضي ابن جماعة. ثُمَّ إِنِّي أقولُ -ههنا- أمرًا مهمًّا؛ وهو:

أنّي على استعدادٍ -تامّ- أن يُرفَع أمرُ هذه (المسألة) -بعينها- إلى عُلماءِ (اللجنة الدائمة للإفتاء) -مُجتمعين أو مُنفردين-؛ ليكون قولُهم -حفظَهم اللّه- هو الفصلَ فيها -بائتِمان-...

أم أَنَّكم(!) ستقولونَ (الآن): (هؤلاء علماء سلطان)؟!!

وانظر ما تقدّم (ص ٩٣) -مِن بيان-.

<sup>(</sup>٢) انظر ضوابط هذه القاعدة، والصورَ عليها في «إعلام الموقّعين» (٣/ ٦-٧، و١١٧)، و«الفروسيّة» (ص٢٦) كلاهما للإمام ابن القيم.

 <sup>(</sup>٣) كُـلُّ مـا بيـن المعقوفين -من الصفحةِ قبل السابقة، إلى هنا- نقلتُه من كتابي «صفعات البُرهان على صفحـات البُهتـان»، (ص٧-٨) -المُؤلَّف بتـاريخ: ١٤/جُمادَى الأولى/سنةَ ١٤٢١هـ، ولم أنشُرُه إلى الآن!!- وهو ردُّ على (بعض) فِرَى (الرويبضة) -القديمة-!! واستعداءاتِه(!) ذاتِ الفتنةِ المُقِيمَة!!!

أَقُـولُ: فما أَلْغَرَ به هذا (الرُّويبضةُ) -هنا-، وصَرَّحَ به (!) -هُنَاك!-: (لا بُدَّ) مِن إلحاقهِ -لزوماً!- في المُلاعنة السابق ذِكرُها، والمباهلةِ المتقدّم طلبُها...

ومن عَجَبٍ -ولا عَجَب!- أَنَّ بعضَ مَن (كان) يُظَنَّ فيه (دينٌ) مبرور، وعقلٌ [منصور]!! -من الدكاترة (!) المعروفين!- تابَعَ هذا المفتري على افترائه، ووافقه (!) على شقائه وبلائه؛ فطيّره في عدّدٍ مِن مَجالسه، وَ (لَفَظَهُ) لبعضٍ مُجالِسه!!

بل (تَزَيَّدَ) -هذا- على ذيّاك (الرويبضةِ) فيما كَذَب؛ بِتَعْيِينِ (!) المراتِب، وتحديد (الرُّتَب)!!

فَاللَّهُمَّ أَجِرْنَا فِي مُصِيبَتِنَا، وارْزُقْنا [عوض] خيرٍ فيه!! (ليَنْكَشفَ) (!) له - «حقيقةً» - افتراءُ هذا الظّالم السّفيه !!

دلاَّهُمُ بغُرورٍ ثمَّ أَسلَمَهم إنَّ (الجهولَ) لمَن والاه غرّارُ

... فهذا -وأمثالُـهُ!- مع (الرويبضةِ) الكاذب، في (خندقٍ) واحدٍ!! والتحدِّي لهم -جميعاً- هُوَ هُو!! مُباهَلةً ومُنازَلَةً...

تاسعًا: ثـم تمّم (!) (الرويبضة) كلامَه (ص١٠٩) -قائلاً- مُشيراً إِليَّ في غيري (!) -ضمن كلامِ (إنشائيّ) هزيلِ ذليلٍ!-:

«... ولم يكتف بما صنع؛ فعلَّم غيرَه كيف يَمْشي مُتَقَبِّعاً الإثم على ضلالته...»!! إلى آخِر كلماتهِ المُخْتَلَّةِ (المهزوزةِ)!!

#### □ دفاعًا عن الذين آمنوا :

قلتُ: إنّما يُشير إلى أخينا الكبيرِ الفاضل؛ الأستاذ الدّكتور المحقّق: فضيلة الشيخ باسم بن فيصل الجوابرة -نفع اللّه بعلومه-؛ فكرَّ عليْه بأوصاف مُستشعة، وقدَحَهُ بصفات مُستقبحة، مُسْتَشْنَعة -هي بقائِلها أَلْيَق! وَبِمُتَقَوِّلها أُوفق!-؛ قائلاً (!) -بعد وصفهِ له بالنفاق!-:

«... وامتدّت يده الآثمة ليكتب ما يُملي عليه شيطانه؛ افتراءً وكذباً، وتحريضاً بحق اللجنة الدائمة التي يَشْرُف هو وأمثاله بذكرهم، وبِحقّ الأستاذ الشيخ محمد إبراهيم شقرة، وراقم هذه السطور»!!

ثم قال -فيه- عبارات قبيحةً فجةً أُخرى؛ مِن مثل: (الفم المائل، واللسان المعوج)!! و(عُقوبة هذا الآثم)! و(خُبث صُنعهِ)! و(أفراخ المرجئة)!! إلخ...

وكلُّه ناشئ عن غيظٍ ممتلئ! وعن حَسَدٍ مُهتَرِئ!! مِنْ جاهلٍ مُجتَرِئ !!! ... فهي لا تَحوِي (بَحثًا) يُرَدُّ ! وليس فيها (مسائلُ) تُصَدُّ !! وإِنَّما (إِنشَاءٌ) فارغٌ يُعَدُّ !!!

عاشرًا: ثم أشار في نهاية (!) تعليقهِ -تلميحًا- إلى رسالة أخينا الأستاذ عزمي بن فيصل الجوابرة -وهو الشقيق الأكبر للدكتور باسم-؛ المُعَنْوَنةِ باسْمِ: «ماذا ينقمون من الإمام الألباني، ودعوته، وتلامذته؟!»؛ الّتي كَشَفَتْ شيئاً يسيراً جدّاً (!) ممّا أُلجئ إلى كتابتهِ أخونا الأستاذ عزمي؛ نتيجة تجارِبه الشخصية، ومواقفه الذاتية؛ وليس مُجرَّد (روايات عنعنية سماعية) -كما كَذَبه المفتري (صه١٠)!- بِصَلَفٍ مُهتَري-!!

فالنقضُ على هذه الكلماتِ الهاوِياتِ -جميعِها- من وُجوهِ:

أوَّلها: أنَّ فضيلة الدكتور الشيخ باسم الجوابرة -حفظه المولى- أَجَلُ مِن أَنْ يُقْبَلَ فِيهِ قَولُ مُفْترٍ حاسد، ومتقوِّلٍ جاحد.. وليس ما قيل فيهِ إلاَّ تطاوُلاً مَشينًا كثيرًا، وحِقداً حِزبيًّا كبيراً!!

وأمَّا (النَّفَاقُ) -المَرْمِيُّ بهِ-: فقائلُهُ -لسوءِ ما بهِ- أَوْلَى بهِ (١)؛ لأنَّه كلامٌ بلا زِمام، يُورِدُ صاحِبَه مهالكَ الرَّدى في مَهَاوي الحِمام!!

<sup>(</sup>۱) انظر ما تقدم (ص ۷۰).

إنَّه إِيذاءٌ لأهلِ الحقِّ شديدٌ هواه -غيرُ مُتناه-...

ف ﴿ دَعْ أَذَاهُمْ وَتُوكُّلُ عَلَى اللَّهُ ﴾ ...

ثانيها: أمَّا ما عدَّه (!) (كذباً، وافتراءً، وتحريضاً..) فهو فِرية بلا مِرْيَة...

ولقد طلبتُ من الأخ الدكتور باسم -زاده اللَّه توفيقاً - أن يُوافِيني بنسخَة ما كتَب؛ ممّا عليه -به - ذلك الأقّاكُ افترى وكذّب -؛ ففعل -جزاه اللَّه خيراً -؛ وهذا نصُّ كلامِه بالسُّطور -وهو مُتداوَلٌ (!) مشهور -:

"الموقفُ مِمّا هو واقعٌ بين محمد شقرة، وأبو رحيّم، ولجنة الإفتاء بالسعودية -من جهة-، وعلى الحلبي وسليم الهلالي ومَن معهما -من جهة أخرى-: هو موقفٌ شرعيٌ محض وليس شخصيّاً؛ فما ينتصر له علي الحلبي وسليم الهلالي في مسائل الإيمان، والكفر، والحكم بما أنزل اللَّه هو الحقُّ الذي لاحقَّ سواه، وهو نفسُه الذي أخذناه عن الشيخ الألباني -رحمه اللَّه- قبل ما يقرب من ثلاثين سنة.

ومسألة الحكم بغير ما أنزل اللَّه التي يقع فيها الحاكم المسلم الذي يشهد (أن لا إله إلاَّ اللَّه، وأن محمداً رسول اللَّه): مبنيَّةٌ على التفصيلِ -وَفْقَ ما صحّ عن الصحابة والتابعين- في أنّه ليس كفراً يخرج من الملّة».

فأقول:

فأين الافتراءُ؟!

وأين الكذبُ؟!

وأين التحريضُ -أَيُّهذا الأرعنُ المريض-؟!

إعكِس تكُن أنت المُصيب، ولن تضِلُّ أو تخيب!!

لقد استخفّ هذا (الرويبضة) -ومن يمدّه بمدده، ويُملي(!) عليه بمائه وإنشائه !- بعُقول أقوامِهم (!)، واستمرؤوا الاستهانة بأنصارهم، و(حُلَفائِهم)!!

فه اللَّ آنَ الأوانُ لِيَقَطَةٍ ناشطة، و(انتفاضةٍ) باسِطة: تَقمعُ باطلَهم، وتدرأُ سوءَهم!!

ثالثها: لَنْ نُجاري (!) هذا (الأفّاك) بما استحلاه (!)؛ من إلقاء الكلام على عواهنه بمحضِ هواه؛ فكلُّ من يُحسِن الإمساكَ بالقَلَم: يستطيع تسويدَ ما يُريد، كما يريد!!

ولكنْ؛ مَن ذا الذي يُراقبُ ربَّه، ويُرافقُ بالإخلاص قلبَه؟!

🗖 كتاب ، وصواب :

في الانتصار للعلامة الألباني »

رابعها: كتابُ أخينا الأستاذ عزْمي بن فيصل «ماذا ينقمون من الإمام الألباني، ودعوته، وتلامذته؟!» كتابُ حقّ خالص؛ لا يَحْوي إلاَّ نُقولاً مدقّقة، ومقالاتٍ موثّقة! فمِن أجل ذا: لم يجِدوا -أمامَه- إلاَّ التسفيه، والتمويه!! والكلُّ قادرٌ عليه !!

وأما قـولُ (الرويبضـة) -في مقامِهِ هذا- أخيراً!- حول الكتاب المذكور: «وَدِدنا معها لو تفضّل علينا بتوكيلِنا بتوزيعهِ...»!!

فأقول: هذا الكتاب -أمامكم! - في المكتبات؛ فاشتروه إن كنتم صادقين؛ ولَسْنَا -نحْنُ- بمُستطيعين (!) أَنْ نَفعلَ ما تَفعلون! وأَنْ نُوزِّع ما له تُوزِّعون (١)!!

فليس لنا مِن مَدَدٍ! -طيلةَ المُدَد، وبلا عَدَد!!- إلاَّ مِن اللَّهِ الواحد الأحد الصَّمد...دعوة نقية سلفية ﴿لا شرقية ولا غربية﴾...

حادي عشرَ : ثم كانت السطُورُ الثلاثةُ -الأخيرة- في كتابه (ص١١٠) -حول (الإرجاء، والأرحاء، والإرخاء)!- مِن مقدّمة

<sup>(</sup>١) وإنِ (انعكست) الصورةُ في بعضِ الأمر (!)؛ فذلك من توفيق اللَّهِ لنا، وخذلانهِ -سبحانه- لهم!

ف ... الحمدُ للَّه.

«حقيقتهِ» (صفحة: ٧- الطبعة الثالثة) -الأولى!- الّتي لا تتجاوز أربعَ صفحات!

وقد رددتُ على كلامه -وهَذْيهِ -هنا وهناك! - في رسالتي «طليعة كشف الجهل المخيِّم من أباطيل د. محمد أبو رحيّم»!! -بما يزيدُ عليها -والفضلُ للَّه- عشرين ضعفاً!! -.

هُدَّتْ معاقِلُهُم واستُؤْصِلوا فَعَدَوْا منهم قتيلٌ ومنهم مُوْثَقٌ عاني ولا أُعيدُ -بالحقّ- كما أعاد، وقد أزيد؛ إذا -بالباطل- زاد ...

# □ الخاتمة مسك -إن شاء الله-:

وأخيراً: «يؤسفني أن أقول: إنّ (الرويبضة التافه) لم يُصِب، ولم يُوفَّقَ في شيء مما قاله، وإنّما كان -فيما يبدو! - مدفوعاً (!) إلى (١) كتابته، وكان التحامُلُ هو الطابعَ العامَّ لكلامه؛ من أولهِ إلى آخرِه.

ولقد أساء الدكتور (!) بكلامه إلى نفسه -أولاً-؛ حيث ورَّطها في أخطاء ظاهرة الشناعة، ثم أساء إلى «الحقيقة» -في نفسها- حيث ظلمها، وتجنّى عليها .

فهل للدكتور (!) -في ضوء كشفنا «لحقيقته» - أن يُراجع نفسَه، ويرجعَ عمّا قاله، عملاً بالمثل القائل: «إنّ الرجوعَ إلى الحقّ خيرٌ من التمادي في الباطل».

هذا ما نرجوه!

واللَّهَ نسأَل أن يهدينا جميعاً سبيلَ الحقِّ والإنصاف، وأن يُعيذَنا من شرورِ أنفسِنا وسيِّئات أعمالنا»(٢) -دون إجحاف-...

<sup>(</sup>١) و: على ..!

<sup>(</sup>٢) من كلام الدكتور الشيخ محمد خليل هرّاس -رحمه اللّه- في آخِرِ كتابِهِ «الحركة الوهّابيّة » (ص٧٩) -بتصرُّف-.

ولكي يكونَ الخِتامُ شَهْداً طَيِّبَا - الأهلِ الحقِّ-، وعَلْقَماً مُرَّا -على مَن خَالَف الحقِّ! وعَلْقَماً مُرَّا -على مَن خَالَف الحقَّ! - أُورِدُ هذِه القَصيدَةَ (الخَمْسِينِيَّة) (١) الّتي نَظَمَها (بِيُمْنِ صادِقٍ) - ولا نُزكيه على اللَّه- شاعرٌ من شعراءِ الدّعوة السّلفيّة - زاده اللَّهُ توفِيقاً، وجَعَلَ الحقَّ له طريقاً-..

قالَ -سدَّدَه اللَّهُ-:

## □ المئوية السلفية :

إنَّ الزَّم ان بأهلِ الله لَمُضَيِّع عَجَبي شدِيدٌ إنْ يكادُ لَيَنتُهي محجد لل خويٌّ بل عَوِيٌّ ناتئ مماذا يُقالُ لمثلِ ولِشَكْله؟! ماذا يُقالُ لمثلِ ولِشَكْله ولِشَكْله فإنِ اسْتَجابَ -وهل لنا من مثلِه فإنِ اسْتَمَرَّ على الضّلالِ فشَأْنُهُ وإنِ اسْتَمَرَّ على الضّلالِ فشَأْنُهُ يا سادِراً في غَيِّهِ ماذا بدا؟! يا سادِراً في غَيِّهِ ماذا بدا؟! خابَتْ «حَقِيقتُكَ» الّتي هي باطِلٌ خابَتْ «حَقِيقتُكَ» الّتي هي باطِلٌ فيها الهُراءُ وحِقْدُ نَفْسِكَ ظاهِرٌ فيها الهُراءُ وحِقْدُ نَفْسِكَ ظاهِرٌ ماذا أَضَفْتَ؟! وهلْ أَتيْتَ سفاهَةً ماذا أَضَفْتَ؟! وهلْ أَتيْتَ سفاهَةً في إِنْ اسْتَفَقْتَ وقلتَ: إيْ؛ فنكَامَةً وإنِ اسْتَفَقْتَ وقلتَ: بل لي سالِفٌ وإنِ اسْتَفَقْتَ وقلتَ: بل لي سالِفٌ

لاسِيما رَجُلِ النّقائِصِ والصّدي في كُلِّ أَمرٍ غيرِ شِسبْهِ الأعْبُدِ بيسنَ النَّخِيلِ بفِسْلِه المُتَمرِّدِ النَّخيلِ بفِسْلِه المُتَمرِّدِ اللَّا البَيَانُ فَتَمَّ يُوضَحُ مقْصِدِي في أَن يجيبَ! - فأَوْبَةٌ مِنْ مُبْتَدِي وَبَالُنسا رَشْسَقٌ بِقَفْدٍ أَجْرَدِ وَبِالُنسا رَشْسَقٌ بِقَفْدٍ أَجْرَدِ أَبُريدُ جهلَكَ قُدُوةً للْمُقْتَدِي؟! وَبَالُنسا مُخالَف قُدُوةً للْمُقْتَدِي؟! فيها مُخالَف قُدُوتً الإمامِ السّلِدِ فيها مُخالَف قُدُوبً الأمامِ السّلِدِ في مِن أَهلِ سُوءٍ؟! فلتُخِبْ مِن جاحِدِ وتفاهَ أَلْفُحُوى وَمَذْهَبُكَ الرّدِي وتفاهَ أَلْفُحُوى وَمَذْهَبُكَ الرّدِي بجدِيدِ قولٍ أَمْ بسأَمْرٍ أَوْحَدِ؟! وطَلَبْتَهُ بل فَلْتَ: هيّا؛ يَحْرَدِ وطَلَبْتَهُ بل فَلْتَ: هيّا؛ يَحْرَدِ

<sup>(</sup>١) وأَضفتُ إليها -بَعْدُ - أَكثَرَ من (خمسين) بيتًا أُخرى -على نَسَقِها-؛ فصارت -والمِنَّةُ للَّهِ- «المِتَويّة السّلفية على أهل الأهواءِ الرّديّة»...

وإذا بــه (سَــفَرٌ) بعِيدُ المَقْصِدِ ما بين كالِح وَجْهِــهِ والأسْـوَدِ وَمُضَيَّ عِ وَمُقَطَّ عِ وَمُشَرِّدِ بَينَ الجُموع مِن الشّبابِ الْـبُرّدِ ماذا تقولُ إذا حُشِرْتَ لِمَوعِدِ؟! لك قَطَّعَتْ مِن ثَوْبِها ما ترتَدِي قَــزَمُ الجَهالَــةِ إذ يَـرُوحُ ويَغْتَـدِي جانِي الثّمارِ بوَسْطِ صَحْرا فَدْفَدِ أَمِنَ الرِّجالِ أَم اسْتَشَبَّ كَأَمْرُدِ؟! ذا لِحْيَـةٍ؟! فَهَـلِ اسْتَعَنْتَ بشاهِدِ!؟ وَمُوَضِّحًا لَكِنْ لِشَـرِّهِ مُسْرَدِ في عِيِّهِ؟! فكأنَّهُ مِن أَعْمُدِ نَسْــلُ التَّكَــبُّرِ خالِفــاً عـن تـــالِدِ إلاً بِسَـــلْبٍ مِــن كَــلام الوالِــدِ وَهْـوَ الْمُشَــبَّهُ ذي الْعَصــا بِــالْمِرْوَدِ يَهْـوِي بِمَـوْج دُونَ مَـوْجِ عــائِدِ؟! وَحْيَ «الرُّدُودِ» وَجَنْبُهُ لَمْ يَرْقُدِ؟! سَبّاً وَشَتْماً وَارْتِجافَ الحُسّدِ والطَّعْنَ في دِينٍ بِجَهْدٍ مُجْهِدِ يوماً لِعِلْم مِنْ إمام (مُهْتَدِي)؟! في حالِ ذاكَ الْمُسْتَخِفِّ اللاَّحِدِ

لا نَهْ جَ فِيك ولا إليْك ولا لـــهُ فانْظُر خَسِئْتَ إلى سَوالِفِ جَمْعِكُمْ مــا بَيْنَ مُنْخَنِتِ وَمَوْقُودٍ هُنـا يا مَن (تَدَكْتَرَ) وانْحَنَتْ أَوْداجُـهُ أَوْ بين جَمْعِ مِن نساءٍ كُشِّفَتْ فَارْضَ الْمَهانَةَ لا أباك فإنّما (عماصِ) الشَّريعَةِ والكِتابِ وَسُنَّةٍ عَيْبُ الرِّجالِ ولَسْتُ أَدْرِي مُنصِفًا أَمْ شَبَّ عن طَوْقِ الرَّضاعِ فَخِلْتَهُ فإذا به يُدْنِي الدَّواةَ مُسَـودًا وهـــل الْتَقَيْــتَ بِـــهِ لِتَعْــرِفَ شــــأْنَهُ غِـرُّ الْمَقـالِ سَـفِيهَةٌ أَفْعَالُـهُ ماذا دَهاه!؟ ولَيْسَ يُحْسِنُ جُمْلَةً مَــاذا بَــلاه!؟ ولَيْـسَ يُفْصِــحُ قـــائِلاً ماذا رَمَاهُ بِوَسْطِ بَحْرٍ مائِج وَمَتَى بدا شيطانه يُوحِي لَه واللَّـــهِ لَـوْ رُمْتَ «الـرُّدُودَ» وَجَدْتَهـا وَمَقالَــةَ السُّــوأَى وحِقْداً بالِغـاً وَتَسَاوُّلِي: هل كانَ ذَلِكَ طالِباً أَمَّا الْجَوابُ فَظَامِهُ بَلْ بَيِّنٌ

وأَراهُ مَعْ صَحْبِ لَعهُ في «رَدِّهِمْ» (كبَهيمَ \_ قِ عَمْياءَ قادَ زِمَامَها فَاهْنَــأَ (عُوَيْـصُ) وَمَـنْ تُدافِـعُ عَنْهُـمُ وَاعْلَمْ بِانَّ (الْبُزْلَ) أَشْيَاخٌ لَنَا ف (النَّصْرُ) مِنْا حامِلٌ قُرآنَا والشَّالِثُ (الْمَشْهُور) فِينا مُحْتَـذِ و(عَلِيُّهُمْ) في ذا «الْكِتَابِ» كأنَّهُ وَبَقِيَّـةُ الأشــياخِ (يُسْــرٌ) (باسِــمٌ) هَـذِي اللُّيُوثُ لَــا فَهَــاتُوا جَمْعَكُـمْ الله بسين ثياب زُور شائن والْجَـــامِعِينَ لِكُــلِّ رأْسٍ تـــالِفٍ لَكِنْ أُسودُ الْعِلْم أَشياخٌ لَنا يُبدِي عَوارَ مَقالِكُمْ «بُرهانُكهُ» بالسُّـــنَّةِ الْغَـرَّاءِ يَعْلُـو أَمْرُنــا هذا الْقَرِيضُ بَيانُ حَتَّ فالتَّي والحَمْـدُ للَّــــهِ الْعَظِيمِ إِلَهِنــا وأَقولُ -على نَسَقِهِ ورَوِيِّهِ، وقافِيَتِه-: شكر الإله مُنافِحاً في شِعْرِهِ ردّاً على هذا الجَهُــولِ مُداويـــاً فَمُدَافِعٌ عـن ذِي الشُّـيُوخ بِشِـعْرِهِ ذا (نساصرٌ) شُسنَنَ النَّبِيِّ الْمُصْطَفَي

مَثَلاً شَبِيهاً بالْمَقالِ السائِدِ أَعْمَى على عِـوَج الطَّرِيـقِ) الْحَائِدِ كأبِي رُحَيْم ذي (اللَّبُونِ) السَّارِدِ هُمْ شَوْكَةٌ في جَوْفِ حَلْقِ المُعْتَدِي و(سَلِيمُنا) مِنْهُ الْهِلالُ إلى غَدِ حَـذْوَ الْبَقِيَّـةِ في اتّباع مُحَمَّدِ نــارٌ تَلَظَّى فَـوْقَ رأْسِ عَمَـرَّدِ وكذا (حُسَيْنٌ) نَحْوَ خَيْرِ الْمَوْرِدِ جَمْعَ التَّفَرُقِ والضَّلالِ الْمُكْسَدِ والْحَامِلِينَ سِمَاتِ زَيْفٍ مُغْمَدِ ذي نْهَـج سُــور والْحتِـلالِ عقــائِدِ يُؤْتُونَكُمْ كَشْفاً بِسَهْم مُوقَدِ والْحَتُّ يَبْدُو في شـدِيدِ الْمَشْهَدِ وَلِوَاؤُنَا فِي عِزَّةٍ مِنْ سُـوْدَدِ هامَ الجَهُولِ بِسَيْفِهِ الْمُتَجَرِّدِ ثُمَّ الصَّلاةُ على النَّبِيِّ مُحَمّدِ

هُ وَ (صادِقُ النُّمْنِ) بِكُلِّ تَوَدُّدِ مَرَضَ النُّهُ وسِ؛ فذاكَ مِثْلُ مُعَقَّدِ ذا ذَبُّ هُ عَنْ حَقِّ رَبُّ أَوْحَدِ فُلْ كَ(الْبُخَارِيُّ) وَقُلْ كَ(مُسَدَّدِ)

(داودُ) و(ابْنُ شُعَيْبٍ) مِثْلُ الـ(أَحْمَدِ) فَاخْرَسْ عَدُوَّ الْحَقِّ أَوْ فَلْتَرْقُدِ وكَذَاكَ نَهْجُ لِلْحَبِيبِ مُحَمَّدِ ك (ابن العُثَيْمِينِ) و (بانِ) الأنْجُدِ ( عَبَّادُنــا ): فَتَوَافُــتُ المُتَوَحِّــدِ لا لَيْسَسَ ذاكَ سَفَاهَةَ الْمُتَلَغِّدِ بَـلْ (حالُــهُ) في حَــيْرَةِ وَتَلَـدُّدِ فَتَصَـــوُّفٌ وَتَحَـــزُّبٌ بِتَعَدُّدِ مِنْ بَعْدِهـا: تَكْرارُ دُونَ تَجَدُّدِ هُوَ بِاحِثُ فِي دَفْتَر مُتَباعِدِ هِى طَعْنَةٌ كُبْرَى بِنَحْرِ الْمُعْتَدِي ذَهَبَ الْهَـوَى فِيهـا بِعَقْـلِ أَنْكَـدِ فَضْلاً عَنِ (السَّلَفِيِّ) ذَاكَ الأَمْجَدِ أَشْـــئِمْ بِـهِ في عَقْدِهِ ذاك الرَّدِي وَعَقِيدَةٍ هُووَ مُرْجِئِ ! ؟ يما سَميِّدِي هذا انْعِكساسُ الأمْسِ يَـوْم أَوْ غَـدِ يـــــأتِيكَ بالأنبـــاءِ دُونَ تَــزَوُّدِ لا كالأديب الْقَوْلِ بَلْ بِتَنَمْرُدِ فَالْكُلُّ شَوْكٌ مِثْلُ حَالِ الْقُنْفُدِ حَسَداً وَجَهْلاً مِثْلُهُ لَمْ يُعْهَدِ نَشْراً لَها بِالنُّورِ خَيْرُ المَعْهَدِ وكذاكَ (مُسْلِمُ) (تِرْمِذِيُّ) (ماجَةٌ) ذِي عُصْبَةُ التَّحْدِيثِ فَخْرُ رِجالِنا فَعَقِيدَةُ الأسْدلافِ رأْسُ طَرِيقِنا لا فَرْقَ فِيها بَيْنَ أَشِياخ لَنا وَكَذَا (الرَّبِيعُ) كذاك (مُقْبِلُ) مَعْهُمُ وعقيدة التَّوْحِيدِ تَجْمَعُ شَـمْلَهُمْ أَمَّا الجَهُولُ (رُحَيِّمٌ) لا كاسمِهِ تلكَ الْمَصالِحُ شَرَّقَتْ أَوْ (غَرَّبَتْ) ف «حَقِيقَةً» أُولَى كَذَلِك «أُخْتُها» كالتّاجِرِ الْفَلِسِ الظَّلُومِ لِنَفْسِهِ فَهُ وَ (الرُّوَيْبِضَةُ) الطَّعُونُ بِشَيْخِنا تُهَــمٌ كَلَيْلِ الْوَالِهِينَ صَبَابَـةً لا لَيْسَ يَعْرِفُ (مُرْجِئاً) مِنْ (خارج) ف (أَبُو الْمُعِينِ) مَعِينُهُ = إيمانُهُ والشَّــيْخُ (ناصِرُنــا) الْعَلِيمُ بِسُــنَّةٍ هـذا انْقِـلابٌ في التَّصَوُّر فاشـلٌ لا لَيْسَ مِنْا جِاهِلٌ مُتَحَوِّلٌ زدْ فَسوْقَ هـذا فُحْشَ قَـوْلٍ فَاسِـدٍ لا لَيْسَ يُعْرَفُ رأْسُهُ مِنْ رِجْلِهِ ثُمَّ الطُّعُمونُ بـ(مركــزٍ) فـي مَوْقِع! ف(المركزُ الْعِلْمِيُّ) (مَرْكَزُ) سُنَّةٍ

مِنْ كُلِّ طالِبِهِ وَمِنْ مُسْتَرْشِدِ و(الأنْدَنُوسِ) و (لُنْدُنَ) الْمُتَباعِدِ حِرْصاً عَلَى عِلْم كَدُرٌ الْعَسْجَدِ لَكِنَّهُ عَنْ جَهْلِهِمْ لَمْ يُوصَدِ أُكْرِمْ بِــهِ مِنْ عــالِم ومُجـاهِدِ حَتُّ كَمِثْل (صِنَارَةِ) الْمُتَصَيِّدِ فَالْعَقْلُ يَهْدِي (للصَّغير) الْمُبْتَدِي فَضْ لا عَن التَّكْفِيرِ لا لا تَعْدُدِ فَلْيَهٔ لَنْ بِالدُّنْ لِيَخْمَدِ لا تُغْنِي عَنْ عِلْم وَلَكِنْ كالدَّدِ (بدَكـاتِرِ) عَرَفُوا الْعُلُومَ بِجَيّدِ بالْكِبْرِ في رأْسٍ عَنِيدٍ جَلْمَدِ لا (شقْرَةٌ) لا حُسْنُ لَوْنِ زائِدِ فَسَوادُهُ فِيهِ سَوادُ الأسود هَـلْ يا تُرَى قَدْ كانَ مِثْلَ الرَّاقِدِ؟! بَلْ أَيْنَ (خِلاَّنُ) الزَّمانِ الأوْرَدِ؟! أَفَكُلُّ هـذا ضـائِعٌ بِـتَزَهُّدِ؟! مِنْ باطِلِ النَّهْج؟! فَفِيمَنْ تَقْتَدِي؟! لا مِثْلُ هذا أَوْ كذاكَ الْفاسِدِ (حُلَفَاءُ) أَعْوانٍ فَهُمْ كَمُعَانِدِ: جَمْعٌ غُشاءُ السَّيْلِ قُلْ كالأزْبُدِ

ذا (مركزٌ) تَهْوِي القُلُوبُ لِنَحْوِهِ ف (كويتُ) أَوْ (نجدٌ) وَمِثْلُ (إمارَةٍ) مِنْ شَرْقِ أَوْ مِنْ غَرْبِ أَوْ مِن بَيْنِهِم فإذا (بِهِمْ) فَتَحُوا -ضِرارًا- (مَرْكَزًاً) أَيْنَ (الْبُخارِيْ) مِنْ غَرُورِ باسْمِهِ فالإسْــــمُ لا يُغْنِــي ولا سِــــمَنٌ وَلا نَظَرُوا فَلا طُلاَّبَ تَقْصِدُ بَابَهُ زَهِـدُوا بِهِـمْ فالْجَهْلُ حالُ (كبارِهم) أُمَّا الْفَخُورُ بِمَنْصِبِ وَ (تَدَكْتُرِ) تِلْكَ (الشَّهادَةُ) مِثْلُ زُورٍ قاتِم لا لَسْتُ أَطْعَنُ بِالشَّهَادَاتِ وَلا لكِنَّ (طَعْنِي) في الْجَهولِ (مُدَكْتَراً) لا لَيْسَ يُغْنِي عَنْ سَـوادِ فِعالِـهِ فَهُ وَ الظَّلُومُ وَمُظْلِمٌ فِي ظُلْمَ إِ أَمَّا (الْمُقَدِّمُ) لِلْجَهُولِ «كِتابَهُ» أَيْنَ (الوَفاءُ) الْحُرُّ مِنْ أَصْحابِهِ؟! عِشْرُونَ عاماً زِدْ عَلَيْها مِثْلَها أَتُبَدِّلُ الْحَدِّقَ النَّقِيِّ بِضِدًهِ ذاكَ الصَّحِيحُ فَعِلْمُهُ مُتَاصِّلُ (إحْسانُهُمْ) (حَسّانُهُمْ) و (رُحَيّـمٌ) للشَّعيْخِ بَلْ للنَّهْجِ بَلْ لِدُعاتِهِ هـم كـالغريقِ بِلَجَّــةٍ وتَفَـرُّدِ هُـوَ مَنْهَجُ السَّلَفِ الصَّحِيحِ الأرْشَدِ دُونَ الْحَواضِرِ فَهْيَ حَقُّ (شَواهِدي) لا فَـرقَ بَيْـنَ الْبَعْـرِ أَوْ كَزُمُرُّدِ مِنْ (ساخِنِ) أَوْ بارِدٍ مُتَجَمِّدِ دون الدِّباغــةِ نَتْنُهـا لـم يُبْعَـدِ تَسْعَدْ بِـهِ لا أَنْ تَكُونَ كَـأَلْوَدِ لا أَنْ تَقُولُـــوا قَالَـــةَ الْمُتَعَرْبِــدِ ذا ظَــاهِرٌ لِلْعَيْـنِ بَـلْ لِلأَرْمَــدِ لِلْحَقِّ فَاقْبَلْ أَوْ لِتَتْرُكُ لِي يَدِي مِنْ شَامِ اَوِ مِنْ مُنْهِم أَوْ (مُنْجِدِ) في مِصْرَ أَوْ (سَفَر) لِذاكَ الأَبْعَدِ لا للصَّحالفِ حَسْبُ دُونَ تَرَدُّدِ مُتَجَهِّ زُونَ بِها لِرَدِّ الْمُعْتَدِي فىي أَنْ تَكُـونَ (شــواهداً) كَزَبَرْجَـدِ كالسَّيْفِ مَسْلُولِ الْحَدِيدِ الْمِبْرَدِ مَعْ حِقْدِهِمْ كالْحاسِدِ الْمُتَمَعْدِدِ مَهْما تَرَى مِنْ قائِم أَوْ قاعِدِ دونَ اعوجـــاج للقباحــــةِ تَرْتَــدي (يَعْلُو) بِها في الْحَقِّ مِثْلَ الْفَرْقَدِ ذي سبعةٌ: سبعون؛ (هـا) فَلْتَنْقَـدِ بِدَع الضَّلالَةِ عِنْدَنا لَمْ تُوجَدِ

(ثـالوثُ) حقد والجهالـةُ مركبٌ حَقِّاً تَرَكْتَ بِمِثْلِ هـذا مَنْهَجـاً فارْجِعْ إلى ماضٍ جَمِيلِ ذِكْرُهُ و(الْجَوْهَـــرِيُّ) كلاقِـــطٍ مُتَســـاقِطاً هُــوَ (ناشِـــرُ) الْبِـدَعِ الْغَلِيـظِ إِهَابُهــا لكنّها (أُهُبُ) الجهالةِ كلّها فاسْمَعْ -هُدِيتَ الرُّشْدَ- نُصْحاً صادِقاً خَيْرٌ لَكُمْ -(خُلَفَاءُ)- صَمْتٌ مُطْبِقٌ أَوْ فِ اتْرُكُونِي لِلْحَقِيقَ \_ قُهـا يا ذاكَ دَعْ لَوْمِي فِإِنِّي ناصِرٌ لَـوْ أَنَّ جَمْعَكُـمُ كَبِـيرُ تَحالُفٍ أَوْ مِنْ (شُرُور) الغَرْبِ أَوْ مِنْ (قُطْبِكُمْ) أَقْلامُنا ورماحُنا ورماحُنا ورماحُنا أَمَلِى بِرَبِّ الْكَوْنِ يَعْظُمُ دائماً فِيها (الْبَراهِينُ) الْكِسارُ بِحُجَّةٍ زِدْ فَوْقَ هَذَا كِذْبَهُمْ أَشْدِمْ بِهِ لَكِنَّ حَبْلَ الْكِذْبِ دَوْمًا قَاصِرٌ هــذي الفضيحــةُ نحوَهـم ذا ســيرُها و(النَّصْرُ) دَوْماً (سالِمٌ) في (شُهْرَةٍ) و(العيشُ) (يُسْرُ) للأنام و(باسمٌ) (فاحْمَدْ إِلَهَكَ أَيُّها السُّنِّيُّ مِنْ)

وَاقْرأْ لِرَدِّ قَاصِمٍ جَهْلَ الوَرَى كُلَّ الفِرَى بِالعِلْمِ حَقَّا تَسْعَدِ قَالُو: تَرَفِّق! قُلْتُ: هذا لائتٌ بِل إنَّنِي (مُتَلَطِّفٌ) لَمْ أَشْدُدِ وختامُنا حمدُ الإلى فإنَّا فَيْ تَوْفِيقُهُ - سُبْحانَهُ - لِلْعُبَّدِ

وأختُمُ بما قاله الإمامُ ابنُ القيِّم -رحمه اللَّه- في آخِر كتابه «مدارج السالكين» (٣/ ٥٢٢) -بكلام علميِّ رَصِين، وقولٍ حَسَنٍ أمين-:

«فيا أيُّها القارئ له، لك غُنْمُه، وعلى مؤلِّفه غُرْمُه، لك ثمَرتُهُ، وعليه تَبِعَتُهُ؛ فما وجدت فيه من صوابٍ وحقِّ: فاقبله، ولا تلتفِتْ إلى قائلِه؛ بل انظر إلى ما قال، لا إلى مَنْ قال! (١).

وقد ذمَّ اللَّه -تعالى- مَنْ يردُّ الحقَّ إذا جاء به مَن يُبغضه، ويقبلُه إذا قاله مَن يحبُّه؛ فهذا خُلُق الأمة الغضبيَّة؛ قال بعضُ الصحابة:

اقبلِ الحقّ ممن قاله -وإن كان بغيضاً-، ورُدَّ الباطلَ على من قاله -وإن كان حبيباً-».

واللَّهُ الموفَّق للحقِّ والسَّداد، والهادي إلى سبيل الرشاد... وآخر دعوانا أنِ الحمدُ للَّه ربِّ العالمين.

وكتب

عليُ بن حسنِ بن عليَ بن عبدالحميد الحلبيُ الأثريُ السلفيُ

-عفا الله عنه بمَنَّه-

بعد صلاة ظُهرِ يومِ الاثنين؛ السادس مِنْ شعبان سنة (١٤٢٢ هـ)(٢).

<sup>(</sup>١) وهي (عُقدَةُ) كثيرِ مِنْ حملةِ (الأوزار) -والأوزان!- الثّقال!

<sup>(</sup>٢) ثُـمَّ راجعتُه، وزدَّتُ عليه، ونقَّحتُه -بَعْدُ- في مجالسَ متعدَّدَةٍ آخِرُها ضُحى يوم السبتِ ليومين بقيا مِنْ شهرِ شوَّال -مِنَ السنةِ نفسِها-.



## 🗖 مُلحقُ علميُّ (١):

### كلام فضيلة الشيخ حسين بن عبدالعزيز آل الشيخ

بشأن (فتوى اللجنة الدائمة للإفتاء) في بعض مواضع من كتاب الشيخ على الحلبي «التحذير من فتنة التكفير» - حَفظ اللَّهُ الجميع -. الحمد للَّه، والصّلاة والسّلام على رسول اللَّه، وعلى آله وصحبه ومن والاه. أمّا بعد:

فقد وصلنا شريطٌ من بعض الإخوة في أمريكا؛ فيه تسجيلٌ لإحدى محاضرات فضيلة الشيخ حسين بن عبدالعزيز آل الشيخ (إمام وخطيب المسجد النبوي الشريف، والمدرّس فيه، والقاضي بالمحكمة الكبرى في المدينة المنورة) -نفع اللَّه بعلومه-، بعنوان: «على طريق السُّنَّة»؛ وذلك يوم الاثنين ٥/ ربيع الأول/ سنة ١٤٢٢هـ، أثناء فعاليات المخيّم الصيفي التابع لجمعية القرآن والسُّنة في (أمريكا الشمالية)، في مدينة (شيكاغو) من ولاية (إلينوي) الأمريكية.

وفي آخِر الشريطِ المذكورِ بعضُ الأسئلة المطروحة على فضيلتهِ - بعد المحاضرة-، والأجوبة عليها مِن قِبَلهِ -حفظه اللّه-...

وقد اخترت من بين هذه الأسئلة سؤالاً مهماً يخص فتوى (اللجنة الدائمة للإفتاء) في بعض مواضع من كتاب الشيخ علي الحلبي الأثري -حفظه

<sup>(</sup>١) مِن نقلِ الأخ الفاضل إسماعيل العمري -وفّقه المولى- بتاريخ ١١/ربيع الأول/١٤٢٢هـ، الموافق: ٣/ ٢/ ٢٠٠١م.

وإنما أوردتُ هذا (الملحقَ) -هنا- مع بعض اختصارِ- لأنّ مسوّدَ «حقيقة الإيمان...» ذكر هذه الفتوى! -غيرَ مدركِ لحقائقها، ولا فاهم لمعانيها-، ثمّ شنّع بها، وشيّع!!

المولى- «التّحذير من فتنة التّكفير» -وأُلحق به كتابُه الآخر «صيحة نذير»!-!

وإنِّي أُورِدُ هذا السؤالَ -مع الإجابة عليه-، وأُضيفُ إلى ذلك شيئاً من التعليق الذي لا بدَّ منه -من عندي-؛ منبهاً إلى أنَّ ما كان بين القوسين المعقوفين [ ] هو من إضافتي الخاصة للتوضيح.

والآن مع السؤال، وإجابة فضيلة الشيخ عليه:

#### قالَ السائلُ:

□ فضيلة الشيخ -جزاكم اللَّه خيرًا-: ما هو رأيكم في الفتوى التي أصدرتها (اللجنة الدائمة) حول كتابَي الشيخ علي [الحلبي] -حفظه اللَّه- «التّحذير»، و «صيحة نذير»، وأنّهما يدعوان إلى مذهب الإرجاء؛ من أنّ العمل ليس شرطَ صحةٍ في الإيمان، مع أنّ هذين الكتابين لم يبحثا شرطَ الصّحة، أو شرطَ الكمال ؟!

فأجاب فضيلتُه بما يلي:

«أولا: يا إخوان! الشيخ على هو والمشايخ على وفاق، والشيخ على هو أُولا: يا إخوان! الشيخ على هو أخٌ كبيرٌ من جملة المشايخ -كالذين أصدروا هذه الفتوى-؛ وهو يعرفهم، وهم يعرفونه، وبينه وبينهم محبّة.

والشيخ علي قد أُوتي -وللَّه الحمد- من العلم والبصيرة ما يُمكن أن يعالج به هذه القضية العلمية التي بينه وبين المشايخ، وهي - والحمدُ للَّه- في طريقها لبيان الحقّ.

أمّا الشيخ على وشيخه - الشيخ الألباني-: مَن كان على منهج السُّنَة؛ فلا يشُكّ أحدٌ أنهم -وللَّه الحمد- على المنهج المرضيّ.

والشيخ علي -وللَّه الحمد- من المدافعين عن منهج أهل السُّنَّة والجماعة .

والفتوى لم تنص على أنَّ الشيخ مُرجئ -وحاشاها أن تقول هذا!!-؛ هي خلافها مع الشيخ علي في الكتاب، والنقاش معه في هذا الأمر.

وكون (الآخرين) يريدون أن يُقحِموا من مضامين هذه الفتوى أنها أوجبت الحكم على الشيخ بأنه مرجئ! فهذا أنا لا أفهمه، وأظن أن إخواني لا يفهمونه، وهي -ولله الحمد- لم تخالف ما بين الشيخ على وما بين المشايخ، وهم يُقدِّرونه ويحترمونه.

والشيخ على قد ردّ رداً علمياً [«الأجوبة المتلائمة على فتوى اللجنة الدائمة»] -كما عليه سلف هذه الأمّة-؛ ما منّا إلا آخذٌ ومعط، كلٌّ يؤخذ من قوله ويُردُّ [عليه]؛ إلا صاحب هذا القبر، أي: رسول اللَّه ﷺ -كما قال الإمام مالك-.

# كلُّ كلام منه ذو قَبولِ ومنهُ مردودٌ سوى الرسولِ

هكذا الأمّة؛ تختلف في أولها بين آخذ وبين رادّ؛ لكن البشر -من حيث همم- قد يكون في أثناء أقوالهم أقوالٌ - بمعنى ما يسمّى بالأقوال الصريحة التي تكون من جرّاء المناقشة، ومن الطبيعة البشرية-، فيكون فيها شيءٌ من الشدة، حتى بين الصّحابة -رضي اللّه عنهم- كما وقع بين أبي بكر وعمر، وبين غيرهم من الصحابة -بين عائشة وعلي-.

الحاصلُ؛ أن هذه الفتوى - في نظري- أنّها لم تحكم ولم تنصّ نصّاً صريحاً على أنَّ الشيخَ علَى هذا المنهج، إنّما هي مناقشةٌ في كتابٍ كتبه الشيخ.

والشيخ [علي] -وفقه الله- كتب الكتاب [«الأجوبة المتلائمة»] بعد الفتوى؛ ليس من باب الرّد، وإنما من باب البيان لما عليه الشيخ، وما عليه

\_\_\_ ۲۰۸ \_\_\_\_\_ " الرد البرهاني

شيخُه [الإمام الألباني - رحمه اللَّه-](١).

والذي نعتقده ونَدينُ اللَّه -جلّ جلاله- به: أنَّ الشيخَ وشيخَه هم أبعدُ النّاس عن مذهب المرجئة -كما قلتُ سابقاً-.

والشيخ علي؛ لو قلتُ: ما الإيمان؟ - والشيخ الألباني - رحمة اللَّه عليه-: لم نجد في قوله ما يقوله المرجئة: أنّ العمل ليس بداخل في الإيمان!

بل نصوص الشيخ [الألباني] -رحمة اللَّه عليه- تنصّ على تعريف الإيمان بأنّه: اعتقادٌ بالجَنان، وقولٌ باللسان، وعملٌ بالأركان، يزيدُ بالطاعات، وينقصُ بالعصيان.

وأظن الشيخ [على الحلبي] يوافقُني على هذا: أن فتوى اللجنة ليس فيها حكما يُطنطِنُ عليه كثيرٌ أنَّهم قالوا: الشيخ على مرجئ! أبداً، لم يقولوا هذا، هم ناقشوه في كتاب! وهل المناقشةُ بين السلف إلا من لوازم محبة معرفة السُّنَّة والحفاظ عليها؟! بل المناقشة في جزئيّة من جزئيّات هذا الكتاب(٢).

سماحةُ الشيخ عبدالعزيز آل الشيخ [مفتي بلاد الحَرَمين]؛ ممن يُحب الشيخ علياً - وأعرف هذا-، ويقدّره، ويدعو له؛ حتى بعد أن تقابل الشيخ [علي] مع سماحةِ الشيخ.

<sup>(</sup>١) وقد سألت الشيخ علياً -حفظه اللَّه- بشأن كلام الشيخ الفاضل -هذا-، فأجابني:

<sup>«</sup>بل إنني أوافق فضيلة الشيخ -جزاه اللَّه خيراً- على أكثرَ من ذلك، حيث إنّني أقول: إن الفتوى المذكورة صحيحة بجملتها؛ ولكن في أمور نُسبت إليّ! لا فيما أنا قائلٌ به -حقيقةً-؛ كما فصّلت ذلك وأوضحته في «الأجوبة المتلائمة» - على وجه التمام-، وزدتُه بياناً في «الحجة القائمة...» -يسّر اللَّه نشره-، فالحمد للَّه على فضله وتوفيقه». (إسماعيل).

وأقولُ - الآن-: وكذلك في «التَّنبِيهات المُتواثِمَة..»...

<sup>(</sup>٢) قارن بين هذا الكلام مِن عالم قرأ «الأجوبة»، وبين ما حاول إثارتَه أهلُ الفتن من ادِّعاءِ عدم احترام الشيخ على للّجنة الدائمة! - وحاشاه ذلك-. (إسماعيل).

في الانتصار للعلامة الألباني »

ويُجلّ ويحترم الشيخ الألباني محبّة عظيمة جداً -من قديم-، أعرف هذا وهو مدرّس في كلية الشريعة عام (١٤٠٦هـ)، دائماً في ذكر الشيخ، والثناء عليه، والدّعاء له.

والشيخ الألباني مع مشايخ المملكة، يجمعهم أصلٌ واحدٌ؛ وهو: منهج سلف هذه الأمّة <sup>(۱)</sup>.

لو اتفقنا على الهوى لخرجنا؛ لكنْ هذا من لوازم المحبّة الصّحيحة؛ الصدقُ والمناصحةُ.

أمَّا أن يأخذَها [أي: فتوى (اللجنة)] الآخرون، ويفرحوا بها فيما لهم، ولا يأخذوا بها فيما عليهم؛ هذا شأن أهل البدع " (٢).

[وصلّى اللَّه على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين].

<sup>(</sup>١) وهـو مـا يجمعنا جميعاً، ويدفعنا إلى حبهـم وتقديرهـم واتّباعهم بالحقّ؛ لاكشأن أصحاب الأهواء ، الذين خرجوا عن هذا الأصل العظيم - وعليه -؛ اتباعاً لأهوائهم، ونصرة لحزبيتهم! (إسماعيل).

<sup>(</sup>٢) والأدلة من أحوال هؤلاء وأقوالهم متكاثرة!!! (إسماعيل).

.

#### مسرد المصادر والمراجع

- ۱- «أباطيل وأسمار» / محمود شاكر مصر.
- ٢- «الأجوبة المتلائمة على فتوى اللجنة الدائمة» / على الحلى الأردن.
  - ٣- «أحكام الجنائز» / محمد ناصر الدين الألباني السعودية.
    - ٤- «أحكام الشتاء» / على الحلبي السعودية.
    - ٥- «أدب الطلب ومنتهى الأرب» / الشوكاني اليمن.
  - 7- «إجابة السائل على أهمّ المسائل» / مقبل بن هادي اليمن.
- ٧- «إجماع أهل السنة النبوية على تكفير المعطلة والجهمية» / سلمان بن سحمان السعودية.
  - ٨- «الإحكام» / الآمدي مصر.
    - 9- «الإحياء» / الغزالي مصر.
  - ۱۰ «إرشاد السارى» / محمد شقرة الأردن.
    - 11- «الأشباه والنّظائر» / السيوطي مصر.
  - ١٢ «إعلام الأمة بحكم تارك الصلاة من الكتاب والسنة» / عطاء عبداللطيف مصر.
    - ١٣ «أعلام السنة المنشورة» / حافظ الحكمي السعودية.
      - ١٤- «إعلام الموقّعين» / ابن قيم الجوزيّة مصر.
      - ١٥- «إغاثة اللَّهفان» / ابن قيم الجوزية السعودية.
        - 17- «الإفادات والإنشادات» / الشاطى لبنان.
  - ١٧- «الأنوار الجلية في مختصر الأثبات الحلبيَّة» / محمد راغب الطبّاخ سوريّة.
    - ۱۸ «أوضح المسالك» / ابن هشام مصر.

- ١٩ «الإمام عثمان بن سعيد الدارمي» / محمد أبو رحيم (!) لبنان.
  - · ٢- «الإيمان» / ابن أبي شيبة السعودية.
    - ٢١- «الإيمان» / ابن تيمية لبنان.
    - ٢٢- «الإيمان» / ابن منده السعودية.
  - ٢٣- «الباعث الحثيث» / أحمد شاكر السعودية.
  - ۲۲- «تاریخ بغداد» / الخطیب البغدادی مصر.
- ٢٥- «التبيان لعلاقة العمل بمسمّى الإيمان» / على آل سوف السعودية.
  - ٢٦- «التتمّات لبعض مسائل الصلاة» / محمد عمر بازمول السعودية.
- ٢٧ «تحذير الأمّة من تعليقات الحلبي على أقوال الأئمّة» / محمد أبو رحيّم (!) الأردن.
  - ٢٨ «التحذير من فتنة التكفير» / على الحلبي السعودية.
  - ٢٩- «تحرير الأحكام في تدبير أهل الإسلام» / ابن جماعة قطر.
  - · ٣- «تحرير (التحذير) من دعاوي التغرير» / على الحلي السعودية.
  - ٣١- «تحريم آلات الطرب» / محمد ناصر الدين الألباني السعودية.
    - ٣٢- «تحفة المجيب» / مقبل بن هادي اليمن.

    - ٣٣- «التحفة العراقية» / ابن تيمية السعودية.
- ٣٤- «التعريف والتنبئة بتأصيلات العلاّمة الألباني في مسائل الإيمان والردّ على المرجئة» / على الحلبي الأردن.
  - ٣٥- «تعظيم قدر الصلاة» / المروزي السعودية.
  - ٣٦- «التعليقات الرضيّة» / محمد ناصر الدين الألباني السعودية.
    - ٣٧- «تفسير آيات أشكلت» / ابن تيميّة السعودية.
      - ۳۸- التمهيد» / ابن عبدالبر المغرب.
    - ٣٩- «التنبيهات المتوائِمَة» / على الحلبي تحت الطبع.
  - ٤ «تنوير الأرجاء بتحقيق مسائل الإيمان والكفر والإرجاء»/ مجموعة من طلبة العلم الأردن.

- ١١ «تنوير الأفهام» / محمد شقرة الأردن.
- ٤٢- «التوحيد أوّلاً يا دُعاة الإسلام» / محمد ناصر الدين الألباني السعودية.
  - ٤٣- «التوسُّط والاقتصاد» / علوى السقاف السعودية.
- ٤٤ «ثَبَت مؤلَّفات المحدِّث الكبيرِ الإمامِ محمد ناصر الدين الألبانيِّ الأرنؤوطيِّ» / عبدالله الشمراني السعودية.
  - ٥٥- «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع» / الخطيب البغدادي السعودية.
    - ٤٦- «الجنائز؛ بدَع أَقبلت، وسنن أدبرتْ» / محمد شقرة الأردن.
    - ٤٧- «الجهل بمسائل الاعتقاد وحكمه» / عبدالرزاق طاهر معاش السعودية.
      - ٤٨ «حَتَّى لا يَحْزَنَ المُحِبُّون، وَلا يَفْرَحَ الشَّامِتُون» / محمد شقرة الأردن.
        - ٩٤ «الحجة في بيان الحجة» / قِوام السنَّة الأصبهاني السعودية.
          - ٥- «الحركة الوهَّابيَّة» / محمد خليل هرَّاس السعودية.
        - ٥١- «حقيقة الإيمان عند الشيخ الألباني» / محمد أبو رحيم (!) الأردن.
  - 07- «حقيقة الخلاف بين السلفية الشرعية وأُدعيائها في مسائل الإيمان»/ محمد أبو رحيم (!) الأردن.
    - ٥٣ «حكم تارك الصلاة» / محمد ناصر الدين الألباني السعودية.
    - ٥٥- «الحُجّة القائمة على فتوى اللجنة الدائمة» / علي الحلبي تحت الطبع.
    - ٥٥- «الحِطّة في ذكر الصحاح الستة» / صدّيق حسن خان تحقيقي الأردن.
      - ٥٦ «درء الفتنة» / بكر أبو زيد السعودية.
    - ٥٧- «دفاع عن الحديث النّبويّ والسّيرة» / محمد ناصر الدين الألباني سوريّة.
      - ۸۰- «دیوان ابن رشیق» / لبنان.
      - 90- «ديوان الإمام الشافعي» لبنان.
        - ٦- «ديوان البهاء زهير» مصر.
      - ٦١- «ديوان صالح بن عبد القُدّوس» العراق.
      - ٦٢- «ديوان الضُّعفاء والمتروكِين» / الذهبي السعودية.

٦٣- «الذُّبِّ الأحمد» / محمد ناصر الدين الألباني - السعودية.

٦٤- «رجوم المعتدين على العقيدة السلفية، ودعاتها السلفيّين» / شوقي أبو عبدالرحمن الجزائري - تحت الطبع.

٦٥- «ردُّ عَنَتِ العاني، الواقعِ في تُبْتِ الشمراني؛ لمؤلَّفاتِ الإمام الألبانيّ!» / علي الحلى - تحت الطبع.

٦٦- «الرد الوافر» / ابن ناصر الدين الدمشقى - لبنان.

٦٧- «الردود العلميّة السّنيّة» / عاصم شقرة (!) - الأردن.

٦٨- «رفع اللائمة عن فتوى اللجنة الدّائمة» / محمد سالم الدوسري (!) - السعودية.

٦٩- «الزهد» / ابن أبي عاصم - الهند.

· ٧- «سؤال وجواب حول فقه الواقع» / محمد ناصر الدين الألباني - الأردن.

٧١- «السلسلة الأحاديث الصحيحة» / محمد ناصر الدين الألباني - السعودية.

٧٧- «سلسلة الأحاديث الضعيفة» / محمد ناصر الدين الألباني - السعودية.

٧٣- «السنة» / الإمام أحمد - السعودية.

٧٤- «السنة» / الخلال - السعودية.

٥٧- «سير أعلام النبلاء» / الذهبي - لبنان.

٧٦- «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» / اللالكائي - السعودية.

٧٧- «شرح حديث: لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن» / ابن تيميّة - لبنان.

٧٨- «شرح صحيح مسلم» / النووي - مصر.

٧٩- «شرح لُمعة الاعتقاد» / ابن عثيمين - السعودية.

٠٨- «شرح المنتهي» / البَدُخْشي - لبنان.

٨١- «شرحَ العقيدة الطَّحَاويَّة» / ابن أبي العز الحنفي - لبنان.

٨٢- «الشّريعة» / الآجُرّي - مصر.

٨٣- «الصارم المسلول» / ابن تيمية - السعودية.

- ٨٤- «الصلاة وحكم تاركها» / ابن قيّم الجوزية لبنان.
- ٨٥- «صحيح البخاري» / محمد بن إسماعيل البخاري مصر.
- ٨٦- «صحيح الترغيب والترهيب» / محمد ناصر الدين الألباني السعودية.
- ٨٧- «صحيح الجامع الصغير وزيادته» / محمد ناصر الدين الألباني لبنان.
  - ٨٨- «صريح السنّة» / ابن جرير الطبري السعودية.
- ٨٩- «صفحاتٌ بيضاء من حياةِ الإمام مُحمَّد ناصر الدين الألبانيِّ» / عطية صدقى مصر.
  - ٩- «صفعات البُرهان على صفحات البُهتان» / على الحلى تحت الطبع.
    - ٩١ «الصّمت» / ابن أبي الدنيا لبنان.
    - ٩٢- «صيحة نذير»/ على الحلى الأردن.
  - ٩٣ «ضعيف الترغيب والترهيب» / محمد ناصر الدين الألباني السعودية.
    - ٩٤- «طبقات الحنابلة» / ابن أبي يعلى مصر.
      - ٩٥- «طرح التثريب» / العراقي مصر.
  - ٩٦ «طليعة كشف الجهل المخيِّم من أباطيل د محمد أبو رحيِّم»/ علي الحلبي تحت الطبع.
    - ٩٧- «ظاهرة الإرجاء» / سفر الحوالي (!) مصر.
    - ٩٨ «ظلال الجنة في تخريج السنة» / محمد ناصر الدين الألباني لبنان.
      - ٩٩ «العبودية» / ابن تيمية مصر.
    - ١٠٠ «العقلانِيّون: أفراخُ المُعتزلَة العصرِيّون» / علي الحلبي السعودية.
- ١٠١- «عقيدة أدعياء السّلفية في ميزان أهل السنة الجماعة»/ بوالنيت المراكشي(!) المغرب.
  - ١٠٢ «عقيدة السلف أصحاب الحديث» / الصابوني السعودية.
    - ١٠٣- «علم أُصُول البدع» / علي الحلبي السعودية.
  - ١٠٤ «العواصم مِمَّا في كتب سيَّد قطْب من القواصم» / ربيع بن هادي السعودية.
    - ١٠٥- «عودةٍ إلى السُّنَّة» / علي الحلبي لبنان.
  - ١٠٦- «غارة الأشرطة على أهل الجهل والسُّفسطة» / مقبل بن هادي اليمن.

- ١٠٧ «الفارق بين المصنّف والسارق» / السيوطى السعودية.
  - ۱۰۸ «فتح الباري» / ابن حجر مصر.
  - ١٠٩- «فتح الباري» / ابن رجب الحنبلي السعودية.
- ١١٠ «فتح رَبِّ العبيد في الرد على (مختصر شرح الطحاوية)، و(كتاب التوحيد)» / عبدالعزيز بن عبدالله الراجحي السعودية.
  - ١١١- «الفروسيَّة» / ابن قيم الجوزية السعودية.
  - ١١٢ «فقه الواقع بين النَّظريّة والتّطبيق» / علي الحلبي السعودية.
    - ١١٣ «الفوائد» / ابن قيم الجوزية السعودية.
    - ١١٤- «فوائد الفوائد» / علي الحلبي السعودية.
    - ١١٥- «القامُوس الحيط» / الفيروزآبادي لبنان.
    - ١١٦ «القدريَّة والمرجئة» / الدكتور ناصر العقل السعودية.
- ١١٧ «قرَّة العيون في تفسير ﴿ومَن لم يحكم بما أنـزل اللَّـه فـأولئك هـم الكـافرون﴾» / سـليم الهلالي عجمان.
  - ١١٨ «قطع المِراء في حكم الدخول على الأمراء» / عبدالسلام البرجس السعودية.
    - ١١٩ «قطف الثمر في عقيدة أهل الأثر» / صدِّيق حسن خان لبنان.
      - ٠١٠- «القول المبين» / حسَّان عبد المنَّان!! الأردن.
- ١٢١- «كشف الشُّ بهات: عقيدة السَّلفيِّين في ميزان أهل السنة والجماعة» / محمّد بوالنيت = «عقيدة أدعياء السلفية»!
  - ١٢٢- «الكشف عن وجوه القراءات السبع» / مكى بن أبي طالب لبنان.
    - ١٢٣ «كشف المناهج» / على الحلبي تحت الطبع.
      - ١٢٤ «كلمةٌ سواء» / علي الحلبي تحت الطبع.
    - ١٢٥ «لُمعة الاعتقاد» / ابن قدامة المقدسي لبنان.
  - ١٢٦ «ماذا ينقمون من الإمام الألباني، ودعوته، وتلامذته؟!» / عزمي فيصل الأردن.

- ١٢٧ «مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيميّة» / السعودية.
  - ١٢٨ «مدارج السّالكين» / ابن قيم الجوزية مصر.
  - ١٢٩ «مدارك النَّظر» / عبدالمالك الجزائري الأردن.
    - ١٣٠ «مرعاة المفاتيح» / عُبيدالله الرحماني الهند.
- ١٣١ «المِرْقاة في نهج السلف سبيل النَّجاة» / نادر بن سعيد لبنان.
- ١٣٢ «مسالك المستفيد في مسائل الإجازة، والرواية، والأسانيد» / على الحلبي تحت الطبع.
  - ١٣٣ "مسند أحمد" / مصر.
  - ۱۳٤ «مسند الطيالسي» / الهند.
  - ١٣٥ «المصنّف» / ابن أبي شيبة الهند.
    - ۱۳٦ «المُعْجب» / المراكشي المغرب.
  - ١٣٧ «مُعجم الأخطاء الشّائعة» / العدناني لبنان.
- ١٣٨ «المعجم الكبير لمؤلّفاتِ الإمام محمد ناصر الدين الألباني» / علي الحلبي-تحت الطبع.
  - ١٣٩ «مَعَ شيخنا ناصر السنَّة والدين في شهور حياته الأخيرة» / على الحلبي الأردن.
    - ۱٤٠ «المُغنى» / ابن قدامة مصر.
    - ١٤١ «المُغنى في الضُّعفاء» / الذهبي سوريًّا.
    - ۱٤۲ «مفتاح دار السعادة» / طاش كبرى زادة مصر.
      - ۱٤٣ «المنتقى من فتاوى صالح الفوزان» السعودية.
        - ١٤٤ «المُنتَهى الأصولي» / ابن الحاجب مصر.
        - ١٤٥ «المنظومة النونية» / علي الحلبي الأردن.
- ١٤٦ «مِنَّـة الرَّحمـن علـى مَـن اشـتبهت عليـه بعـضُ مسـائل الإيمـان» / شـوقي أبــو عبدالرحمن الجزائري تحت الطبع.
  - ١٤٧ «الموطأ» / مالك بن أنس مصر.
  - ١٤٨ «نبذة مُختصرة في تاريخ (محمد إبراهيم شقرة)» / سليم الهلالي الأردن.

١٤٩ - «نُحْبة الفِكر» / ابن حجر - مصر.

• ١٥ - «نزهة النظر» / ابن حجر - مصر.

١٥١- «نُصُوص العُلماء والأئِمَّة» / على الحلبي - تحت الطبع.

١٥٢ - «النصبحة بالتحذير» / محمد ناصر الدين الألباني - السعودية.

١٥٣ - «النظائر» / بكر أبو زيد - السعودية.

١٥٤ - «النكت على نزهة النظر» / على الحلى - السعودية.

٥٥١- «نهاية الأرب» / النُّويري - مصر.

١٥٦ - «النهاية في غريب الحديث» / ابن الأثير الجزري - السعودية.

١٥٧ - «هداية الرواة في تخريج أحاديث المصابيح والمشكاة» / ابن حجر - السعودية.

١٥٨ - «هي السلفيّة؛ نسبةً، وعقيدةً، ومنهجاً» / محمد شقرة - الأردن.

١٥٩- «الأصالة» / مجلتنا السلفية - الأردن.

١٦٠- «المجلَّة السلفيَّة» - السعودية.

١٦١ - «عِلَّة البُحُوث الإسلاميَّةِ» - السعودية.

١٦٢ - «المسلمون» / الصحيفة الأسبوعية - بريطانيا.

# فهرس المواضيع، والأبحاث، والفوائد

| ٥. | • مقدمة المؤلف                                                   |
|----|------------------------------------------------------------------|
| ٦. | 🗖 بين (الشرق)، و(الغرب):                                         |
| ٦. | بعض أحوال الرُّؤوسِ الجهلة                                       |
| ٧. | مِنْ آخر ما كتبَه شيخُنا بحقّ (سيد قطب)                          |
| ٧. | مدح الشيخ مقبل بن هادي الوادعي لكتابي «فقه الواقع»               |
| ٧. | كلمة حول تعامُلِ المخالفين –المتناقضين– مع (منهج الموازنات)      |
| ۸. | 🗖 سكوت لم يُجِدِ:                                                |
|    | (النكرة بين الاسم والجسم)!                                       |
| •  | 🗖 حق شيخنا، وباطل غيره:                                          |
| ٠. | يصف شيخنا بـ (إمام أهل الحديث والجماعة)، ثم يطعن فيه             |
| ٠. | فرصة (!) لن تُلوَّض!                                             |
| ٠. | من كلام شيخنا في حملة (الدكتوراة)!                               |
| ١. | كلام شيخنا في كتابَي (الرويبضة)، ونقضه لهما                      |
| ١. | فلينتظر (الرويبطية) انفضاض (جماعته!) عنه                         |
| ۲. | حديث: «ثلاثة لا يكلِّمهم اللَّهُ يوم القيامة»، وصلته بما نحن فيه |
| ۲. | 🗖 بيني وبين (الأحباب)، و (الخصوم):                               |
| ۲. | استفادتي من الخصوم(!) أكثر من المحبين                            |
| ٣. | ولكنَّ عينَ السخط تبدي المساويا                                  |

| ١٣  | سَتَرُ اللَّهِ -عليَّ- كبيرٌ                 |
|-----|----------------------------------------------|
| ١٣  | الوسطية الشرعية المطلوبة                     |
| ١٤  | الإنصاف الحقُّ                               |
| ١٥  | فضل (العداوة) -في جانبٍ -ما                  |
|     | مدلولات الكلمات، ومعاني المصطلحات            |
| ١٥  | و التحفُّظ فيها!                             |
| 10  | 🗖 فِعال المخالفين:                           |
| ١٥  | العلم فضَّاحٌ لغير أهله                      |
| ١٦  | أسماء (بعض) رسائلي في مسألة الإيمان والكفر   |
| ١٧  | همسات وصيحات ولكنْ؛ هيهات!                   |
| ١٧  | 🗖 ثلاثية الهُدى:                             |
| ١٧  | العلم، الحقُّ، العقيدة                       |
| ١٨  | الثناء على (فقيد الأمَّة)، ثم طعنه!          |
| ١٨  | كالأيتام على موائدِ اللئام                   |
| ١٨  | العلم لا يقبل الجمود                         |
| ١٨  | □ ناشر الجهل:                                |
| ١٨  | الناشر = الجوهري، والحساب = الدفتري!         |
| 19  | لُكَع على لُكَع                              |
|     | □ كيف تغيب «الحقيقة»؟!                       |
| ۲۰  | من أسباب غياب «الحقيقة»                      |
| 7 • | لم أستطع الاحتصار فمعذرة                     |
| 71  | كلمة رائعة للعلامة محمود شاكر حول (الدكاترة) |
| 77  | ولو سوَّدت وجهك بالمداد                      |

| <b>77</b>      | 🗖 ردٌ قاصم :                                 |
|----------------|----------------------------------------------|
|                | عند الامتحان؛ يُكرم المرء أو يُهان           |
|                | 🗖 قوة الحق:                                  |
| لحلفاء)لخلفاء) | أسباب شيدَّتي على (هؤلاء)، ومن معهم من (ا    |
| 7 8            | «من عادى لي وليًّا: فقد آذنته بالحرب»        |
|                | لا يجدي التلطُّف مع (هؤلاء)!                 |
|                | اليمين الغموس، وآثارها                       |
|                | 🗖 مشيخة؛ ماذا وراءَها ؟!                     |
|                | بين (المدح)، و(القدح) -في آن                 |
|                | مَن جرَّب مثل تجرِبتي: عرف مثُّل معرفتي      |
|                | خاتمة (المقدمة)، عِشْ رجبًا: تر عجبًا        |
|                | • مدخل                                       |
|                | الحظوظ النفسيَّة، وأسباب الوقوف عندها        |
|                | من صور تلبيس المخالفين، وتدليسهم             |
|                | 🗖 كلمة إنصاف:                                |
| ۲۸             | كلمة حسنة مِن باحثٍ مُنصف                    |
|                | «إن هذا العلم دين؛ فانظروا عمَّن تأخذون دينك |
| ٣٠             |                                              |
| اعه -كلُّهاا   | الكفر يكون باللسان، والقلب، والجوارح، وبأنو  |
| ٣٢             | سبُّ اللَّهِ أو رسولِه كفر أكبر              |
| ٣٣             | خلاف أهل السنة في أعمال الجوارح              |
|                | فائدة حول (المصطلحات)                        |
| ٣٤             | الحكم بغير ما أنزل الله                      |
|                |                                              |

| لخلاف مع مرجئة الفقهاء؛ حقيقيٌّ، لا صوريٌّ                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| 🗆 الوقوف مع النُصِ                                                          |
| فوائد ذهبيَّة حول النفي والإثبات لـ (الاصطلاحات)                            |
| كلمة رائقة حول التعبير عن ماهيَّة (العمل) للدكتور السحيمي                   |
| 🗆 صحَّة مذهب السلف:                                                         |
| مذهب السلف هو المذهب الحقُّ                                                 |
| □ لعنة الله على الكاذب:                                                     |
| فالمتقوّل علينا: ملعون، ولن نسامحَه                                         |
| نْبِغْرٌ فِي النقض على المخالفين                                            |
| من ضنائن العلم الرجوعُ إلى الحقِّ                                           |
| <ul> <li>الشاهد الأول: تقديم الأستاذ الشيخ محمد شقرة -سدّده الله</li> </ul> |
| لخيص (مقاصد) مقدمّة (فضيلة الشيخ)                                           |
| لفرق بين (الإجازات) و(الإهالات)، والأدلَّة على ذلك                          |
| ليا تُرى!! هل غيَّر؟! أم تغيَّر؟! أم غُيِّر؟!                               |
| لحق أغلى                                                                    |
| 🗅 فضيلة الشيخ، والقراءة:                                                    |
| لأسف؛ (فضيلة الشيخ) لا يقرأ !                                               |
| سَوْق (بعض) أدلَّة ذلك                                                      |
| ئلمة مهمة لشيخنا الألباني متعلَّقة بموقفٍ -قديم- للشيخ شقرة!                |
| حكم بلا بيِّنات، ونتيجةٌ دون مقدِّمات                                       |
| تا حالنا هو دلیلنا:                                                         |
| ىن صُور (الجنوح إلى الحافرة)                                                |
| ت حقيقة (المناقب)                                                           |
|                                                                             |

| ٤٧                          | 🗖 هكذا العقيدة !                                      |  |
|-----------------------------|-------------------------------------------------------|--|
| ٤٧                          | الانتصار (الحقيقي) لعقيدة السلف                       |  |
| ٤٧                          | شهادة (واقعيَّة) في كلام شيخنا بحق (الرويبضة)         |  |
| ٤٨                          | الحكم الصريح ضدُّ القول الصحيح                        |  |
| ٤٨                          | (عُقدة) الكتاب، وأصلُ غلطه                            |  |
| ٤٨                          | معرفة نصف «الحقيقة» مضيّعٌ لها، مفسدٌ بهاءَها         |  |
| ٤٩                          | مثالُهُ: موافقة (الشيعة) لـ (السنة) في حبهم آل البيت! |  |
| ٤٩                          | 🗖 موافقة المبتدعة لأهل السنة:                         |  |
| ٤٩                          | نص لابن عبدالبر في مسألة (تارك الصلاة)                |  |
| ، السلف، حتى ولو (وافَقَها) | كلام رائق لشيخ الإسلام ابن تيمية في لزوم ذكر أقوال    |  |
| o ·                         | قول طائفة من أهل البدع                                |  |
| ٥١                          | 🗖 الأثريُ السلفيُ:                                    |  |
| 01                          | الكلام حول نسبة (الأثريّ)                             |  |
| ٥٢                          | الوفاء الحقُّ                                         |  |
| ٥٢                          | الكلام حول (السلفيَّة)                                |  |
| ٠٢!                         | (دلائل) أخرى على أن فضيلة الشيخ شقرة (لا يقرأ)        |  |
| ٥٣                          | 🗖 المناظرة وما إليها:                                 |  |
| ٥٣                          | تفصيل القول في (المناظرة) بيني وبين (الرويبضة)        |  |
| لسلفية–                     | الإشارة إلى بعض تبويبات البخاري في «صحيحه» -ا         |  |
| خ                           | المناقش (الحقيقي) –يومئذ– هو (المحامي) فضيلة الشي     |  |
| ٥ ٤                         | ذكر (العدر) الذي أبداه إليَّ (!) فضيلة الشيخ          |  |
| للبة العلم 3 ٥              | ذكر قصة وقعت (لفضيلة الشيخ) مع بعض إخواننا ص          |  |
| 00                          | ما أعظم الصبر؟!                                       |  |

| 00                        | تغيّر المواقف: كيف؟!                                 |
|---------------------------|------------------------------------------------------|
| 00                        | نصيحة (خالصة) لفضيلة الشيخ                           |
| 00                        | ﴿أتستبدلون الذي هو أدنى بالذي هو خِيرٍ ﴾             |
| ٥٦                        | لو قالها غيرك لقطعت يده! وكلام فضيلة الشيخ فيها      |
| ۲٥                        | لعنة اللَّه على الكاذب في نقلِه                      |
| ٥٦                        | تكذيب فضيلة الشيخ (لي) في نقل نقلتُه عن شيخنا!       |
| ٥٦                        | الموعد اللَّهُ                                       |
| ٠٦                        | 🗖 حول (السرقات العلميَّة):                           |
| ov                        | النفي ليس علمًا                                      |
| ٥٧                        | نماذج من (سرقات) (الرويبضة) العلمية                  |
| ٥٩                        | (مثال) من (ذلك!) في بعض كتب (فضيلة الشيخ)            |
| ٦٠                        | 🗖 فقيد الأمَّة                                       |
| ٦٠                        | إشارة إلى (ثالثهما) الهدَّام                         |
| ٦٠                        | اللطشُ، والرشُّ، والوشُّ، والهشُّ، والنشُّ، والحشُّ! |
| ٦٠                        | الفرق بين (الوعي)، و(اللاوعي)!                       |
| 7                         | عجبًا لهم(!) ينتسبون لشيخنا، ثمَّ يطعنون فيه         |
|                           | أم أنها دعاوي (تسويق)؟!                              |
| ين يُنصح بالرجوع إليهم ٦٢ | جواب الشيخ مقبل بن هادي -رحمه اللُّه- عن العلماء الذ |
|                           | كلام الشيخ مقبل بن هادي في أنَّ الانتقاداتِ ستكثر بع |
|                           | يهابون الشيخ (!)                                     |
| ٣٣                        | 🗖 سبب، وعَجَب:                                       |
| ٣                         | سبب تأليف (الرسالة) من وجهة نظر (فضيلة الشيخ).       |
|                           | من اعترض انطرد (!)                                   |

| ٦٤  | 🗖 خطأ الشيخ الألباني!                                      |
|-----|------------------------------------------------------------|
| ٦٤  | من الذي (يحق) له أن يُظهر خطأ شيخنا؟                       |
| ٦٥  | 🗖 الصمت، أو الصمود؟!                                       |
| ٦٥  | من هم (الصامتون)، و(الصامدون)؟                             |
| ٦٦  | (الرويبضة) سوف (يطير)!                                     |
| ٦٦  | كتابةٌ –وللَّهِ الحمد- من غير (نظر في النجوم)!             |
| זז  | نصيحة وتذكير بالعاقبة والمصير                              |
| ٦٧  | ارجع إلى الحق: حير لك في الدنيا والآخرة                    |
| ٦٧  |                                                            |
| ٦٩  | <ul> <li>الشاهد الثاني: مقدمة (الرويبضة التافه)</li> </ul> |
| ٦٩  | 🗖 حول (رحيل) الشيخ الألباني:                               |
| ٦٩  |                                                            |
|     | أهل العلم على قول مؤتلف غير مختلف                          |
| V • | 🗖 كلمة حقّ من علماء العصر، وكبرائه:                        |
|     | نصُ كلام الشيخ محمد بن عُثيمين للشيخ أبي الحسن الم         |
|     | الألباني، وتبرئته من افتراءات المفترين                     |
| ٧١  | الوقوف على (الحقّ)، ثم الانحراف عنه!                       |
| VY  | هذه أفعال (المنافقين)!!                                    |
|     | قطعت جَهيزة قولَ كلِّ خطيب                                 |
|     | كلام الشيخ عبدالعزيز بن باز في الدفاع عن شيخنا الأل        |
|     | القول ما قالت حذام                                         |
|     | _<br>□ وضوح المنهج والاعتقاد                               |
|     | ليس هذا بعشِّكِ فادرجي                                     |
|     |                                                            |

| م الشيخ عبدالمحسن العبَّاد في الدفاع عن شيخنا الألباني ٧٥                   | کلا  |
|-----------------------------------------------------------------------------|------|
| الانعكاس في الحقّ٢٦                                                         |      |
| ، كان التطهير بالنجاسة؟!                                                    | متى  |
| هم -«حقيقةً»- أدعياء المنهج والتلمذة؟!                                      | من   |
| ِذج) من جهالات (الرويبضة)٧٧                                                 | (نمو |
| وقائع ما لها من دافع:                                                       |      |
| رةٌ مِنْ (كِبْرِه) -بجهله-!                                                 | صو   |
| ر في ذلك                                                                    |      |
| ِ المكالمة الهاتفيَّة –مع شيخنا– المُغْلَقة في وجهِ (الرويبضة)              | خبر  |
| س (الرويبضة) لقاء شيخنا، وتهرُّبه من ذلك٧٨                                  |      |
| ادة الأخ عزمي الجوابرة -مع اثنين آخرين- في ذكر ما سمعوه من شيخنا بحق        | شه   |
| (الرويبضة)                                                                  |      |
| ل شيخنا: (إن الأخ علي الحلبي –عندي– يعدل ألف واحد مثل أبي رحيم) ٨٠          | يقوا |
| قُ شيءٍ مِمَّا ذكر الشيخ ناصَر –فِيَّ– في كتبه، وأشرطته                     |      |
| ـم اغفر ً لي ما لا يعلمون                                                   |      |
| حقيقة (المئة) الربانيَّة :                                                  |      |
| راب ما تري، لا ما تسمع                                                      |      |
| لة إنصاف، ودقيقة اعتراف                                                     |      |
| م شيخنا -رحمه اللَّه- في «الذبِّ الأحمد» حول الإرجاء في نقض ما اتَّهمه بــه |      |
| س (الجهلة الأغمار، والناشئة الصغار)                                         | بعض  |
| -<br>ل (الرويبضة) بهذا الوصف لنفسِه!                                        |      |
| بلا حدّ !                                                                   |      |
|                                                                             |      |

| AV                | <ul> <li>الشاهد الثالث: كلام (الرويبضة التافه) حول (حياة الشيخ)</li> </ul> |
|-------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| ۸٧                | غَلَطُه في جرِّ نسب شيخنا                                                  |
| ۸٧                | 🛭 (صحبة) الشيخ ناصر:                                                       |
| ۸٧                | صورة من (مخالفاتهم) السنَّة في صلاة الجنازة على شيخنا                      |
| ۸۸                | (الصحبة)، و(الصفاء)، و «العبرة بالخواتيم»                                  |
| ويبضة) به ۸۸      | كلمة حول (كتاب) «الأنوار الجليَّة» للشيخ الطبَّاخ، وجهل (الر               |
| ۸۸                | 🗖 تلاميذ الشيخ ناصر:                                                       |
| ۸۹                | (يريدون) بتر الصلة بين المدافعين عن الشيخ، وشيخهم                          |
| ۹ ،               | الشمس لا تُغطَّى بغِربالا                                                  |
| ۹ ،               | الفرق بين (تلمذة) الطلبة للشيخ، و(أستاذيته) لهم                            |
| ۹٠                | إذا كنت خاملاً فتعلُّق بعظيم!                                              |
| غرب)؟             | هل أجاز الشيخ الألباني أحدًا من طلبة العلم في الشرق، أو (ال                |
| ٩١                | 🗖 بيني وبين شيخي:                                                          |
| ۶۱                | صور من طرائق أخذنا العلم عن شيخنا عبر (نحو) من ربع قرد                     |
| ٩٢                | 🗖 حول (مركز الإمام الألباني):                                              |
| إسات والأبحاث) ٩٣ | تعليق (الرويبضة) –بالكذب– حول مركزنا (مركز الإمام الألباني للدر            |
| ٩٣                | ﴿تشابهت قلوبهم﴾                                                            |
| ٩٤                | نحن نكتفي بأن نقول: (نحن تلاميذ الشيخ، وعلى منهجه)                         |
| ٩٤                | لزوم وفائنا بحق شيخنا                                                      |
| 90                | الولاء الشرعيُّ، والانتماء الحقيقيُّ                                       |
| 90                | أما (الفارُون)!!!                                                          |
|                   | من صور (تأثير) اسم (المركز)                                                |
|                   | المؤمنون عذَّارون، والمنافقون عثَّارون                                     |

| 🗖 البيت الزجاجي!                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| مَن كان بيَّته من زجاج؛ فلا يرمِ الناس بالحجارة                                           |
| من (أمثلة) افتراءات (الرويبضة)                                                            |
| أيُّهما أهون شرًّا؟! حالنا أم حالُهم؟!                                                    |
| لماذا لم يذكر (المصلَّى)؟!                                                                |
| عنزة ولو طارت!                                                                            |
| 🗖 الغناء والمعازف:                                                                        |
| نفحة إرجائيَّة تناسب الأوضاع (الجامعيَّة)!!                                               |
| كثرةُ الإمساسِ: تُفقد الإحساس                                                             |
| 🗖 مؤلفات شيخنا التي قمت على نشرها:                                                        |
| كلامٌ فصلٌ حول رسالة «حكم تارك الصلاة» -لشيخنا                                            |
| مَنِ الْمُسيء؟!                                                                           |
| 🗖 حول فتوى (اللجنة):                                                                      |
| كلمة حول «فتوى اللجنة الدائمة»، وردي عليها                                                |
| الإشارة إلى رد (من لا أعرف!) على ردي بتسويد سماه: «رفع اللائمة»، وذِكْرُ «ردِّي» عليه ١٠١ |
| فاقد الشيء لا يُعطّيه                                                                     |
| (قطعة) من كلام الشيخ ابن عثيمين في نقد (فتوى اللجنة الدائمة)                              |
| الإشارة إلى كلام الشيخ حسين بن عبدالعزيز آل الشيخ -فيها                                   |
| 🗖 السرقات العلمية -مرة أخرى                                                               |
| 🗖 بيِن (التباهي)، و(الغفلة):                                                              |
| يريدون(!) إفساد ما بيننا وبين شيخنا                                                       |
| ومتى (!) بعد الوفاة؟! فهيهات هيهات                                                        |
| (التباهي) بين الحق ونقيضه                                                                 |

| سبة (الرويبضة) شيخُنا إلى الغفلة!                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| النقض عليه رأسًا على عقب!!                                                                                                        |
| في كل قرن من أمتي سابقون» ٤٠                                                                                                      |
| للمة حول «ثبت مؤلفات الألباني» للشمراني!                                                                                          |
| تماء ذهن شيخنا -رحمه اللُّه- (حاضرًا لم يختلط) إلى آخر أيامه                                                                      |
| و الحسد؛ ليس إلاً!                                                                                                                |
| ا تواضع شيخنا، وأدبه:                                                                                                             |
| صورة) من تواضع شيخنا -رحمه اللَّه-، وأدبه الجم                                                                                    |
| أين الذين يريدون (فرض) مشيختهم منه؟                                                                                               |
| لكلام حول تقديمي لرسالة شيخنا «حكم تارك الصلاة»                                                                                   |
| ناقض (جديد) من تناقضات (الرويبضة)                                                                                                 |
| الباهلة، واللاعنة:                                                                                                                |
| تهام (الرويبضة) لي بالكذب                                                                                                         |
| و المباهلة، والملاعنة على ذلك                                                                                                     |
| هل يقبل؟! أم يرجع؟!                                                                                                               |
| هن يعبن . ، ، م ير بح<br>□ وحدة العقيدة والمنهج:                                                                                  |
| <u>.</u>                                                                                                                          |
|                                                                                                                                   |
| لمتةٌ مِنَ (الرويبضة) فيها أننا نحن التلاميذ على خطى شيخنا في مسائل الإيمان! P •                                                  |
| لمتة مِن (الرويبضة) فيها اننا نحن التلاميد على خطى شيخنا في مسائل الإيمان! ٩٠.<br>بذا حال (المتنقّلين) بين الفرق والطوائف         |
|                                                                                                                                   |
| مذا حال (المتنقّلين) بين الفرق والطوائف                                                                                           |
| لذا حال (المتنقّلين) بين الفرق والطوائف                                                                                           |
| رندا حال (المتنقّلين) بين الفرق والطوائف<br>مَ الَّف الجاهل كتابه -إذًا- وهو به طاعن، وعليه رادٌ؟!<br>كنَّه التناقض، والاستغفالُ! |

| تشكيك (الرويبضة) بتاريخ صحبتنا لشيخنا                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| وبيان وجه الحقِّ في هذا -زمنيًّا                                                |
| (الرويبضة) يُصرُّ على حذف كلمة (نحو) عند ذكرنا لمدة صحبتنا لشيخنا!              |
| كلام مكرَّر، لكنَّه باطلٌ غير محرَّر!                                           |
| مقالٌ لأخ جزائري، عنوانه: (القول القيِّم في الدكتور محمد أبي رحيِّم)            |
| كَانَّ كَاتبَه طبيب نفساني، يشخِّصُ الداء، ويصف الدواء                          |
| إشارته إلى هَوَس (الرويبضة)، ونقضه، وغُروره، وجهله                              |
| و تقلُّبه، وهشاشته، وانفعاليَّته، وانتكاسته                                     |
| 🗆 هكذا لتكن الفضيحة:                                                            |
| و نصحه -له- بالبُعد عن أفكار التكفير غير المضبوطة                               |
| طعن (الرويبضة) في كلامي المتعلِّق بوفاة شيخنا                                   |
| نبذة عن الولد العاصي (عاص)، و «ردوده» -علينا-!!                                 |
| إيراده حديثًا ضعيفًا؛ هو دليلٌ -روايةً ودرايةً- على شرِّ حالِه، وسوء فعالِه ١١٦ |
| مات رسول اللَّه ﷺ، وأبو بكر ليس قريبًا منه                                      |
| حبل الكذب قصير، بل قصير جدًا!                                                   |
| لقد أصاب (الرويبضة) مقتلاً من نفسه !                                            |
| حذف (الرويبضة) كلامًا مهمًا -جدًّا جدًّا- ليسلم له ادعاؤه عليَّ بالباطل ١١٧     |
| وعلى الباغي تدور الدوائر                                                        |
| هل يقال: «معقوف»؟ أم «معكوف»؟                                                   |
| ناس بلا شعور، ولا إحساس                                                         |
| ما هي قصة (الزائر البحريني)؟!                                                   |
| (الرويبضة) ينقل عن (العاصي)!!                                                   |
| تقييدي الواضح الصريح لكلامي حول آخِر مَنْ لَقِيَ الشيخ                          |

| ن، ويلبِّسُون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ولكنّ (القوم)، يجهلون، ويكذبور  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| 119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 🗖 حول وفاة شيخنا:               |
| خنا الدنيا إلا يوم واحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ليس بين فراقي البلد، وفراق شيـ  |
| مائِه عكسَ ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | وكشف كَذِبِ (الرويبضة) في ادُّء |
| 119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الإشارة إلى بعض سنن الجنائز     |
| 17.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 🗖 «ردود» عاص:                   |
| 17.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | كلمة (جامعة) تكشف حالُه         |
| ١٢٠!ام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                 |
| عيس)!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                 |
| 171!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | مَثُلٌ أم شعر؟! جاهل حتى بهذا   |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ليس كل ولد على سر أبيه!         |
| الماته! المات الما | نموذج من أخطاء (عاص)، وخط       |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •                               |
| الآباء، وعُقوق العلماء»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                 |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                 |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                 |
| ية، واشتر «الإحيا» ) -الصوفي"!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                 |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | (بغضب) و(صوت عال)! ثـ           |
| -<br>ح)، ولا (جموح)!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                 |
| عندالشيخ-رحمه الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                 |
| 170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | □ النقض المنقوض:                |
| 170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                 |
| ! وجهل مفروض!!!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |

| ۱۲  | كتمُ وطوَى؛ لداعي الهوى                                                          |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۲  | نصٌّ (طويل) -من كلام شيخنا- بتره (الرويبضة)                                      |
|     | وفي هذا النصِّ -نفسِه- ردودٌ قاصمةٌ على المخالفين المنحرفين، واتهاماتهم لمشايخنا |
| ۱۲  | أئمَّة العلم والدين                                                              |
| ۱۲۰ | (نماذج) من (تبدیله)، و(تحریفه)                                                   |
| ۱۲۰ | عزوه لـ «السلسلة الصحيحة»، وهو في «الضعيفة»!                                     |
| ۱۲  | □ تحریفات أخری                                                                   |
| ۱۲  | من درر فوائد شيخنا في العقيدة السلفيَّة                                          |
| ۱۲  | بترٌ عن السياق، وسرقة من السِّباق!                                               |
| ۱۲  | □ بين (أهل السنة)، و(المرجئة):                                                   |
| ۱۲  | ما هو (موضع المعركة) بين أهل السنة والمرجئة –عند ابن القيِّم–؟! ٩                |
| ۱۲  | وبيان كذب (الرويبضة) في دعواه غيرَ ذلك                                           |
| ۱۳  | قصَّة المريد الصوفي الجاهل(!) في تكفير (شيخه) -رضي اللَّه عنه!!                  |
| ۱۳  | بكشف ما بترَه: نقض كتابه من أساسه!                                               |
| ۱۳  | ● الشاهد الخامس: نظرات، ووقفات                                                   |
| ۱۳  | جهل (الرويبضة) -وخلطه- في (المنطوق)، و(المفهوم)                                  |
| ۱۳  | □ بين «متن الطحاوية»، و «شرحه»:                                                  |
| ۱۳  | خلطه بين ذلك                                                                     |
| ۱۳  | (قومٌ) يطيرون إلى الشرِّ؛ زُرافاتٍ ووُحدانًا !                                   |
| ۱۳  | مَدْحُ الشيخ عبدالعزيز الراجحي لـ «شرح الطحاوية»                                 |
| ۱۳  | الإشارة إلى بعض (فتاوى اللجنة الدائمة) في ذلك                                    |
| ۱۳  | وصف (فضيلة الشيخ) شقرة لـ«شرح الطحاوية» بـ(إنجيل السلفيين)؛ تنفيرًا وتحذيرًا!٣٪  |
| 17  | قبورية مظلمة!                                                                    |

| 🗖 بين (المنطوق)، و(المفهوم):                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| الإشارة إلى اختلاف عبارات السَّلَفِ في بيانهم حدَّ الإيمان، واعتبار العملِ منه ١٣٤ |
| كيف يكون (المتبادر) منطوقًا؟!                                                      |
| تعريفات أهل العلم لـ (المنطوق)، و(المفهوم)                                         |
| ما بُنِيَ على فاسد: فهو فاسد                                                       |
| 🗖 هراء بلا مراء:                                                                   |
| لم أستطع (الصبر) على غُثائِه، وهُرائِه                                             |
| نماذج من نقولاتي العلميَّة في كتابي «التعريف والتنبئة»                             |
| ردُ شيخنا على مَنِ ادَّعى أنَّ (الأعمال ليست ركنًا أصليًّا في الإيمان)             |
| استعمال عُلماء السنَّة مصطلح (الشرط) على غير المعنى الأصوليِّ                      |
| كذب (الرويبضة) -علينا- بادِّعائه أن كمال الإيمان عندنا : ( كمال المستحبِّ ) !      |
| وكشف جهله اللغوي في ذلك                                                            |
| كلمة عظيمة للشيخ ابن باز في اعتباره مِنْ (أهلِ السنَّةِ) من لم يُكفِّر تارك (أعمال |
| الجوارح)- الذي تلفظ بالشهادتين، وَوُجِدَ عندَه أصل الإيمان القلبي                  |
| 🗖 مَن نصوص العلماء:                                                                |
| كلامٌ للشيخ ابن باز -أيضًا- في (أعمال الجوارح)                                     |
| وترجيحه (منها) تكفير تارك الصلاة -فقط                                              |
| اجتناب (المصطلحات) الحادثة: أسلم، وأعلم، وأحكم                                     |
| 🗖 بين (الركن)، و(الشرط):                                                           |
| كلمة رائعة للإمام ابن القيِّم في اعتبار الكلام بحسب طريقة قائله، ومذهبه ١٣٩        |
| قول بعض أهل العلم: (أركان الإسلام) -العمليَّة- ثم لا يُكفِّرُونَ إلاَّ بترك الصلاة |
| -منها- ترجيحًا اجتهاديًّا                                                          |
| (الركِن) و(الشرط) لغةً، واصطلاحًا                                                  |
|                                                                                    |

| اسكَتُ!                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| من آثار السلف في الحضِّ على (السكوت)                                               |
| 🗖 بين (الأعمال)، و(الصلاة):                                                        |
| قول الإمام أحمد في مسألة (أعمال الجوارح)                                           |
| الإشارة إلى كلام الحافظ ابن حجر في مسألة (أعمال الجوارح)                           |
| نقل عن الشيخ بكر أبو زيد، يُورِدُ فيه ردَّ الحافظِ ابنِ حجرٍ على المرجثة، وكشفه    |
| لآثاره، ولوازمه الباطلة                                                            |
| فهل يكون مرجئًا مَن هذا حالُه؟!                                                    |
| 🗖 بين (الأصل)، و(الفرع)                                                            |
| كلام الإمام ابن عبدالهادي -تلميذ شيخ الإسلام ابن تيميَّة- في ( فروع الإيمان )،     |
| و(أصل الإيمان)                                                                     |
| فهل في تلاميذ ابن تيميَّة مرجئة؟!                                                  |
| كلام شيخ الإسلام ابن تيميَّة في «أصل الإيمان»                                      |
| يم نُكفِّر؟ من كلام الإمام محمد بن عبدالوهاب                                       |
| الإشارة إلى تلبيس مُسوِّد «رفع اللائمة» -في خلطه بين (الفعل)، و(الترك) حول         |
| كلمة الإمام محمد -هذه-                                                             |
| وهذا امتحانٌ عويص                                                                  |
| 🗖 «حقيقة» (الخلاف) بين (أهل السنة):                                                |
| كلام لفضيلةِ الشيخ صالح الفوزان في مسألة الإيمان، وتعقبُّه                         |
| كلمة الإمام عبداللطيف آل الشيخ في (أعمال الجوارح)                                  |
| الإشارة إلى تلبيس مُسوِّد «رفع اللائمة» في ذلك                                     |
| رواية عن أحمد – ينقلها أحمد! – أنَّ الإسلام هو الشهادتان فقط ، فكلُّ مَنْ قالَها : |
| فهو مسلم                                                                           |

| 🗖 تقعیدات علمیّه: 🕽 کا                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| كلمة الإمام الزُّهْري: (كانوا يرون الإسلام الكلمة، والإيمان العمل) ١٤٤               |
| نبذة من الثناء على الزُّهْري                                                         |
| فهل هو مُرجئ؟!                                                                       |
| كلامُ شيخ الإسلام، والإمام ابن رجب فيما يتعلَّقُ بكلمة الزُّهْري -هذه ١٤٥            |
| مصادر تخريج كلمة الزهري -السابقة                                                     |
| الإشارة إلى كلام بعض أئمَّة السلف في (أن الخروج من الإيمان إلى الإسلام: لا يلزم      |
| منه كُفْرٌ ولا ردَّةً)                                                               |
| □ (جنس العمل)، و(آحاده):                                                             |
| ابتداع صاحب «ظاهرة الإرجاء» لمسألة (جنس العمل)، و( آحاده )، وتقليد ( الرويبضة )      |
| وغيره -له- في ذلك، وإقرار أستاذنا الشيخ ربيع أنَّ (هذا أولُ مُحدِثٍ لهذا التفريق ١٤٦ |
| ردُّ الشيخ ابن عُثيمين على هذا التفريق، واعتباره أنه طنطنة لا فائدة منها) ١٤٦        |
| مَنْعُ كتاب «ظاهرة الإرجاء» من التداول!                                              |
| وهُل (الجنس) إلاَّ فَرْدُ (آحاد)؟!                                                   |
| الإشارة إلى إعراض صاحب «رفع اللائمة» عن كتابي «التعريف والتنبثة»، مع                 |
| وقوفه عليه!!                                                                         |
| وهو كتابٌ قاصمٌ له، قاضٍ على شِنْشِنَاتِه                                            |
| خلط (الرويبضة) بين المكتوب، والمسموع                                                 |
| خلطً جديدٌ بين (المنطوق)، و(المفهوم)                                                 |
| بَتْرٌ ، وبَتْرٌ !!                                                                  |
| 🗖 ﴿تشابهت قلوبهم﴾:                                                                   |
| عزوُ (الرويبضة) لخارجيُّ (مغربي) أرعن؛ يطعن بمشايخنا الثلاثة، و(فضيلة الشيخ)         |
| شقرة، والشيخ بكر أبو زيد!!                                                           |

| فماذا نقول بهذا الأحمق الجهول؟!                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ولكنَّ! (الرويبضة) لا يقرأُ !                                                       |
| الإشارة إلى ردِّ بعض إخواننا عليه!                                                  |
| (علاقات) جاهل (المشرق) بأرعن (المغرب)                                               |
| (تغيير) عنوان كتاب المغربيِّ في طبعته الأردنيَّة!                                   |
| اِلبَس لكلِّ حالةٍ لَبُوسَها!!                                                      |
| تواقُحُ المخالفين بعد وفاة شيخنا !                                                  |
| «من جعل دينَه غرضًا لخصومات: أكثر التحوُّل»                                         |
| 🗖 حول (تكفير تارك الصلاة):                                                          |
| هل يُوصَفُ القول بتكفير تارك الصلاة بالالتقاء ببعض قول الخوارج؟! ١٥٣                |
| لكنَّه الجهلُ المرُّ، في عقل غير حُرِّ !                                            |
| كلمة لشيخ الإسلام؛ فيها الجواب على السؤال السابق                                    |
| فما الفَرْقُ ؟                                                                      |
| (الأعمال من الإيمان) قول الخوارج، والمعتزلة، و أهل السنَّة                          |
| ولكنّ!                                                                              |
| إقرار الشيخ ابن باز كلمة الحافظ ابن حجر في (أعمال الجوارح) (نحوًا) من أربعين سنة١٥٦ |
| □ حول (الاصطلاحات):                                                                 |
| «لا مشاحّة في الاصطلاحات»                                                           |
| ومع ذلك؛ فالأصل: تحريرها، أو تكسيرها!                                               |
| نصيحة عالية مِنَ الشيخ ابن عُثيمين في الرجوع إلى ما كان عليه السلف الصالح ،         |
| دون هذه الاصطلاحات الحادثة                                                          |
| □ تحریف آخراا                                                                       |
| التوكيد على كلام شيخنا في أنَّ العملَ ركن أصليٌّ في الإيمان                         |
|                                                                                     |

| فماذا نقول في هذا المفتري الجهول!                                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ نصً عزيز                                                                                    |
| أقوال (السلف) في مسألة (ترك الأعمال)، واختلافهم فيما يُكفِّر وما لا يُكفِّر منها،             |
| من كلام ابن تيميَّة                                                                           |
| أم (سلف)، و(إرجاء)؟!                                                                          |
| 🗖 من (صور) التناقض في مصطلح (الشرط):                                                          |
| رَجْعٌ من (الرويبضة) إلى (جنس العمل)، و(آحاده)                                                |
| جوابٌ على (بعض) تلبيسات صاحب «رفع اللائمة» ٩٥                                                 |
| جهالةً أخرى في مسألة (الشرط)!                                                                 |
| الإشارة إلى فائدة مهمَّةٍ مِنْ كلامٍ شيخ الإسلامِ في (اللازم)، و(الإلزام)                     |
| هل كلمة (الشرط) قرآن كريمٌ؟!                                                                  |
| فلماذا لا يُحمل (الشرط) على معنى مغايرٍ للمعنى الاصطلاحي؟!                                    |
| شغلونا برخيص جهلهم                                                                            |
| تناقض (عاشر!) (للرويبضة) في جمعه بين (الركن)، و(الشرط) في سياق واحد! ١٦١                      |
| وهو القائل: «فإن كان ركنًا؛ فلا يمكن أن يكون شرطًا» !                                         |
| مناقضًا نفسَه!                                                                                |
| مضحكات مبكيات!                                                                                |
| كذبه، وجهله، في ادعائه أن الشيخ تأثرً بابن حجر                                                |
| الإشارة إلى منهجيَّة أبي عبيد، وابن رجب -العقائديَّة                                          |
| والإشارة إلى «حقيقة» المنهج العلمي –الدقيق– المعلوم اتّباعِه من قِبَلِ شيخنا –رحمه اللّه– ١٦٣ |
| وذلك وَفْقَ قاعدة: (استدلَّ، ثُمَّ اعتقد)                                                     |
| 🗖 ضابط (جنس العمل)، وحلُّه:                                                                   |
| تفصيلٌ مُفصَّلٌ في مسألة (جنس العمل)                                                          |

| كفّر بترك (جنس العمل) أن لا يكفّر بـ (ترك الصلاة)!                 | إلزام للمة   |
|--------------------------------------------------------------------|--------------|
| ُخر) في مسألة (الشرط)                                              | تناقض (آ     |
| سألة (ترك الصلاة)                                                  | عَوْدٌ إلى م |
| لمبيسات مسوِّد «رفع اللائمة» في خلطه بين (الترك)، و(الفعل) ١٦٥     |              |
| إلى (الجنس) و(الآحاد)، والإلزام بها                                | عَوْدٌ آخر   |
| ر (بالنصَ الشرعيَ)؛ وإلا                                           | 🗆 التكفير    |
| للحات) مرة أخرى-:                                                  | 🗆 (المعد     |
| ة لفضيلة الشيخ صالح آل الشيخ في (الاصطلاحات)                       | كلمة رائة    |
| مُباحثة بيني وبين بعض طلبة العلم في (الرياض) في مسألة (جنس العمل)، | نقل نصً      |
| طرابه فیها                                                         | وذكر اضا     |
| لجزاء من جنس العمل) -الفقهيَّة                                     | قاعدة (ا-    |
| لى (جداول) (الرويبضة) -الفاشلة-!!                                  | الإشارة إ    |
| (العمل) بزيادة الإيمان ونقصه:                                      |              |
| بة (كبرى) من (الرويبضة) -على شيخنا                                 | کشف کذ       |
| ت الإيمان؟!                                                        | أين درجا     |
| حديثيّة:                                                           | 🗖 فوائد      |
| إخراج من كان في قلبه مثقال (ذرَّة) من إيمان                        | أحاديث إ     |
| ) إلى الأحاديث التي فيها إخراج مَن (لم يعمل خيرًا قط) من النار ١٦٩ |              |
| ى تأويلاتها الفاشلة، والنقض على (المهوِّن) من أمرها ١٦٩            |              |
| ا توقير حديث النبيِّ ﷺ؟!                                           | هل هكذا      |
| ان، كيف يجتمعان؟!                                                  |              |
| ل (حديث البطاقة)                                                   | كلمةٌ حو     |
| ه من الإيمان بحسب ما فعله) -من كلام ابن تيميَّة                    | (العبدُ مع   |
|                                                                    |              |

|     | ونقولٌ أخرى بهذا المعنى –عنه– رحمه الله–                                     |
|-----|------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۷۰ | إشارة (أخرى) في الردِّ على مُسوِّد «رفع اللائمة»                             |
| ۱۷۱ | جاء (الرويبضة) لِيَكْحُلُها؛ فَعَوِرَها                                      |
| ۱۷۱ | تناقض جديد، يدلُّ على جهل أكيد                                               |
| ۱۷۲ | 🗖 القناعة بفهم حديث (الشفاعة):                                               |
| ۱۷۲ | ردُّ على شبهة فارغة لــ (الرويبضة)                                           |
| ۱۷۲ | هل (العبادة): الصلاةُ -فقط-؟!                                                |
| ۱۷۲ | وهو القائل(!): «حكم الإسلام الظاهر يثبت بالشهادتين»                          |
| ۱۷۲ | هل (مسائل الإيمان) تُبنى على «يُعقَل»، و«لا يُعقَل»؟!                        |
| ۱۷۳ | شمولُ معنى (العبادة) لكلِّ ما يندرج تحتها -شرعًا                             |
| ۱۷۳ | تعريف شيخ الإسلام لـ (العبادة)                                               |
| ۱۷۳ | 🗖 کلمتان جامعتان:                                                            |
| ۱۷٤ | (َلا إله إلا اللَّه): لا شيءَ أفضلُ منها                                     |
| ۱۷٤ | كلمة جميلة للحافظ ابن رجب فيما يُكفِّر تاركُه من (أركان الإسلام)             |
| ۱۷٤ | إشارة أخرى تنقض تمويهات صاحب «رفع اللائمة»                                   |
| م   | كلمةٌ جميلةٌ -أخرى- لفضيلة الأخ الدكتور الشيخ محمد بن عمر بازمول في إلزا     |
| ۱۷٤ | المَكفِّر تارك الصلاة -كُفْرَ رِدَّةٍ أكبر- بأنَّه جعل الصلاة فوق الشهادتين! |
| ۱۷٥ | ونقله –ما يؤيد كلامه– عنَّ ابن بطَّة، وابن قدامة                             |
|     |                                                                              |
| ۱۷٦ | فائدة حول مسألة (قضاء الصلاة الفائتة)                                        |
|     |                                                                              |
| ۱۷۷ | 🗖 بين (الأشاعرة)، و(أهل السنة):                                              |
| \VV |                                                                              |

| كلام الدكتور محمد ربيع المدخلي في تحقيق الحقُّ في هذه المسألة                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| فأين (الأشاعرة) من (أهل السنَّة)؟!                                                        |
| 🗖 من مصطلحات شيخ الإسلام في (الإيمان):                                                    |
| كلامٌ غال لشيخ الإسلام في (أصل الإيمان)، و(الأعمال الظاهرة)، و(الإيمان المطلق) ١٧٩        |
| إثبات (الْإسلام) مع انتفاء (الإيمان المطلق)                                               |
| وبيان (مطلق الإيمان)، و(الإيمان الواجب)                                                   |
| «أصل الإيمان» -من كلام ابن تيميَّة                                                        |
| كلام للإمامين الأحمدين -ابن حنبل، وابن تيميَّة- في مسألة (التكفير)                        |
| الاجتهاد لا يُنقَضُ باجتهادٍ                                                              |
| 🗖 تحقيق شيخ الإسلام في حكم (ترك الصلاة):                                                  |
| كلامٌ عظيمٌ لشيخ الإسلام في بيان (أصناف تارك الصلاة)                                      |
| عَوْدٌ إلى هذيان (الرويبضة) حول (جنس العمل)، و(آحاده)                                     |
| 🗖 بين (الجنس)، و(الشرط):                                                                  |
| خلطُهُ بين ما يُكفِّر وما لا يُكفِّر -تركُهُ- من (أركان الإسلام)، وجعله (الشهادتين)       |
| من بين ذلك!!                                                                              |
| استدراكُهُ على شيخنا -بالباطل- ما تلبَّس به -هو- بالفعل-!                                 |
| لكنّ الفرق بين علمنا وجهله: كالفرق بين حقّنا وباطله                                       |
| نقل (الرويبضة) لكلمة الإمام الحُميدي -في التكفير-، والنقضُ عليه -فيها- سندًا ومتنًا . ١٨٥ |
| التركُ لا يكونُ إيمانًا                                                                   |
| كلامٌ -آخر- لشيخ الإسلام ابن تيميَّة في (ترك الصلاة)                                      |
| <ul> <li>□ فتوى (عظيمة) لـ (اللجنة الدائمة للإفتاء):</li> </ul>                           |
| نقل (الرويبضة) لفتوى (اللجنة الدائمة) في مسألة (ترك الصلاة)، وترك (الأركان الأربعة)١٨٦    |
| وهي -بقضِّها وقضيضها- خُجَّةٌ عليه                                                        |

| \AV                                                 | والرجل كحاطب ليل                                       |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| ١٨٨                                                 | 🗖 شفقة؛ ولكن؛ على مَن؟!                                |
| مً                                                  | شفقتي -فيما أكتب- على نفسي -أولاً-، ثُـ                |
| ١٨٨                                                 | (تغييرُ شكلٍ من أجل الأكل)!!                           |
| نَّمة مُفصَّلاً                                     | بيان وجه الصواب في (فتوى اللجنة) -المتقدُّ             |
| (قُطبَ) جهالتهم                                     | (القوم) على (سرور) بـ (الرويبضة)؛ لكونه                |
| نعب الإيمان):                                       | 🛘 من دُرَرِ كلمات شيخ الإسلام في حدّ أدنى (ش           |
| ۱۹۰                                                 | «لا يخلد في النار من في قلبه مثقال ذرَّة من إ:         |
| لإيمان -بعد الشهادتين-؟!                            | فهل هو (مُصَلِّ)؛ والصلاة (أعظم) أعمال ا               |
| محيح                                                | حديث (شُعب الإيمان) يدلُّ على الجواب ال                |
| 197,                                                | لا يجوزُ (إسقاطُ) النصوص أمام الأقاويل!.               |
| الكلمة من قائلها!                                   | ترك الصلاة (بالكلية)، ومقدار صواب هذه                  |
|                                                     | 🗖 كلام دفيق حول معنى (الركن):                          |
| 197                                                 | عودةٌ إلى (الركن)، و(الأركان)                          |
| 197                                                 | ضرب أمثلة علمية على ذلك                                |
| ، وبيان ما يُكفِّر تركه –منه–، وما لا يُكفِّر . ١٩٣ | كلمةٌ نفيسةٌ للشيخ عبيداللُّه الرحماني في حدُّ الإيمان |
|                                                     | (ترك الصلاة) مسألة فقهيَّة، لا تخرج عن (را             |
| 198                                                 | (شتم الإله) كفر (عملي = مُخرج مِنَ المُلَّةِ).         |
| 198                                                 | ذكر (أنواع) الكفر، و(أسبابه)                           |
| رُتُبَتُهُرُتُبَتُهُرُتُبَتُهُ                      | عزو إلى بعض كُتُبِي التي تتضمَّن بيانَ ذلك، و          |
| •                                                   | • الشاهد السادس: كلامه حول (الكفر الخرج من             |
|                                                     | بين (الاستنباط)، و(الاستبطان)!                         |
|                                                     | بين (الإفراط)، و(التفريط)!                             |

| 🛘 بين الكفر (العملي)، و(الاعقادي)                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| نقل (الرويبضة) عن ابن عُثيمين ما فيه الردُّ عليه، ومناقضتُهُ                            |
| افتراء (الرويبضة) على العلماء، وعلى بعض (أنصاره) من (الحُلفاء = الجُهلاء)١٩٨            |
| الإشارة إلى كتاب «قُرَّة العيون» للشيخ سليم الهلالي؛ ردًّا على (الهدَّام)، و(المقدِّم   |
| له) -فضيلة الشيخ شقرة!                                                                  |
| أثر ابن عباس -كفر دون كفر- قاصمةُ ظهر جماعة التكفير                                     |
| 🗖 بین (الترك)، و (الفعل)                                                                |
| ادِّعاءُ (الرويبضة) الإجماعَ -جهلاً وكذبًا- على ما ليس كذلك                             |
| كشفُ كذبه، وبيانُ (وجهه)                                                                |
| مسألة تكفير تارك الصلاة (مسألة اختلف فيها أصحاب الحديث)                                 |
| المُضيفون لـ (الترك) -في باب المكفرات- هل عندهم مثال آخر -غير الصلاة-؟!                 |
| دون الخلط بين (الترك)، و(الفعل) -كما سوّده -مُلبّسًا- صاحب «رفع اللائمة» ٢٠٠            |
| 🗖 (أنواع) الكفر، و(أسبابه):                                                             |
| كما أن الإيمانَ (قول وعمل واعتقاد)؛ فكذلك ضدُّه: الكفر -وأسبابه ٢٠١                     |
| النقل عن شيخنا في إثبات ذلك، وتقريرِهِ                                                  |
| إيراد أنواع الكفر، وإقرار شيخِنا -رحمه اللَّه- بها                                      |
| نقل شيخنا عن ابن القيِّم جعلَهُ بعضَ أنواعِ الكفر (العمليِّ) مُخرِجةً مِنَ المُلَّةِ٢٠٢ |
| زيادة إيضاح -وضبط- من شيخنا لكلمة ابن القيِّم                                           |
| وهذا -كلُّه- مِمَّا حذفه (الرويبضة) الظالم                                              |
| □ فوائد حول (الكفر العملي)                                                              |
| تفصيلُ معنى الكفر –عمليًّا واعتقاديًّا، وأصغر وأكبر                                     |
| تأييد معنى ذلك من كلام الشيخ حافظ الحكميِّ                                              |
| و قاعدة ذهبيَّة عن شيخ الإسلام                                                          |

| هُلُ العلم لا يُخرِجُونَ مِنَ الإسلامِ بعَمَلٍ                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قلُ بعضِ كلماتِهم في ذلك                                                                          |
| نما الفرقُ بين كلام شيخنا، وكلام سَلَفِه مِنْ عُلماءٍ أَهلِ السُنَّةِ؟! ٢٠٥                       |
| نلبيس (الرويبضة) على قرّائه(!) بتحريف مراد شيخنا في بعض المكفّرات ٢٠٥                             |
| هل المراد بـ (القصد): (قصد الفعل)، أم (قصد الكفر)؟!                                               |
| 🗆 بين (قصد الفعل)، و(قصد الكفر)ـــــــــــــــــــــــــــــــ                                    |
| ذكرُ بترٍ -آخَرٍ- للرويبضة من كلامي                                                               |
| وتأييد وجه الحق -في ذلك- بنقلين عزيزين عن شيخ السلام٧٠٧                                           |
| 🗖 مَنِ (المحرّف)؟!                                                                                |
| مَن المُحرِّف؟! الطاعن بالعُلماء، أم المُدافع عنهم؟!                                              |
| □ تحريف، وتخريف:                                                                                  |
| حذفٌ صريح (جدًّا) من كلامي؛ لِيُشِتَ(!) التناقضَ بيني وبين شيخنا ٢٠٩                              |
| تكثّر (الرويبضة) بنقول متفق عليها، ليس لها صلةٌ بـ«حقيقة الخلاف» ٢٠٩                              |
| سب اللَّه، أو رسولِه -ونحوه-: كفر أكبر، وقدْرُ أثَرِ ذلك على فاعلهِ ٢٠٩                           |
| أثر ابن عباس: «كفر دون كفر»، أصلٌ في مسألة عدم تكفير الحاكم بغير ما أنزل اللَّه. ٢١٠              |
| 🗖 من (أواخر) أجوبة الشيخ ابن عُثيمين المهمة-:                                                     |
| جوابٌ نفيسٌ جدًّا للشيخ ابن عُثيمين في مسألة تكفير الحكَّام                                       |
| وأنَّ المَكفّرين –هؤلاء– ورثة الخوارج                                                             |
| الإشارة -من جديد- إلى تمويه آخر من تمويهات مسوِّد «رفع اللائمة» ٢١٠                               |
| من شروط التكفير                                                                                   |
| حذف (الرويبضة) حرْفَ (قد) -المفيد للتشكيك- من كلام ابن عثيمين! ٢١١                                |
| 🗖 تحريفات متوالية في نقله كلامَ الشيخ ابن عثيمين                                                  |
| بتر (الرويبضة) تتمة كلام للشيخ ابن عثيمين فيه تفصيل القول في تكفير الحاكم بغير ما أنزل اللَّه ٢١٢ |
|                                                                                                   |

| وكذلك صنَّعَ مسوِّد «رفع اللائمة»! مواقِعًا لِمَا يتَّهم به غيرَه!           |
|------------------------------------------------------------------------------|
| من دُرر شيخ الإسلام: (التكفير لا يكون بأمر محتمل)                            |
| ما هو حدُّ (العُذر) عند (الرويبضة)؟!                                         |
| 🗖 مَنِ الضَّال، الأعمى، الجاهل؟!                                             |
| الموعد: إِمَّا جَنَّة ، أو نار                                               |
| من درر ابن تيميَّة: (القلب هو الأصل في جميع الأقوال والأفعال)                |
| 🗖 بين (القلب)، و(العمل):                                                     |
| نُقول متعدِّدة في ضبط هذه القاعدة                                            |
| 🗖 مِن (دقائق) الفروق بين (السنة)، و(الإرجاء)                                 |
| خَلْط (الرويبضة) بين قاعدة أهل السنة، وقاعدة أهل المرجئة في إثبات -أو نفي-   |
| الكفر الظاهر، وصلة ذلك بالقلب                                                |
| والجاهلون لأهل العلم أعداء                                                   |
| <ul> <li>□ كلام الشيخ ابن باز في مسألة (الحكم بغير ما أنزل الله):</li> </ul> |
| ونقل نصِّ كلامِه في التقريظ لكلام شيخنا                                      |
| ولا يزال (الرويبضة) و (حُلفاؤه) يكذبون، ويفترون                              |
| نقل (الرويبضة) لأثر سفيان بن عُيينةً في نقض المرجئة                          |
| 🗖 أثر سفيان بن عيينة -رواية ودراية-                                          |
| والكلام عليه -سندًا ومتنًا-                                                  |
| وكشف ما بتره منه (الرويبضة) ممَّا يوضح معناه                                 |
| والوجه فيه: ربطُه التكفيرَ بمن (كان مصرًّا بقلبِه على ترك الفرائض)           |
| 🗖 بين (ترك الأوامر)، و(فعل النواهي)                                          |
| قاعدة أهل السنة أن (ترك الأوامر أعظم من فعل المناهي)                         |
| هل (المعرفة) إيمان؟!                                                         |

| النقل عن ابن تيميَّة وابن القيِّم في ضبط حدِّ ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                       | 111                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| المؤمن بالمأمور تاركًا لأدائه: لم يترك الواجبَ كلَّه                                                                                                                                                                                                                                                                    | 777                      |
| ومنه قول شيخ الإسلام في مسألة الصلاة: (الإقرار بها مُرادّ بالتفاق، وفي ترك الفعل نزاعٌ) ٢٢٢                                                                                                                                                                                                                             | ***                      |
| وحدّ الكفر في ذلك: مَن لا يرى حجّة برًا، ولا تركَه إثمًا ٢٢                                                                                                                                                                                                                                                             | 777                      |
| الفرق بين (الالتزام)، و(الفعل)                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 777                      |
| كلمة حَسنَةٌ لشيخ الإسلام في تحقيق هذا المعنى                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۲۲۳                      |
| وكلمة أخرى لابن القيِّم                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۲۲۳                      |
| بيان وجه الإرجاء في قول مَن عدُّ (ترك الفرائض) بمنزلة (ركوب المحارم)؛ بأنَّ العمل                                                                                                                                                                                                                                       |                          |
| -عندهم!- ليس من الإيمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 777                      |
| 🗖 من مقالات (أصحاب الحديث) -المعتبرة-                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 777                      |
| نقل ابن نصر المروزي عن طائفة من أصحاب الحديث عدمَ التكفير بـ (ترك الفرائض) ٢٢٣                                                                                                                                                                                                                                          | 277                      |
| والنقل عن ابن رجب في مثل ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                          |
| • الشاهد السابع: وهو (خاتمة) الرويبضة -وختامه                                                                                                                                                                                                                                                                           | 770                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                          |
| ● الشاهد السابع: وهو (خاتمة) الرويبضة -وختامه                                                                                                                                                                                                                                                                           | 770                      |
| • الشاهد السابع: وهو (خاتمة) الرويبضة -وختامه                                                                                                                                                                                                                                                                           | 770<br>770               |
| <ul> <li>الشاهد السابع: وهو (خاتمة) الرويبضة -وختامه-</li> <li>من الذي يعرف الألباني - حقيقة - ؟!</li> <li>كلام (يُشَمُ ) منه أنَّه ليس (للرويبضة)، وإنما أُملي عليه!</li> </ul>                                                                                                                                        | 077<br>077<br>777        |
| <ul> <li>الشاهد السابع: وهو (خاتمة) الرويبضة -وختامه-</li> <li>من الذي يعرف الألباني - حقيقة - ؟!</li> <li>كلامٌ (يُشَمُ ) منه أنّه ليس (للرويبضة)، وإنما أُملي عليه!</li> <li>مَن صاحب (الفتنة)؛ فقهًا، واعتقادًا؟!</li> </ul>                                                                                         | 770<br>770<br>777        |
| <ul> <li>الشاهد السابع: وهو (خاتمة) الرويبضة -وختامه-</li> <li>من الذي يعرف الألباني - حقيقة - ؟!</li> <li>كلام (يُشَمُ ) منه أنَّه ليس (للرويبضة)، وإنما أُملي عليه!</li> <li>من صاحب (الفتنة)؛ فقهًا، واعتقادًا؟!</li> <li>مَن صاحب (العلماء- خالف الشيخ في مسألة الإيمان؟!</li> </ul>                                | 770<br>777<br>777<br>777 |
| <ul> <li>الشاهد السابع: وهو (خاتمة) الرويبضة -وختامه-</li> <li>من الذي يعرف الألباني - حقيقة - ؟!</li> <li>كلام (يُشَمُ ) منه أنَّه ليس (للرويبضة)، وإنما أُملي عليه!</li> <li>مَن صاحب (الفتنة)؛ فقهًا، واعتقادًا؟!</li> <li>مَن حمِن العلماء - خالف الشيخ في مسألة الإيمان؟!</li> <li>بين الشيخ، وتلامذته:</li> </ul> | 770<br>770<br>777<br>777 |
| <ul> <li>الشاهد السابع: وهو (خاتمة) الرويبضة -وختامه-</li> <li>من الذي يعرف الألباني - حقيقة - الله عليه الله الله عليه الله الله الله الله الله الله الله ا</li></ul>                                                                                                                                                  | 770<br>770<br>777<br>770 |
| • الشاهد السابع: وهو (خاتمة) الرويبضة -وختامه                                                                                                                                                                                                                                                                           | 770<br>777<br>777<br>77V |

| فالمرجع واحد، والاعتقاد واحد، و الشيخ واحد                                |
|---------------------------------------------------------------------------|
| وقد فلت (منهم) قولُهم: (الأدعياء يسيرون على خطى الشيخ في مسائل الإيمان)!! |
| فعلى السنة؟! أم على الإرجاء؟!                                             |
| □ دفّ وطبل!!                                                              |
| كذبهم وافتراؤهم على (بعضناً) بنقر الطبلة لهزّ الخصر والأرداف!!            |
| وهم: كاذبون، ومفترون، ومفلِسون!                                           |
| الإشارة -تنزُّلاً- إلى حال الصحابة -رضي اللَّه عنهم- قبل الإسلام          |
| والمباهلة على تكذيب زعمهم                                                 |
| وقاحة (عاصٍ) في ذلك أبلغُ !                                               |
| من (المخلخل) للدعوة السلفيَّة؟! القارّ، أم الفار!؟!                       |
| قصَّة الرجل (الأحول) صاحب الببُّغاء (الأحول)!                             |
| فائدة حول (الصفة المشبَّهة) -لغةً                                         |
| فائدة في (الإشباع) -في القراءات                                           |
| تكرار عرض (المباهلة)، و(الملاعنة)تكرار عرض (المباهلة)،                    |
| 🗖 كاذبون حتى على أنفسهم:                                                  |
| قصّة الطُفيلي، والوليمة المفتراة!                                         |
| كلمة حول كتابي «علم أصول البدع»، وثناء شيخنا عليه                         |
| قول (الرويبضة): (الأدعياء يسيرون على خُطى الشيخ في مسائل الإيمان)! ٢٣٤    |
| 🗖 ضوابط (الشدئة):                                                         |
| عظمها الحكم بالباطل                                                       |
| . وقد العقيدة (الصحيحة) في نفوسِهم                                        |
| وما أدراك ما (رابعهم)؟!                                                   |
| وما ادراك ما ررابعهم):                                                    |
| ك حول (السرفات العلمية) عمره بالله-:                                      |

| اتّهامي بسرقة تحقيق كتاب «النهاية» لابن الأثير!                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| أعرضتُ عن أن أقابل (الورّاق) -المتهِم- بمثل شدَّته                                        |
| لعلّه لعلّه !                                                                             |
| تلبيس (الرويبضة) وبعض (حلفائه) باسم (عبدالعزيز الراجحي) -دون ذكر اسم                      |
| أبيهِ- ليتمُّ لهم (الخلط) -والتدليس- بين (ورَّاق)، و(شيخ)!                                |
| وقوع (الورَّاق) بشرِّ صَنِيعِه -سرقةً حقيقيَّةً-!                                         |
| زعم لـ (الورَّاق) لا وجودَ له!                                                            |
| الإشارة إلى تحقيقي لرسالة السيوطي «الفارق بين المصنّف والسارق» –قبل أكثر من               |
| عشر سنوات-!                                                                               |
| لماذا (ابتعد) الورّاق) في تُعقُبِ الكتاب المذكور، وعنده -قريبًا منه- مثله -بلا فرق-؟! ٢٣٨ |
| أم أنَّ في النفس شيئًا؟!                                                                  |
| صحّح القائمون على نشر «النهاية» عددًا غير قليل من الأخطاء المطبعية ٢٣٨                    |
| والاتّهام مردود على صاحبه!                                                                |
| ثم وقفت على طعن (الوراق) بشيخنا فالحمد للَّه!!!                                           |
| غمز (الرويبضة) لي بـ (الاستعانة بأهل الباطل)!                                             |
| □ فرية بلا مرية:                                                                          |
| وذلك من علامات جُبنِهِ من (بعض) الخَلْقِ، مع (شجاعته) في مخالفة الخالق                    |
| وحقيقة الغمز: ادّعاؤه أنّي (صاحب خَبُر)!                                                  |
| وقولي في هذه التهمة: البراءةُ إلى اللَّه؛ ولكنْ!                                          |
| ما حُكم (التكفيريّين) المفسدين في الأرض؟!                                                 |
| قل جواب (هيئة كبار العلماء) في ذلك، وهو قولي                                              |
| و «الظلم ظلمات»                                                                           |
| خر الدواء الكيّ                                                                           |
|                                                                                           |

| وهذا مِمَّا اتفق عليه العلماء، والعزو لذلك                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| من باب قاعدة (درء المفاسد مقدّم على جلب المصالح)                                            |
| فهل (تقبلون) رفع هذه (المسألة) للجنّة الدائمة للإفتاء؟؟                                     |
| الإشارة إلى بعض (الدكاترة) المغترين بكلام (الرويبضة)                                        |
| 🗖 دفاعًا عن الذين آمنوا:                                                                    |
| سبّ (الرويبضة)، وكذبه على الأخ الدكتور باسم الجوابرة، والدفاع عنه، والذبُّ عنه٢٤٣           |
| تعقُّب (!) (الرويبضة) للأخ عزمي الجوابرة في رسالته «ماذا ينقمون من الإمام الألباني؟!» . ٢٤٣ |
| والنقض عليه في ذلك                                                                          |
| نصُّ كلام الدكتور باسم الذي افترى عليه الرويبضة) -فيه- ما يُناقضه، ويخالفُه ٢٤٤             |
| □ كتاب، وصواب:                                                                              |
| نُبذة حول كتاب «ماذا ينقمون من الإمام الألباني، ودعوته، وتلامذته؟!» ٢٤٥                     |
| ليس لنا مِنْ مَدَدٍ؛ إلاَّ من اللَّه الواحد الأحَد                                          |
| □ الخاتمة ؛ مسلك إن شاء الله-                                                               |
| 🗖 المتوية السلفية                                                                           |
| حاتمة مُضمنَّة لكلام الشيخ محمد خليل هرَّاس؛ في الرد على دكتور معتدٍ مثل (الرويبضة) ٢٥٤     |
| • مُلحق                                                                                     |
| مسرد المصادر والمراجع                                                                       |
| فهرس المواضيع، والأبحاث، والفوائد                                                           |