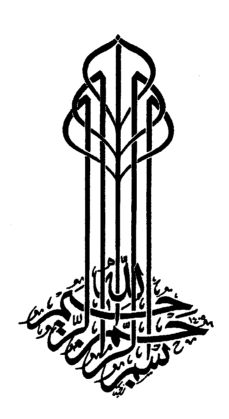
# المعالى الكون المعالي الكون المعالي الكون المعالي الكون المعالي الكون المعالي الكون المعالي المعالية ال

قَرِّظَ لَهُ فَصَيْلَةً مَعَالِى الشَيْخِ الدَّكَتُوْرِ صَالِحِ بِنُ فَوَرَلِقُ بِنَ الْجَبِدُ لِاللَّهِ الْفَوَرَكِ عضوهَينُ ضَكِبارِ المُعْمَاء

لِهُ كَلُالُا حَنان بنت عَلَى بن محدّ البِمَا بِى ماجسُتِد كِناب وَسُنّة مين جَامِعة أم القرُيح بِمكّة المكرّمة وَمُشرِفَة بوَحدَة التربية الإسكرميّة بِمُعافظة الطّائِف

مكنبة الأسدي



(ح)مكتبة الأسدي ، ١٤٢٧ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

محمد بن عبدالوهاب بن سليمان

إعلام الأثلم شرح كتاب فضل الإسلام / محمد بن عبدالوهاب بن مليمان ، حنان على محمد اليماتي ــ مكة المكرمة ، ١٤٢٧هـ

۲۵۰ ص ، . . سم

ريمك : ۱۹۲۰-۲۸۲-۲

١ ــ الأخلاق الإسلامية ٢ ــ الفضائل الإسلامية
 أ ـ اليماني ، حنان علي محمد (مشرف) ب ـ العنوان
 ديوي ٢١٢,٢

رقم الإيداع : ١٤٢٧/٢٣٠٨

ریمک : ۱۹۲۰-۵۲-۲۸۱

جَمِيْعُ الْحُقُوقِ مِحَفُوظَةٌ الطَّبْعَةُ الأولى ١٤٢٧ هـ - ٢٠٠٦مـ





# مكنبة الأسدي للنشر و النوزيع

مكة المكرمة ــ العزيزية ــ مدخل جامعة أم القرى ت ــ ٥٠١٥٥٦ فلكس ــ ٢٠٥٢٤١ فرع العزيزية الشارع العام ت ــ ٣٧٣٠٣٥ ص . ب ٢٠٨٣ رادرهم الرحم

مدتصنعت هذا إكماب: (راعهم الأنام سرح كماب فعلالهمام للإمام المحدد المستني الوملام محدسه بمدالوها برحم الله فوحدت منيه توحيني الهذا كلما بالمسلوب حدر وعرم يشمير مغرى الله كا مبتده حدر المراء وهو عدر بالنشر والنداول مغرى الله كا مبتده حدلالعرب على بنيام عدم المدودي

صلح مرموزا مالعوزام عونده مريك مالدن



# تقزيظا

فوجدت فيه توضيحاً لهذا الكتاب بأسلوب جيد، وعرض شيق، فجزى الله كاتبته خير الجزاء. وهو جدير بالنشر والتداول للاستفادة منه.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.

كتبه

صالح بن فوزان الفوزان عضو هيئة كيار العلماء

# مُقَنَّ لِهِمُ

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يُضلل فلا هادي له وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً.. أما بعد:

فإنه أمر عظيم أن يلتزم المرء بالإسلام، ويجاهد نفسه في أن يكون على حقيقة الإسلام، ولن يكون ذلك إلا بالعلم النافع الذي به صلاح القلب والعمل، ولهذا قال تعالى: ﴿ قُلْ هَندِهِ سَبِيلِي أَدْعُواْ إِلَى صلاح القلب والعمل، ولهذا قال تعالى: ﴿ قُلْ هَندِهِ سَبِيلِي أَدْعُواْ إِلَى اللّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَناْ وَمَنِ أَتَبَعَنِي وَسُبْحَن اللّهِ وَمَا أَناْ مِن المُشْرِكِين ﴾ الله عَلىٰ بَصِيرَةٍ أَناْ وَمَن البّهيرة للقلب الوسف: ١٠٠٨، ومعنى: ﴿ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ ﴾ على علم ؛ لأن البصيرة للقلب هي العلم الذي يبصر به حقائق المعلومات ويدرك الصواب فيها.

ولهذا لم يأمر الله على نبيه على وأمته من بعده أن يزدادوا من شيء إلا من العلم، فقال تعالى: ﴿ وَقُل رَّبِ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ اطه: ١١٤.

وقد رفع الله تعالى أهل العلم على سائر المؤمنين فقال تعالى: ﴿ يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ دَرَجَبَ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ المجادلة: ١١]. فكل صاحب علم صحيح من أهل الإيمان فإنه مرفوع على غيره درجات، وهذا من فضل الله جل وعلا على أهل العلم.

وطالب العلم إذا سلك هذا الطريق فإن الله يسهل له طريقاً إلى الجنة، كما قال على: (ومن سلك طريقاً يلتمس فيه علماً سهل الله له به طريقاً إلى الجنة) اصحيح مسلم: ١٦٩٩، وذلك أن طريق الجنة يكون بصحة الاعتقاد، ويكون بصحة العمل. وصحة الاعتقاد لا تكون إلا بعلم، وصحة العمل لا تكون إلا بعلم، ف (من سلك طريقاً يلتمس فيه علماً) من علم التوحيد، أو علم الفقه والحلال والحرام (سهل الله له به طريقاً إلى الجنة).

فعلى كل مسلم أدرك وفهم هذه النصوص وغيرها في فضل العلم وطلبه، وفضل العلماء، أن يقبل إقبالاً شديداً على العلم في حفظه وتدارسه، فالعلم لا يرغب فيه إلا مؤمن صحيح الإيمان، ولا يرغب عنه إلا مفرط، وكل من جاهد نفسه في العلم فإنما يجاهد نفسه

في صلاح قلبه، وصلاح عمله.

ويذكر الشيخ صالح آل الشيخ \_ حفظه الله \_ ما آل إليه حال كثير من الناس من إساءة الظن بالعلم فقال: (وفي هذا الزمن ربما ترون أن كثيرين أساؤوا الظن بالعلم من جهة، بل من جهات:

- أساؤوا ظناً بالعلم في ظن بعضهم أن العلم لا فائدة مرجوة منه بقدر ما يَبْدُل فيه الباذل.
- ومنهم من أساء الظن بالعلم في أنه إذا تعلّم فإنما سيكون في نهايته مثل غيره، ولن يكون من الأثر الشيء الكبير الذي يوازي تعبه في العلم.
- ومنهم من أساء الظن في العلم بأن الأهم هو الدعوة للناس والإرشاد والبذل ونحو ذلك، والعلم ليس في الأثر كأثر النشاط والدعوة ونحو ذلك.
- ومنهم من أساء ظناً بالعلم في أن العلم لن يكون لأصحابه شأن، وأن الشأن يكون لغيرهم، إما من أهل الدنيا، وإما من أهل الاتجاهات المختلفة في هذه الحياة.

وهذه الأشياء جميعاً من سوء الظن بالشريعة ؛ لأن العلم هو

الشريعة، والواجب على طالب العلم أن يحسن ظنه بالله جل وعلا وأن يحسن ظنه بالله جل وعلا وأن يحسن ظنه بالعلم والعمل جميعاً، وأن يقبل على ذلك). اهد إمن شريط (شرح كتاب فضل الإسلام).

وقد ذكر أهل العلم أن من أسباب ضلال الضالين من هذه الأمة أنهم ضلوا؛ لأنهم لم يكونوا على علم صحيح. فالعلم الصحيح سبب من أسباب الوقاية من الفتن، والوقاية من أسباب الضلال والانحراف.

ولأهمية العلم وفضله وغرته بالنسبة لكل داعية إلى الله وها اختارت وحدة التربية الإسلامية بمحافظة الطائف أن يدرس كتاب «فضل الإسلام» للشيخ محمد بن عبد الوهاب الإمام المجدد لهذه الأمة أمر دينها، وذلك عبر اللقاءات الشهرية مع مشرفات المصليات لهذا العام ١٤٢٥هـ عبر اللقاءات الشهرية مع مشرفات المصليات لهذا العام ١٤٢٥هـ وسطيته ومحاربته للبدع والمحدثات... إلى غير ذلك من المسائل المهمة، فهو يُعد \_ بحق \_ كتاب منهجي يحتاج إليه الدعاة المسائل المهمة، فهو يُعد \_ بحق \_ كتاب منهجي يحتاج إليه الدعاة لتصحيح منهجهم في الدعوة إلى الله تعالى.

ونظراً لأن هذا الكتاب لم يشرح في كتاب مطبوع، فقد اعتمدت

في ضبط نصه على نسخة كتاب «فضل الإسلام» الموجودة في «مجموع مؤلفات الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب» حيث قوبلت على ثلاث نسخ خطية ، كما جاء بيان ذلك في المجموع الذي طبعته جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، في أسبوع الشيخ محمد بن عبدالوهاب ، وضبطت ألفاظ نصوص الأحاديث والآثار من مصادرها ، ووضعت ما خالف المجموع بين معكوفتين ، ثم جمعت شرحه من خلال شروح العلماء وأساتذة الجامعات عبر الأشرطة وهي كالتالي:

- ١ ـ شرح كتاب «فضل الإسلام» للشيخ صالح بن فوزان آل فوزان.
- ٢ ـ شرح كتاب «فضل الإسلام» للشيخ صالح بن عبد العزيز آل
   الشيخ، ولم يكتمل.
- ٣ ـ شرح كتاب «فضل الإسلام» للأستاذ الدكتور ناصر العقل
   ـ عضو هيئة التدريس بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ...
- ٤ ـ شرح كتاب «فضل الإسلام» للدكتور عبد العزيز بن محمد السعيد ـ عضو هيئة التدريس بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية \_.

بالإضافة إلى بعض الكتب المساعدة في إتمام الشرح مثل: كتب التفسير، والحديث، واللغة بحسب ما يقتضي هذا الشرح المختصر وسميته: (إعلام الأنام بشرح كتاب فضل الإسلام) وقد تضمن هذا الشرح ما يلى:

- ـ المقدمة.
- \_ ترجمة موجزة للشيخ محمد بن عبد الوهاب ريخ الله.
  - \_ تعريف بالكتاب وبيان فضله و سبب تأليفه.
    - \_ شرح متن الكتاب.

هذا، وأسأل الله العظيم بأسمائه الحسنى وصفاته العلى أن يحسن لنا نياتنا وأعمالنا، ويصلح لنا ذرياتنا، وأن يرزقنا العلم النافع، والعمل الصالح، والدعوة إليه كما يحب ربنا ويرضى، إنه سميع مجيب.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

## وكتبته

حنان بنت علي بن محمد اليماني مشرفة وحدة التربية الإسلامية بمحافظة الطائف



هو الشيخ الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب بن سليمان بن علي الوهيبي التميمي، ولد سنة ١١١٥ه بالعيينة من بلاد عارض اليمامة ونشأ في أحضان أسرة فاضلة، وبين أبوين كريمين، فوالده الشيخ عبدالوهاب بن سليمان (ت ١١٥٣هـ) من علماء نجد المعروفين، ومن قضاة العيينة، وجده الشيخ سليمان بن علي (ت ١٠٧٩هـ) من المشهورين بالفقه والفتوى، وكذلك عمه وخاله، مما هيأ له البيئة الصالحة.

وقد دفعه ذلك إلى الإقبال على العلم في وقت مبكر، مع ما حباه الله من الذكاء الوافر، والفهم الثاقب والقدرة على الحفظ والصبر على القراءة والتحصيل.

حفظ القرآن الكريم واستظهره وهو دون العاشرة، وأخذ عن كثير من علماء بلده، ورحل إلى الحجاز والبصرة، والأحساء والمدينة، وأخذ عن شيوخها.

## عقيدته:

هي عقيدة السلف الصالح، وقد قال مرة: أشهد الله، ومن حضرني من الملائكة، وأشهدكم أني أعتقد ما اعتقدته الفرقة الناجية، أهل السنة والجماعة.

# مذهبه في الفروع:

هو مذهب الإمام أحمد بن حنبل على وقد ذكر ذلك في مؤلفاته فقال: (وأما مذهبنا فمذهب الإمام أحمد بن حنبل ـ إمام أهل السنة والجماعة ـ في الفروع، ولا ندعي الاجتهاد، وإذا بانت لنا سنة صحيحة عن رسول الله على عملنا بها، ولا نقدم عليها قول أحد كائناً من كان). اهـ الحمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم ومفترى عليه. تأليف: أ. مسعود الندوي ص ١٤٨.

### عصره:

انتشر في عصره البدع والخرافات والشرك الصريح، بسبب الدولة العثمانية، التي كانت راعية لهذه البدع في كل مكان.

- ففي المدينة النبوية كان يسمع الاستغاثات برسول الله على الله ودعاءه من دون الله تعالى.

ـ وفي نجد الكثير من القبور التي تنسب إلى الصحابة والتي المحابة التي الناس إليها، ويطلبون منها حاجاتهم، ويستغيثون بها لدفع كروبهم.

فقد كانوا في الجبيلة \_ قرية من قرى العيينة \_ يؤمون قبر زيد بن الخطاب، يتضرعون إليه ويسألونه حاجاتهم.

\_ وكذلك في الدرعية كان يوجد قبر لبعض الصحابة، كما براء في الدرعية كان يوجد قبر لبعض الصحابة، كما يزعمون.

- وأغرب من ذلك توسلهم في بلد المنفوحة - قرية ذات أمارة من قرى الرياض - بفحل النخل، واعتقادهم أن من تؤمه من العوانس تتزوج، فكانت من تقصده تقول: «يا فحل الفحول أريد زوجا قبل الحول».

وغير ذلك من البدع والشركيات ما الله به عليم.

ولم يجرؤ أحد من العلماء على الإنكار، فتصدى الشيخ محمد بن عبد الوهاب لذلك، فبدأ بالإنكار حين كان في البصرة، وبدأ في تأليف كتاب التوحيد، وبعد أن غضب أهل البصرة منه ونقموا عليه رجع إلى بلده، واستقر في «حريملاء» وبدأ دعوته لقومه إلى العقيدة

الصحيحة، ونبذ الشرك والبدع والخرافات، ولما تآمر البعض على قتله غادرها إلى «العيينة» مسقط رأسه، وكان حاكمها آن ذاك عثمان بن حمد بن معمر الذي رحب به، وسانده في دعوته، إلى أن جاءه خطابا تهديدياً من «سليمان بن محمد بن عريعر» حاكم الأحساء وبني خالد يأمره بقتله، وإلا قطع عنه خراج الأحساء، فخضع له وأخرجه من العيينة يمشي على رجليه، ولسانه لا يفتر عن ذكر الله تعالى، ويردد قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتِّي ٱللّه تَجْعَل لَهُ مَعْرَجًا ﴿ وَيَرَزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ تعالى: ﴿ وَمَن يَتِّي ٱللّه بَجْعَل لَهُ مَعْرَجًا ﴿ وَيَرَزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ الطلاق: ٢ - ٣]، ووكل به فارس يمشي خلفه، وعندما هم الفارس بقتل الشيخ - بإيعاز من ابن معمر - ارتعدت يده، وكفاه الله شره.

ونزل الشيخ بالدرعية سنة ١١٥٨ هـ ضيفاً على عبد الرحمن بن سويلم، وابن عمه أحمد بن سويلم، وخاف ابن سويلم على نفسه من الأمير محمد بن سعود، ولكن الشيخ محمد بن عبد الوهاب سكن جأشه، وأفرغ عليه من العظات وملأه رجاء بالله وبنصره.

ثم زاره الأمير محمد بن سعود بترغيب وحث من أخوي الأمير اللذين كانا يحضران للشيخ دروسه وشرح الله صدر الأمير، وبايع الشيخ محمد على الدعوة إلى الله، والجهاد في سبيل الله، والتمسك

ـ كشف الشبهات.

- أصول الإيمان.

- مسائل الجاهلية.

- مختصر السيرة النبوية.

بسنة رسول الله عليه الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وإقامة الشعائر الدينية.

وهكذا انتشرت دعوته حتى عمَّت الجزيرة كلها، وتجاوزت الجزيرة ولا يزال صدى دعوته يتردد حتى الآن.

توفي سنة ١٢٠٦هـ، ويعتبر بحق مجدد الدين في القرن الثاني عشر.

# مؤلفاته:

ألف عدة كتب منها:

ـ كتاب التوحيد.

- الأصول الثلاثة.

ـ الكبائر.

- مختصر زاد المعاد.

- فضل الإسلام.

(انظر ترجمته في كتاب «الشيخ محمد بن عبد الوهاب. عقيدته السلفية ودعوته الإصلاحية، وثناء العلماء عليه اللشيخ أحمد بن حجر آل بن على، ص ١٥ ـ ٢٩ باختصار).



هذا الكتاب الذي سنتعرض لشرحه هو كتاب «فضل الإسلام» لشيخ الإسلام الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب عظاللة.

وهو كتاب جامع مبين لفضل هذا الدين ووسطيته صدر من عالم جليل، علم ما الناس عليه من البدع والضلالات، والأهواء وما شطحوا به في تفسيرهم للإسلام ووسطيته، وما أداهم إليه الغلو من الخروج عن الإسلام، أو الوقوع في البدع والمحدثات فعالج ذلك على ضوء الكتاب والسنة، في ثلاثة عشر باباً جامعاً من أبواب الخير.

وفضل الإسلام قد نوه الله تعالى به في القرآن الكريم، وجاءت به السنة المطهرة مبينة لذلك، كما جاء بيان فضله على ألسنة أهل العلم الربانيين، الذين ورثوا نبيهم في وساروا على نهجه وأخذوا من مشكاته.

ولهذا، فإن هذا الكتاب حريٌّ بالمراجعة والقراءة، والنظر فيه

خاصة في مثل هذه الأزمان التي ظهر فيها الجهل، وقلَّ فيها العلم وتسلطت على الناس الشبه والمحدثات.

والمؤلف على الله الذي بعث وهذا الكتاب بيان فضل الإسلام الذي بعث به النبي محمد على وهذا يتضمن الإسلام الذي اشترك فيه الأنبياء على النبي محمد على المناهم مشتركون في العقيدة، فعقيدتهم واحدة وشرائعهم مختلفة، فكل ما ورد في فضل الإسلام يدخل في فضل التوحيد الذي اشتركت فيه الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

# وهنا ترد مسألة وهي:

عندما صنف الإمام وعنون للباب الأول بعنوان الكتاب «فضل الإسلام» جعل تحته ثلاثة عشر باباً، وعنون للباب الأول بعنوان الكتاب «باب فضل الإسلام» فهل يقصد الإمام أن هذه الأبواب جميعاً داخلة في فضل الإسلام، أم أنه سمى الكتاب بجزء منه؟

كلا المعنيين محتمل، فيحتمل أنه سمى الكتاب ببعضه، وهذا واضح الدلالة، ويحتمل أن هذا العنوان مشتمل على جميع الأبواب المذكورة تحته. وعلى المعنى الثاني لابد أن نعرف متعلقات هذا الفضل حتى تكون الأبواب التي ساقها المؤلف واضحة.

وذلك أن فضل الإسلام له متعلقات، ففضله باعتبار حقيقته، وفضله باعتبار أهله، وكذا فضله باعتبار الزمان وباعتبار المكان، وفضله على غيره من الأديان، وغير ذلك، فإذا نظرنا إلى تعدد متعلق هذا الفضل ترابطت الأبواب كلها، وظهر ارتباطها بعنوان الكتاب.

وأخيرا فإن هذا الكتاب عظيم في بابه، ينبغي الحرص على فهمه وإدراكه، وفقه معاني نصوصه مما يبعد عن الناس كثير من الشبه والمحدثات سواء كانت بقصد أو بغير قصد.



# باب فضل الإسلام<sup>(۱)</sup>.....

# (١) يريد المصنف ريخ الله بتبويبه «باب فضل الإسلام» عدة أمور:

الأمر الأول: فضل الإسلام في نفسه على غيره من الملل.

والإسلام يشمل الدين كله بمراتبه المختلفة: الإسلام والإيمان والإحسان ويشمل الدين كله من جهة العقيدة والشريعة والسلوك والجزاء ونحو ذلك فالإسلام فَضَلَ غيره، وصار مفضلاً على غيره بتفضيل الله جل وعلا.

الأمر الشاني: فضل الإسلام على أهله الذين اعتنقوه ودخلوا فيه واستقاموا عليه ظاهر في الدنيا والآخرة في النصوص، فبين المصنف بعضاً من هذه النصوص التي تدل على فضل الإسلام على أهله، وآثاره المباركة على عباد الله.

الأمر الثالث: أن الإسلام تحمله أمة، وهذه الأمة لأجل حملها للإسلام صارت مفضلة على غيرها، وصارت خيراً من غيرها، كما قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].

ثم فيه فضل الأمة الوسط من هذه الأمة على سائر فرق الأمة التي أخبر عنها الرسول على بأنها ستفترق على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة، وهذه الواحدة هي الجماعة التي أخذت بالدين الوسط، يعني الدين المتيقن منه، العدل الخيار. قال تعالى: ﴿ وَكَذَ لِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ اللين المتيقن منه، العدل الخيار. قال تعالى: ﴿ وَكَذَ لِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ الليق المتبقن منه، العدل الخيار. قال تعالى: ﴿ وَكَذَ لِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾

# وقول الله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثَمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ (١) المائدة: ١٣......

= فإذا كان لأهل الإسلام عامة فضل خاص ـ بينته الآيات والأحاديث في هذا الباب ـ فإنه أحرى الناس بأخص الفضل وأعلى الفضل هم أهل السنة والجماعة الذين أخذوا بطريقة الجماعة الأولى، ولهذا ثبت في المسند أن النبي على قال: (أنتم توفون سبعين أمة، أنتم خيرها وأكرمها على الله). إسناده حسن من حديث حكيم بن معاوية. اللسند: ٢٠٠١٥.

ولهذا بين المصنف والله في هذا الكتاب بعامة ما يتصل بتقرير هذه المسائل وبين أنواع الفضل في الدنيا والآخرة، وما يتميز به القرآن والسنة من الفضل على أهله المتمسكين به بأنواع الفضل ـ كما سيأتي بمشيئة الله ـ.

(۱) هذه الآية نزلت على النبي على وهو واقف بعرفة في حجة الوداع، وهي من آخر ما نزل من القرآن الكريم؛ لأن النبي على عاش بعدها مدة يسيرة حيث رجع إلى المدينة بعد الحج، ثم مرض وتوفي على أن النبي على ما توفي حتى أكمل لنا الدين، وفي ضمن هذا رد على المبتدعة الذين يحدثون أشياء وينسبونها إلى الدين.

\_ وهذه الآية من النصوص الدالة على فضل الإسلام، فقد ثبت في الصحيحين من حديث طارق بن شهاب ، عن عمر بن الخطاب على : =

= (أن رجلاً من اليهود قال له: يا أمير المؤمنين آيةٌ في كتابكم تقرؤونها، لو علينا معشر اليهود نزلت لا تخذنا ذلك اليوم عيداً. قال: أيُّ آية؟ قال: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمُ لَتُ لَكُمُ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينَا ﴾.

قال عمر: قد عرفنا ذلك اليوم والمكان الذي نزلت فيه على النبي الله على النبي وهو قائم بعرفة يوم جمعة). اصحيح البخاري: ٤٥ ـ صحيح مسلم: ١٣٠١٧.

- هكذا عرف اليهودي فضل الدين من هذه الآية ، حيث إن فضله ظاهر من عدة جهات:

أ) فمن جهة حقيقة الإسلام: فإن فضله ظاهر من حيث إن الله على كمله والكامل لا يحتاج إلى زيادة، وأتمه على وما أتمه الله على فلا ينقصه أبداً كما قال ابن عباس عند شرح هذه الآية: (أخبر الله نبيه والمؤمنين أنه أكمل لهم الإيمان، فلا يحتاجون إلى زيادة أبداً، وقد أتمه الله فلا ينقصه أبداً، وقد رضيه فلا يسخطه أبداً) اتفسير ابن كثير: ١٤/٢).

ب) ومن جهة أهله: وذلك أن قوله تعالى: ﴿ وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ جاء عاماً للناس أجمعين، ولهذا لا يقبل الله جل وعلا بعد البعثة ديناً من أحد سوى الإسلام، فهذا فضل لجميع أهله.

ج) ومن جهة بقائه: وذلك أن الأديان السابقة كانت مخصوصة لأوقات محددة ، وأزمنة عينها الله كان ثم نسخها بدين الإسلام ، بينما دين الإسلام الذي بعث الله به محمدًا عليه فإنه باق إلى قيام الساعة ، حتى إن

=عيسى علي حين ينزل آخر الزمان فإنه يحكم بشريعة النبي عليه.

\_ وفي قوله تعالى: ﴿ ٱلْمَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ يراد به أن دين الإسلام بعقيدته وشريعته، وبمصادره من الكتاب والسنة، وما دل عليه الكتاب والسنة من الأدلة قد أكمله الله جل وعلا، فلم يعد فيه زيادة لمستزيد وهذا فضل الإسلام بخلاف الملل الأخرى التي لم تكن كاملة.

وفي هذا رد على الذين يتنقصون الإسلام، وأنه لا يصلح لكل زمان مثل الملاحدة اليوم الذين يقولون: إن الإسلام لأجيال مضت، والزمان قد تغير، فالإسلام لا يصلح لآخر الزمان. فالله تعالى يرد عليهم بهذه الآية فإذا قصرت أفهام بعض الناس عن فهم الإسلام، فالعيب ليس في الإسلام، وإنما في فهم بعض الناس، وإلا فالدين كامل وصالح وشامل لمصالح العباد إلى أن تقوم الساعة.

\_ وفي قوله عَلَّا: ﴿ وَأَتَمَّمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى ﴾ أي أتم الله لنا النعمة بهذا الدين وهو أعظم نعمة أنعم الله بها على البشرية.

# والنعمة نوعان:

أ) نعمة دينية. ب) نعمة دنيوية.

# والإسلام له فضل في الجهتين:

فمن الجهة الدينية: الإسلام بمصادره من الكتاب والسنة فيه البيان لما يحتاجه الناس في أمر دينهم، فلا يلتبس الطريق على من أراد الحق.

= ب) ومن الجهة الدنيوية: فإن الله رَجَالَ وعد من تمسك بالإسلام أنه يكون في حياة طيبة، كما قال جل وعلا: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنْحَيينَا لَهُ حَيَوْةً طَيّبَةً ﴾ النحل: ١٩٧.

والحياة الطيبة تشمل الطمأنينة في هذه الدنيا، والأمن والرضا ونحو ذلك مما لا تكون الحياة الطيبة إلا به مهما كثر المال أو كثرت ملذات الدنيا، فإنها لا تستقيم إلا بالطمأنينة والرضا والأنس بالله علله.

- وفي قوله سبحانه: ﴿ وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ رضي الله تعالى هذا الدين لنفسه، ورضيه لعباده، ولا يرضي سبحانه ديناً سواه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ آال عمران: ١٩]. وسائر الأديان كلها باطلة لا يرضاها الله ﷺ. وفي قوله: ﴿ لَكُمُ ﴾ دلالة على أن المراد هو الإسلام الذي صار سمة هذه الأمة. والإسلام إذا رضيه الله ﷺ لعباده ديناً معنى ذلك أنه ودخل فيه، وإذا كان كذلك فأهله مرضي عنهم، وإذا كانوا مرضياً عنهم من الله جل وعلا فهم إذاً مخصوصون بتوفيق الله جل وعلا ومعيته الخاصة من الله جل وعلا ومعيته الخاصة قال سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱلتَّقُوا وَٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ ﴾ النحل: وذلك بتمسكه بالإسلام اعتقاداً وعملاً \_ فإنه يحظى بالمحبة من الله ﷺ =

وقوله تعالى: ﴿ قُل يَتَأَيُّا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِّ مِن دِينِي فَلا أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ تَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِنْ أَعْبُدُ ٱللَّهَ ٱلَّذِي يَتَوَفَّنكُمْ ۚ ﴾ (١) ليونس:١٠٤..........

=والتوفيق والمدى، وهذه كلها فيها من الآثار في الدنيا والآخرة مما لا يدخل تحت الحصر.

ولهذا وجب على المسلم أن يتبين فضل الله تعالى عليه بهذا الدين، فلا يَمُنُ على الله بعمله وعبادته، فإن الله على هو صاحب المنة لو كانوا يعقلون.

ا) هذه الآية من سورة يونس وهي قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَالَيُهَا النَّاسُ إِن كُنتُم فِي شَكِ مِن دِينِى فَلا أَعْبُدُ اللَّهِ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ وَلَكِن أَعْبُدُ اللّهَ اللّذِي يَتَوَفَّلُكُم ۗ ﴾ ...الآية. هذا خطاب من الله تعالى للنبي على أن يعلن للمشركين أنهم إن كانوا في شك مما جاء به النبي على وهو الإسلام \_ فإنه عليه الصلاة والسلام لا يعبد الذين يعبدون من دون الله، ولكن يعبد الله الذي يتوفاهم بمعنى أنه استدل عليهم بتوحيد الربوبية ؛ لأن هذه الآلهة المعبودة من غير الله لا تملك نفعاً ولا ضراً ولا تميت، لذلك ليست مستحقة للعبادة وإنما المستحق للعبادة هو الذي أنفس الخلق بيده سبحانه.

فهذه الآية استدل بها الإمام المصلح على الله الإسلام من عدة جهات:

أ) فضل الإسلام من جهة حقيقته: وذلك أن الآية تبين أن حقيقة الإسلام=

=الذي بعث به النبي على هو توحيد الله كل الذي اتفق هو وإخوانه الأنبياء عليهم الصلاة والسلام على الدعوة إليه، وهذا ظاهر من قوله تعالى: ﴿ فَلاَ أَعْبُدُ اللَّهِ اللَّهِ مَن دُونِ اللَّهِ وَلَكِنَ أَعْبُدُ اللَّهَ الَّذِي يَتَوَقَّنكُم ﴿ فَاعلن كلمة التوحيد (لا إله إلا الله) التي فيها النفى وفيها الإثبات.

ب) فضل الإسلام من جهة عمومه: ويتبين هذا من قوله سبحانه: ﴿ قُلَّ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ ﴾ ... عام يشمل العرب والعجم، والأبيض والأسود والذكر والأنشى، والقريب والبعيد، وهذا بخلاف الأديان السابقة التي كانت خاصة في أقوام الرسل عليهم الصلاة والسلام.

ج) فضل الإسلام على أهله: حيث إنهم يسلمون من براثن الشهوات وبراثن الشبهات، وهي أعظم، فإذا وردت الشكوك فإن صاحب الدين يسلم من التردد فيها، ولهذا قال عَلَيْكَا: ﴿ قُلْ يَنَأَيُّنَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِّمِن يسلم من التردد فيها، ولهذا قال عَلَيْكَا: ﴿ قُلْ يَنَأَيُّنَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِّمِن دِينِي فَلا أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللهِ ﴾ فإذا وقعت الشكوك من أهل الشرك أو أهل البدع أو أهل الضلالات، وأوقعوها لدى المؤمن وعرضوها عليه، فإن من فضل الإسلام على المؤمن، وعلى المسلم، إذا علمه وتمسك به، وصار له به النور في قلبه أنه لا يتأثر بتلك الشبه والشكوك كما كان إمامنا عليه الصلاة والسلام قوياً فيما واجه به المشركين، حيث قال لهم : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَلَكِ مِن دِينِي ﴾ يعني من دين الإسلام =

وقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ
كِفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ وَبَجِّعَل لَّكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَٱللَّهُ غَفُورً
رَحِمُ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْنِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْلُهُ عَلَيْلًا اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

= والتوحيد الذي جئت به ﴿ فَلا أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِنَ أَعْبُدُ اللَّهَ ٱلَّذِي يَتَوَقَّنكُمْ أَ ﴾ فكلما قوي الإيمان والعلم بتفاصيل الإسلام بعقيدته وشريعته فإن المرء يكون قوياً معتزاً بالإسلام لا تؤثر فيه شبهة ، وهذا من آثار وفضل الإسلام على أهل الإسلام أن الله عَلَى ثبتهم ، ولا يكلهم إلى أنفسهم ، بل يعينهم ويسددهم عند حلول الشبهات.

وهذا واقع، فإنما صمد في كل زمن عند حلول الفتن أهل العلم بالإسلام والسنة، فكان لهم الأجر على أنفسهم وعلى الأمة في كل زمان ومكان.

(۱) وقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفُلَيْنِ مِن رَّا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَلِيانَ مِن المقصود بها هل هم المؤمنون من أهل الكتاب؟ أم المؤمنون من هذه الأمة؟.

فعلى القول الأول: بأن المراد بهذه الآية هم مؤمنو أهل الكتاب، فإن فضل الإسلام ظاهر من وجهين:

=الوجه الأول: أن الله تعالى دعا أهل الكتاب إلى الإيمان بالرسول على ومتابعته والانقياد للين الإسلام وترك الشرائع السابقة التي وإن كانت صحيحة فهي منسوخة بشريعة محمد على وبالتالي فإن غيرهم من الوثنيين والمشركين أولى بأن يدخلوا في دين الإسلام، فيظهر فضل الإسلام باعتبار أنه شامل للناس أجمعين.

الوجه الثاني: أن الله تعالى قال: ﴿ يُؤْتِكُمْ كِفَلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ عَ فجعل سبحانه أجراً عظيماً مرتباً على الدخول في الإسلام، فمن كان مؤمناً بنبي سابق وأدرك الإسلام وآمن ضوعف له أجره مرتين، وقد جاء هذا الوعد لأهل الكتاب في آية أخرى في سورة القصص، وهي قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَنبَ مِن قَبْلِهِ، هُم بِهِ، يُؤْمِنُونَ ﴿ وَإِذَا يُتّلَىٰ عَلَيْمٍ قَالُواْ ءَامَنَّا بِهِ َ إِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّنَاۤ إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِۦ مُسْلِمِينَ ۞ أُولَنبِكَ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُم مَّرَّتَيْن بِمَا صَبَرُواْ وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّعَةُ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ القصص: ٥٢ \_ ٥٤]. وفي الصحيحين عن أبي موسى الأشعري على قال: قال رسول الله على: (ثلاثة يؤتون أجرهم مرتين: رجل من أهل الكتاب آمن بنبيه وأدرك النبي على فآمن به واتبعه وصدقه فله أجران، وعبد مملوك أدى حق الله تعالى وحق سيده فله أجران، ورجل كانت له أمة فغذاها، فأحسن غذاءها، ثم أدبها فأحسن أدبها، ثم أعتقها وتزوجها، فله أجران). اصحيح البخاري: ٩٧. صحيح مسلم: ١٥٤، واللفظ لمسلم].

= وعلى القول الثاني: وهو أن المراد بهذه الآية هم مؤمنو هذه الأمة فدلالتها على فضل الإسلام ظاهرة ؛ لأن الله تظن رتب على الإسلام أجرين وعلى غيره أجر واحد \_ كما دل عليه حديث ابن عمر شيئ الذي سيأتي \_ وقد ذهب إلى هذا القول الشيخ صالح آل الشيخ في شرحه لهذه الآية ، وبين أن هذه الآية خطاب للمؤمنين بأنهم إن حققوا الإسلام واتقوا الله وآمنوا برسوله فإن الله جل وعلا يتفضل عليهم ، ويمن عليهم بثلاثة أنواع من الفضل:

الأول: أنه يؤتيهم كفلين من رحمته، كما قال تعالى: ﴿ يُؤتِكُمْ كِفَلَيْنِ مِن رَحّمته، وهذا يشمل رحمة الله التي رُحّمتِهِ عظيم عظيمين من رحمته، وهذا يشمل رحمة الله التي يعتاج إليها كل الناس، ورحمة الآخرة التي لا ينجو أحد من النار إلا بها. الثاني: قال: ﴿ وَمَجْعَل لَّكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ ﴾ وهو نور العلم واليقين والبصيرة، الذي يستطيع المسلم أن يميز به بين الحق والباطل، وبين الهدى والضلال. وهذا النور الذي يجعله الله في قلوب المؤمنين إنما يعظم بعظمة والضلال، وهذا النور الذي يجعله الله في قلوب المؤمنين إنما يعظم بعظمة غصيل الإسلام والاستقامة عليه عقيدة وشريعة، وإذا زاد النور في القلب فإنه يبصر به في ظلمات الشبهات، بل من فضل العلم وأثره على العبد أنه بالقرب من أهل الاستقامة على الإسلام والسنة وطريقة السلف الصالح بالقرب من أهل الاستقامة على الإسلام والسنة وطريقة السلف الصالح بنحه الله عَلَى النور الذي يبصر به ولا يضل به السبيل.

الثالث: قال: ﴿ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ۚ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ فمن فضل الإسلام على=

=أهله أن الإسلام بتحقيقه سبب عظيم من أسباب المغفرة، والله وظالت وعد كل مسلم ومسلمة، وكل مؤمن ومؤمنه بالمغفرة والأجر العظيم كما قال سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَينِ وَٱلْمُوْمِينِينَ وَٱلْمُوْمِينِينَ وَٱلْمُوْمِينِينَ وَٱلْمُوْمِينِينَ وَٱلْمُوْمِينِينَ وَٱلْمُوْمِينِينَ وَٱلْمُوْمِينِينَ وَٱلْمُعْيِينَ وَالْمُعْيِينَ وَالْمُعْيَى وَلِي اللهِ وَالْمُعْيَى وَلَا اللهِ وَالْمُعْيَى اللهِ اللهِ وَالْمُعْيَى اللهِ اللهِ وَلَيْنَ اللهُ وَلَيْنَ فِي الْمُعْيِينَ وَلِي اللهِ وَالْمُعْيَى اللهِ اللهِ وَلَيْنَا لِمُعْيَى اللهِ اللهِ وَلَيْنَا لِلْمُ اللهُ وَلِي اللهُ وَلَيْنَا لِمُ اللهُ وَلِينَا لِللهُ وَلِي اللهُ وَلَيْنَا لِلهُ وَلَيْنَا لِلهُ وَلَيْنَا لِلْهُ وَلِي اللهُ وَلَيْنَا لِلْهُ وَلِي اللهُ وَلَيْنَا لَهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُولِ وَلِي اللهُ وَلِي الل

وبعد هذه الآيات ينبغي التنبيه إلى أنه لما جُعل الإسلام مفضلاً على غيره وجعل أهله مفضلين على غيرهم، فإنما يعني ذلك أن التبعة بهذا التفضيل عظيمة. لهذا قال سبحانه في وصف هذه الأمة: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ عَظْيمة. لهذا قال سبحانه في وصف هذه الأمة: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِآللَهِ ﴾ آل عمران: ١١٠.

وكلما زاد الفضل زادت التبعة ؛ لأن الله كلَّالَ يؤاخذ الفاضل بما لا يؤاخذ به غيره، ويؤاخذ العالم بما لا يؤاخذ به من ليس بعالم.

وفي الصحيح (۱) عن ابن عمر على ، عن النبي قال: (مثلكم ومثل أهل الكتابين كمثل رجل استأجر أجراء (۲).....

=وهذا يعظم التبعة على كل رافع لراية السنة والتوحيد:

- أن لا يتخلف عن التمسك بذلك أولاً.

- أن لا ينسب إلى الإسلام والسنة ما ليس منه، لأنه إنما يصف الطريق التي وصفها الله على الكتاب والسنة على فهم سلف هذه الأمة.

(۱) أي صحيح البخاري /۲۱٤۸، وفيه لفظ: (وأقل عطاء) بدلاً من: (وأقل أجراً).

وهذا الحديث فيه بيان فضل الإسلام على أهله، وأنهم أعظم أجراً من غيرهم من أصحاب اللل السابقة، وقد ضرب النبي على هذا المثل لتوضيح هذا الأمر.

(۲) قوله ﷺ: (مثلكم ومثل أهل الكتابين كمثل رجل استأجر أجراء) أي مثل أمة محمد ﷺ، ومثل أهل الكتابين من اليهود و النصارى (كمثل رجل): المُمثل به هو الله ﷺ، حيث هو الذي تعبد عباده بالعبادات، وهو الذي يعطيهم الأجر، فعبر بقوله: (كمثل رجل)؛ لأن تمثيل الحقوق في القرآن الكريم بحق الله ﷺ، وحق عباده ونحو ذلك يكون بالرجل ومن=

فقال: من يعمل لي من غدوة إلى نصف النهار على قيراط (۱۰)؟ فعملت اليهود، ثم قال: من يعمل لي من نصف النهار إلى صلاة العصر على قيراط (۲۰)؟ فعملت النصارى، ثم قال: من يعمل من صلاة العصر إلى أن تغيب الشمس على قيراطين؟ فأنتم هم فغضبت اليهود والنصارى (۳)،

<sup>=</sup> يعمل عنده، كقوله عَلَّا: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُو كَلَّ عَلَىٰ مَوْلَنهُ أَيَّنَمَا يُوجِههُ لَا يَأْتِ عِنَيْ هُلَ يَسْتَوِى هُو يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ النحل: ١٧١، ونحو ذلك من وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ فَهُو عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ النحل: ١٧١، ونحو ذلك من الآيات التي يضرب فيها المثل بما يقرب الأمر إلى سامعه.

<sup>(</sup>٢) قوله: (من نصف النهار إلى صلاة العصر): من صلاة الظهر إلى صلاة العصر.

<sup>(</sup>٣) قوله: (فغضبت اليهود والنصارى): متى كان هذا الغضب؟.

\_ قال بعض العلماء: يحتمل أن ذلك مذكوراً عندهم في الكتب السابقة فهم علموا أن هذه الأمة تعمل أقل منهم، وتنال أجراً أكثر منهم فغضبوا.=

وقالوا: مالنا أكثر عملاً وأقل أجراً؟ قال: هل نقصتكم من حقكم شيئاً؟ قالوا: لا. قال: ذلك فضلي أوتيه من أشاء)(١).....

= \_ وقال بعض أهل العلم: أن هذا يظهر لهم يوم القيامة، وإنما عبر بالماضي؛ لأن وقوع هذا الشيء متحقق.

ولكن ليس المراد كل اليهود والنصارى، وإنما كفارهم هم الذين غضبوا كما ذكر ذلك أهل العلم ؛ لأن الاعتراض على قدر الله وشرعه كفر.

(۱) قوله: (ذلك فضلي أوتيه من أشاء): لا حجر على الله عَلَلَ، وهو لا يظلم أحداً فيبخسه حقه، والله حكم عدل يجازي على العمل ويزيد، والزيادة فضل منه سبحانه، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَّدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ النساء: ١٤٠.

فهذا فضل الله سبحانه على هذه الأمة، ولا اعتراض عليه في تفضيله لها على غيرها من الأمم، وهو سبحانه أعلم بمواقع فضله، وهو أعلم بخلقه ومن يستحق الفضل، فالجزاء على العمل عدل، والزيادة على الجزاء فضل منه على إذاً من هذا الحديث يتبين لنا فضل الإسلام من جهتين:

١- فضله على أهله: بأنهم خصوا بزيادة الأجر على غيرهم من الأمم.

٢- وفضله في ذاته: بأن العمل الذي يقع في شريعة الإسلام يفضل على
 العمل الذي يقع في الشرائع السابقة.

# وفيه أيضاً (١) عن أبي هريرة ﷺ: قال: قال رسول الله ﷺ: (أضل الله عن الجمعة من كان قبلنا فكان لليهود يوم السبت، ..........

= وفي قوله على: (ذلك فضلي أوتيه من أشاء): لفتة عظيمة ينبغي التفطن لما وهي: أن هذا الفضل المذكور في الحديث مضاعفة الأجر لمذه الأمة الما هو من الله جل وعلا، وإذا كان من الله جل وعلا فإن فضل الإسلام على أهله إنما هو من الله على أهله إنما هو من الله على أهله إنما هو من الله عليه في دينه هداية، وفي أجره عليه.

- \_ فمن الذي هدى عباده للإسلام؟
- ـ ومن الذي هداك للاستقامة على السنة؟
- ـ ومن الذي تفضل عليك بالنور بعد ذلك؟
- \_ ومن الذي تفضل بالحظين من الرحمة والكفلين من الأجر؟

فحينئذ يكون الأمر من الله جل وعلا وإليه ابتداء وانتهاء، وهذا يجعل قلب المسلم موطَّناً على محبة الله ﷺ والذل له والاعتراف له جل وعلا بالفضل والإحسان دائماً وأبداً.

- (۱) أي في صحيح مسلم: ٨٥٦. والضمير في قوله (وفيه): يعود على الصحيح لا على البخاري.
- (٢) هذا الحديث ورد في صحيح مسلم من حديث أبي هريرة على بنحوه واللفظ الذي ساقه المؤلف إنما هو من حديث حذيفة بن اليمان

و[كان] للنصارى يوم الأحد، فجاء الله بنا فهدانا [الله] ليوم الجمعة [فجعل الجمعة والسبت والأحد]، وكذلك هم تبع لنا يوم القيامة نحن الآخرون من أهل الدنيا، والأولون يوم القيامة)(١)......

<sup>(</sup>١) في هذا الحديث بيان فضل الإسلام على الأديان السابقة، وفضل أهله فهم أفضل الأمم في الدنيا والآخرة.

ومعنى الحديث: أن الله ﷺ ابتلى الأمم من قبلنا في يوم يتخذونه عيداً فأمرهم بيوم، وأعمى ذلك اليوم عليهم.

<sup>-</sup> فاجتمعت اليهود وأجمعت على أن ذلك اليوم هو يوم السبت، وقالوا: لأنه اليوم الذي استراح الله فيه - قبحهم الله - بعد أن تعب من خلق السموات والأرض، فكان بداية الخلق يوم الأحد، ونهايته يوم الجمعة ولم يكن في يوم السبت خلق فاستراح فيه الله على الله عما يقولون علواً كبيراً - فجعلوا هذا اليوم عيداً. فرد الله تعالى عليهم بقوله سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِن لُغُوبٍ

<sup>-</sup> واجتمعت النصارى على أن عيدهم يوم الأحد وقالوا: لأنه هو اليوم الذي ابتدأ الله فيه الخلق.

\_ أما هذه الأمة فإن الله ﷺ هو الذي اختار لها يوم الجمعة لأنه أفضل=

# وفيه تعليقاً(١) عن النبي ﷺ أنه قال:.....

=الأيام، ولأنه تكامل فيه الخلق، وفيه خلق آدم المحلقة ، وفيه أدخل الجنة وفيه أخرج منها، وفيه توفى الله آدم، وفيه ساعة لا يسأل العبد ربه فيه عطاء إلا استجيب له، وفيه تقوم الساعة، فهو اليوم العظيم الذي حدثت فيه الحوادث العظيمة، وسيحدث فيه الحدث العظيم وهو قيام الساعة.

فاليهود والنصارى تبع لنا في الدنيا، حيث إن يوم الجمعة يتبعه السبت والأحد. وكذلك هم تبع لنا في الآخرة وذلك لأن هذه الأمة تبعث قبل الأمم، وتحشر أول الأمم، وهي أول الأمم حساباً، وأول الأمم دخولاً الجنة، ولهذا جاء في آخر الحديث: (نحن الآخرون من أهل الدنيا والأولون يوم القيامة).

إذاً فضل الإسلام على ما سبق ظاهر، حيث إنهم في الدنيا هم المتبوعون وفي الآخرة تتقدم هذه الأمة على غيرها من الأمم فتكون الأولى يوم القيامة، وهذا دليل على شرف منزلتها في الدنيا والآخرة ؛ حيث إنها الآخرة وجوداً في الدنيا، والأولى دخولاً الجنة في الآخرة.

(۱) أي في صحيح البخاري في باب الدين يسر، في كتاب الإيمان من أول صحيح البخاري ٢٣:١١.

والمعلق: هو الذي حذف من مبتدأ إسناده راوٍ أو أكثر، وقد يجذف الإسناد كله. وهو على قسمين:

### (أحب الدين إلى الله الحنيفية السمحة)(١).....

أ) معلق مجزوم به: وهو ما كان بصيغة الجزم ك(قال) و(ذكر) و(روى).
 ب) معلق غير مجزوم به: وهو ما كان بصيغة التمريض كـ(قيـل) و(ذكر)
 و(رُوي).

وقد حصر الحافظ ابن حجر معلقات البخاري، وذكر أسانيدها في كتابه «تغليق التعليق» وهذا التعليق من المجزوم به.

والمعلق يعتبر من الحديث الضعيف، إلا أن وجوده في الصحيحين أو أحدهما يؤنس بصحته، لأنهما اشترطا على نفسيهما الصحة في كتابيهما فلا يخرجان إلا الصحيح فقط.

### (١) قوله على: (أحب الدين إلى الله الحنيفية السمحة).

ـ في قوله (الدين) هل الألف واللام للعهد أم للجنس؟

بمعنى: هل الألف واللام للجنس: فيكون المراد جميع الأديان، أي أحب الأديان إلى الله على الحنيفية السمحة التي هي دين الإسلام ودين محمد على أم أن الألف واللام للعهد فيكون المراد: الدين المعهود، وهو دين الإسلام، فيصبح المعنى: أحب خصال الدين الذي هو الإسلام الحنيفية السمحة، أي ما كان على وفق السنة، وكان سمحاً سهلاً.

وعلى هذا بحسب توجيه كلمة (الدين) يختلف معنى (أحبُّ).

فعلى المعنى الأول: وهو أن الدين للجنس تكون (أحبُّ) أفعل بمعنى=

= (مفعول) يعني محبوب الدين إلى الله الحنيفية السمحة ؛ لأن الأديان السابقة ليست محبوبة لله جل وعلا بعد مجيء الإسلام، فتكون أفعل هنا ليست على بابها في التفضيل ؛ وإنما بمعنى مفعول: أي محبوب الدين عند الله.

وعلى المعنى الثاني: وهو أن الدين للعهد، وأن المقصود هو دين الإسلام يكون (أحبُّ) على بابها \_ في التفضيل \_ والمعنى: أحب خصال الإسلام وشرائع الإسلام إلى الله كال الحنيفية السمحة، وهذا هو الذي فهمه البخاري، حيث أورد الحديث في كتاب (الإيمان) ليدل على يسر الدين أولاً، وأن أيسر الدين أحبه إلى الله كان وليدل على أن الأعمال من الإيمان. \_ قوله: (الحنيفية السمحة): يقول ابن القيم (جمع الله كان في هذه الشريعة بين كونها حنيفية، وكونها سمحة فهي حنيفية في التوحيد، سمحة في العمل) اإغاثة اللهفان: ١٠٨/١.

فالحنيفية في الأصل هي ملة إبراهيم الخليل على وهي التي أوحي إلى محمد على أن يتبع ملته، كما قال تعالى: ﴿ ثُمَّ أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِلَيْكَ أَنِ ٱلنَّعِ مِلَّةَ إِلَيْكَ أَنِ ٱلنَّعِ مِلَّةَ إِلَيْكَ أَنِ ٱلنَّمِ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ النَّحَلَ: ١٢٣].

والحنيف: هو المقبل على الله، المعرض عما سواه، فإبراهيم على الله عل

=فقال: ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَدْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ النحل: ١٢٠.

#### - وإذا كانت (الحنيفية) بمعنى الميل فإنها قد تكون:

أ) في العقيدة والأصل والتوحيد، لأن العقيدة في باب العلم تحتاج إلى ميل من الغلط إلى الصواب.

ب) في الشريعة، في باب الأهواء والشهوات فنحتاج إلى ميل عن طريق الشهوة إلى طريق الاتباع والاستقامة.

- ومعنى (السمحة): الميسرة السهلة، وفي هذا الحديث بيان أن الله عَلَق منَّ على هذه الأمة بأن جعل دينها حنيفاً سمحاً سهلاً، بخلاف الأمم السابقة التي ابتلاها بالآصار والأغلال، قال تعالى: ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَلَ الَّي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَ الْأَعراف: ١٥٧.

ومن صور الآصار التي كانت على الأمم السابقة ما نقله الدكتور فرج الفقيه في كتابه امظاهر التيسير ورفع الحرج في الشريعة الإسلامية ص ١٤٤٣ حيث قال: (جاء في سفر الخروج: إذا نطح ثور رجلاً أو امرأة فمات، يرجم الثور، ولا يؤكل لحمه، وأما صاحب الثور فيكون بريئاً، ولكن إن كان ثوراً نطاحاً من قبل، وقد أشهد صاحبه، ولم يضبطه فقتل رجلاً أو امرأة فالثور يرجم، وصاحبه أيضاً يقتل) وقد نقل ذلك تحت عنوان: (التشديد في العقوبة حتى شملت الحيوان).

= ونقل صورة أخرى تحت عنوان: (التشديد في الأوامر) اص ١٤٤٨ حيث قال: (جاء في إنجيل متى وإنجيل مرقس ما يلي: وقد سمعتم أنه قيل للقدماء: لا تزن، وأما أنا أقول لكم: إن كل من ينظر إلى امرأة فيشتهيها فقد زنى بها في قلبه، فإن كانت عينك اليمنى تعثرك فاقلعها، وألقها عنك، لأنه خير لك أن يهلك أحد أعضائك، ولا يلقى جسدك كله في جهنم، وإن كانت يدك اليمنى تعثرك فاقطعها، وألقها عنك، لأنه خير لك أن يهلك أحد أعضائك ولا يلقى جسدك كله في جهنم، وإن كانت يدك اليمنى تعثرك فاقطعها، وألقها عنك، لأنه خير لك أن يهلك أحد أعضائك ولا يلقى جسدك كله في جهنم).

وقد خفف الله تعالى على هذه الأمة حتى أصبح سمتها وسمة دينها اليسر والسهولة، وصارت قاعدة من قواعد الشريعة: أن الحرج في العبادات مرفوع، وأنه لا واجب مع العجز، ولا محرم مع الضرورة، وأن المشقة تجلب التيسير، حتى اختص الله تعالى هذه الأمة بأنها لا تؤاخذ بما حدثت به نفسها ما لم تعمل أو تتكلم، كما جاء في الحديث الصحيح أنه قال: (إن الله الله التعالى عما حدثت به أنفسها ما لم تعمل أو تتكلم به) امنف عليه، صحيح البخاري: ٢٣١. صحيح مسلم: ١٢٧، واللفظ له اوهذا يدل على فضل الإسلام في نفسه، وفضله على أهله، فالإسلام أسمح الأديان في رفع المشقة عن العباد، ومضاعفة الأجور لهم، ومغفرة الذنوب. تنبيه: مسألة اليسر والسهولة مما تختلف فيه الأفهام، فينبغي ضبطها بأنها على أحد وجهين:

الثاني: أن يكون التيسير والسماحة التي حكم بها قد قررها إمام أو عالم مجتهد يصلح الاجتهاد من مثله بتطبيق أصول وقواعد الشرع، ومنها قاعدة (المشقة تجلب التيسير) أو (الضرر يزال) أو نحو ذلك من القواعد فإذا جاء الحكم اليسير عن اجتهاد صحيح في تطبيق قواعد رفع الحرج، فإن هذا يكون من الدين الذي هو أحب إلى الله تجال من غيره، ولهذا كان سفيان الثوري بخالفه يقول: (التشديد يحسنه كل أحد، وإنما العلم الرخصة تأتيك من الفقيه).

فإن تبين ذلك، فإن الناظر في أحكام الشريعة الإسلامية يجدها مبنية على السماحة واليسر في باب الطهارة وأحكام المياه، والآنية، وأحكام الصلاة والزكاة، والصيام، والحج .....الخ، وكلما كان الأمر أيسر كان أحب إلى الله تعالى، وهكذا كان الرسول على كما قالت عائشة على : (ما خير رسول الله على بين أمرين إلا أخذ أيسرهما ما لم يكن إثماً) اصحيح البخاري: ٢٣٦٧ لأنه يحب ما يجه الله تعالى، وأحب الدين إلى الله الحنيفية السمحة.

قال الشعبي عَظِلْكَه: (إذا اختلف عليك أمران فإن أيسرهما أقربهما إلى=

<sup>=</sup> الحق، لقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ البقرة: (١٨٥) انضرة النعيم: ١٤١٩/٤].

والسماحة ليست فقط في الأحكام العملية، وإنما تشمل الأحكام العلمية الاعتقادية ؛ لأن الإسلام دين الفطرة، ليس فيه تعقيدات كلامية، ولا مباحث فلسفية لا يفهمها إلا خواص الناس، بل كل أحد يفهم الإسلام عقيدة وشريعة إذا شُرح بعبارات سهلة.

<sup>(</sup>١) هـذا الأثر أخرجه ابن أبي شيبه في مصنفه /١٧٣٧٥ ، وابن بطة في=

=الإبانة/٢٥٠، وأبو نعيم في الحلية ٢٥٣/١، بنحوه وهذا الأثر في بيان فضل الإسلام، وأن من كان على الإسلام الحق، وهو السبيل والسنة فإن عمله يكون مقبولاً عند الله فكان ومن آثاره أن الله كان يحط عنه خطاياه. ويعني بقوله: (عليكم بالسبيل والسنة): الزموا السبيل والسنة، والمراد بالسبيل: سبيل محمد في وسبيل صحابته في وهو المذكور في قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَنذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلاَ تَتَبِعُواْ ٱلسَّبِلُ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلَهِ عَلَى الأنعام: ١٥٣.

ففي هذه الآية وحَّدَ الصراط، وجعله صراطاً واحداً، وسبيلاً واحداً وهو الذي يجمع أمور الإسلام على تفاصيلها وأمور السنة على تفاصيلها، وأما السبل الأخرى والأهواء فعلى كل سبيل منها شيطان يدعو الناس إلى دخوله.

#### مسألة مهمة:

ورد في سورة العنكبوت قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَنهَدُواْ فِينَا لَهُ لِينَاهُمْ سُبُلَنَا وَ وَالَّذِينَ جَنهَدُواْ فِينَا لَهُ لِينَاهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَالعنكبوت: ١٦٩، فجمعت فيها السبل، وفي الآية المذكورة آنفا ذكر سبيل واحد، وهي التي في سورة الأنعام، حيث وحَد الصراط فيها وهو السبيل، وكذا في أثر أبي الله فهل هناك تعارض بين هذه النصوص؟

الجواب: ليس هناك تعارض، ولكن السبيل المقصود به: سبيل الإسلام=

=والسنة، وهذا في داخله تفاصيل، ففيه سبيل الصلاة، وسبيل الزكاة وسبيل الزكاة وسبيل الناس مفصلاً وسبيل الصلة، وسبيل أعمال القلوب ..... الخ مما يحتاج إليه الناس مفصلاً في أمور دينهم، وفي عباداتهم العلمية والعملية.

فيكون المراد بقوله تعالى: ﴿ لَهُدِينَهُمْ سُبُلَنَا ۚ ﴾ القصود بها: تفاصيل السبل وهي كلها سبيل واحد، وصراط واحد دل عليه قوله تعالى: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلمُسْتَقِيمَ ﴾ الفاتحة: ١٦. وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَنذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا ﴾.

وقوله: (فإنه ليس من عبد على سبيل وسنة ذكر الرحمن فغاضت عيناه من خشية الله فتمسه النار...): يريد بذلك أن الفضائل التي جاءت في الأحاديث إنما يحظى بها من كان على السبيل والسنة، فقد جاء عنه في أنه قال: (عينان لا تمسهما النار، عين بكت من خشية الله، وعين باتت تحرس في سبيل الله) اصحيح سنن الترمذي: ١٣٣٨.

فبين أبي في أنه إنما يحظى بهذا الفضل من كان على سبيل وسنة، وأما الذي يبكي وهو على بدعة فهذا لا ينفعه بكاؤه ولا خشوعه ولا خشيته. فكثير من النصارى والقبوريين والمبتدعة يبكون ويخشعون، ولكن على غير هدى، وعلى غير سبيل وسنة، فلا يؤجرون على هذا البكاء ولا ينفعهم عند الله في نا البكاء ولا ينفعهم عند الله في نا البكاء والخشوع وإنما العبرة بما عليه العبد هل هو على سبيل وسنة فيؤجر، أما على بدعة وضلالة فلا ينفعه بكاؤه وخشوعه.

=ثم قال: (وليس من عبد على سبيل وسنة ذكر الرحمن فاقشعر جلده من عافة الله إلا كان مثله كمثل شجرة بيس ورقها، فبينا هي كذلك إذ أصابتها الريح...): يعني أنه إذا كان على سبيل وسنة فإنه تتحات ذنوبه كما تتحات أوراق الشجر اليابس، وهذا كما جاء في الحديث: (يا ابن آدم إنك لو أتتني بقراب الأرض خطايا، ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً لأتيتك بقرابها مغفرة) اصحيح سنن الترمذي: ٢٨٠٥، وهذا يدل على عظم شأن التزام المنهج الذي خُص به النبي محمد على وهو السبيل والسنة الذي كان عليه هو وصحابته عن فمن أراد أن ينجو فليرجع ببصره وبصيرته وقلبه إلى ما قبل حدوث تلك الفرق والأهواء، إلى الزمن الذي أجمع فيه المسلمون على العقيدة والسبيل والسنة، وهو زمن الصحابة من قبل حدوث المختلاف، فليس منهم من ابتدع بدعة، بيل نجاهم الله من البدع والحدثات.

وأما إذا كان العمل على غير سبيل وسنة، فإنها حينئذ تكون محدثات وبدع فيؤاخذ عليها، ويكون عاصياً لله على بها متبعاً غير سبيل المؤمنين، فمهما=

وعن أبي الدرداء على قال: (يا حبذا نوم الأكياس وإفطارهم كيف يغبنون سهر الحمقى اوصيامهما؟ اولمثقال اذرة من بر مع تقوى ويقين أعظم وأفضل وأرجح من اأمثال الجبال عبادة امن المغترين)(١).

=كان العمل كبيراً وهو على غير هدى فإنه لا يؤجر عليه ؛ لأن العبرة ليست بكثرة العمل، وإنما العبرة باتباع السنة. فربما عمل قليل على سنة يدخل صاحبه الجنة، وعمل كثير على بدعة يدخل صاحبه النار، والعياذ بالله.

ففي هذا الأثر بيان فضل الإسلام الصحيح، الذي هو التزام بالسبيل والسنة على ما كان عليه الرسول وأصحابه، وأن من التزمه بارك الله له بالعمل القليل، وضاعف له الأجور، بخلاف من خالف السبيل والسنة من أهل البدع، فإنه مهما اجتهد في العمل فإنه لا ينفعه؛ لأنه يعمل على غير جادة وعلى غير أصل، والله كال لم يبتل الناس بكثرة العمل، وإنما ابتلاهم بحسنه، قال تعالى: ﴿ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُرْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ الملك: ١٢.

(۱) قوله: (وعن أبي المدرداء الله قال: (يا حبفا نومُ الأكياس وإفطارُهم، ...): هذا الأثر أخرجه الإمام أحمد في كتابه (الزهد) /٧٣٧ وأبو نعيم في (الحلية) ٢١١/١، وهو وإن كان في سنده جهالة الراوي=

=عن أبي الدرداء، إلا أن هذا الأثر تشهد له نصوص الكتاب والسنة. والآثار لا يتشدد في إثباتها، كما يتشدد في إثبات الأحاديث.

وفي قول أبي الدرداء: (يا حبذا نوم الأكياس وإفطارهم، كيف يغبنون سهر الحمقى وصيامهم): بيان لأثر الإخلاص وصحة المعتقد في قبول العمل ونمائه، فيقول: إن العبد قد لا يكثر من الصيام والصلاة النافلة ولكن مع ذلك معه تقوى \_ خوف من الله كات ومعه يقين \_ صدق في إيمانه وعقيدة صحيحة لا شبهة فيها ولا شك \_ فيكون أفضل بمن سهر ليله بالقيام، وأظمأ نهاره بالصيام مع فقده لهاتين الصفتين، أو مخالفته للسبيل والسنة.

- وهذا الأثر فيه أيضاً بيان درجة عالية، وهي أعلى درجات الدين، وهي الإحسان، وأن من عمل عملاً مشتملاً على بر وتقوى، أكمل وأعظم ممن عمل عملاً وكان بر صاحبه وتقواه أقل من الأول؛ لأن الاعتبار في العبادات في أصلها بما يقوم في القلب من التقوى والإخلاص، ولهذا قال الله تعالى: ﴿ لَن يَنَالُ اللّهَ خُومُهَا وَلَا دِمَآوُهَا وَلَا كِن يَنَالُهُ التَّقْوَىٰ مِنكُمْ ﴾ الله تعالى: ﴿ لَن يَنَالُ اللّهَ خُومُها وَلا دِمَآوُها وَلَا كِن يَنَالُهُ التَّقُوىٰ مِنكُمْ ﴾ الله تعالى: ﴿ لَن يَنَالُ اللّه على أن المعتبر هو الإخلاص في القلب، وصدقه مع ربه عَلَى والناس يتفاوتون في هذا، وهذا ما فضل به أبو بكر الصديق على سائر الأمة، فقد أخرج الإمام أحمد بن حنبل في كتابه افضائل الصحابة /١١٨ بإسناد صحيح إلى بكر بن عبد الله المزني أنه قال: (إن=

=أبا بكر لم يفضل الناس بأنه كان أكثرهم صلاة وصوماً، إنما فضلهم بشيء كان في قلبه).

وهذا معنى كلام أبي الدرداء على حكيم هذه الأمة عندما قال: (ولمثقال ذرق من يرّ مع تقوى ويقين أعظم وأفضل وأرجح من أمثال الجبال عبادة من المغترين) قوله: و(لمثقال ذرق): أقل القليل. (من بر): عمل صالح متيقن على سبيل وسنة. (مع تقوى): مع خوف من الله جل وعلا وعدم اغترار بالعمل. (ويقين): اليقين هو الصدق في الاعتقاد والصواب فيه فيكون (مثقال ذرة من بر) مع هذين الشرطين (التقوى واليقين) أعظم وأفضل وأرجح (من أمثال الجبال عبادة من المغترين) الذين اغتروا بكثرة عبادتهم أو جهادهم، أو اغتروا ببذلهم في الدعوة ونحو ذلك. وهذه الكلمة من فقهه العظيم ، وهكذا كان طريق الصحابة

لهذا وصف النبي الخوارج بأنه: (يحقر أحدُكم صلاته مع صلاتهم وصيامه مع صيامهم، يقرؤون القرآن لا يجاوز تراقيهم، يرقون من الدين كما يحرق السهم من الرمية) امتفق عليه، صحيح البخاري: ٣٤١٤ ـ صحيح مسلم: ١٠٦٤.

فليست العبرة بكثرة العبادة أو الجهاد أو الدعوة، وإنما العبرة بموافقة السبيل والسنة مع التقوى واليقين. وقد سئل الحسن البصري عَلَالَيَّهُ: لم كان الصحابة أفضل، مع أن من التابعين من هم أكثر منهم عبادة؟ فقال=

= رَاولئك تعبدوا والآخرة في قلوبهم، وهؤلاء تعبدوا والدنيا في قلوبهم). قلوبهم).

ومما سبق يتبين لنا فضل الإسلام على أهله، ومن ذلك ما اختصت به من بين سائر الأمم من:

١ \_ مضاعفة الأجور.

٢ \_ اختصاصها بيوم الجمعة.

٣ ـ سهولة الدين ويسره.

٤ ـ التجاوز عن حديث النفس.

٥ ـ رفع الإثم عن المخطئ والناسي والمكره.

٦ ـ التوبة بشروطها ـ الميسرة ـ.

وغير ذلك من الخصائص الدالة على سعة فضل الله تعالى ورحمته بهذه الأمة.

\* \* \*

### باب وجوب الإسلام(١)

وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

- (۱) بعد أن بين المصنف على الباب الأول فضل الإسلام، وما يحظى به أهله إذا التزموا به واستقاموا عليه من الفضل العظيم في الدنيا والآخرة بين هنا أن هذا الإسلام الذي ذاك فضله، ليس الدخول فيه دخولاً اختيارياً بل يجب الدخول في الإسلام على كل أحد بعد بعثة الرسول على، لقوله نظيم: (والذي نفس محمد بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي أو نصراني، ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به، إلا كان من أصحاب النار) اصحيح مسلم: ١١٥٣؛ وذلك حتى لا يُظن مع ذكر الفضائل أن المسألة اختيارية، بل الإسلام يجب الدخول فيه، سواء كان ذلك الدخول في الإسلام من ملل الكفر و الوثنيات، أو كان الدخول في الإسلام كافة أصولاً وفروعاً من قبل أهله.
- (٢) هذه الآية تدل على وجوب الدخول في الإسلام؛ لأن الله تعالى ذكر فيها أن من طلب ديناً غير دين الإسلام فلن يُقبل منه ذلك الدين، وهو في الآخرة من الخاسرين، فانحصر بعد ذلك أن يكون الإسلام هو المتعين على كل أحد أن يدخل فيه، لأنه إذا تعبد الله بيهودية أو نصرانية، أو مجوسية =

# وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَنُمْ ﴾ (١) عمران: ١٩.....

=أو صابئة أو نحوها من الملل والنحل والأهواء فإنه لا يُقبل منه، وهو في الآخرة من الخاسرين. وقوله: ﴿ وَمَن ﴾ عامة تشمل الجميع ذكراً و أنثى حراً وعبداً، عربياً وعجمياً، إنسياً وجنياً، فدل هذا على وجوب الدخول في الإسلام الخاص الذي بُعث به النبي على.

وهكذا أيضاً في المعنى الأخص، وهو من ابتغى عملاً ليس هو من الأعمال السية أمر الله جل وعلا بها، وجاءت بها السنة مثل المحدثات المختلفة والعقائد المتنوعة التي أحدثت في هذه الأمة مثل عقيدة الخوارج، والمرجئة والمتصوفة، والقدرية.... ونحو ذلك، فإنه لن يقبل منه، وهو سوف يخسر بحسب ما فعل. فقوله رضي في الله في الله في الله في المنارة هنا بحسبها:

أ) قد تكون خسارة كبرى: بأن يخسر الجنة، ويدخل النار، ويكون من المخلدين فيها.

ب) وقد تكون خسارة صغرى: بأن يخسر الدخول في الجنة أولياً والسلامة من العذاب مطلقاً، ولكن يعذب بقدر ما عنده من مخالفة إن لم يغفر الله له ويتجاوز، ثم يدخل الجنة.

(١) ما المراد بالإسلام في هذه الآية هل هو العام أم الخاص؟

= \_ ذكر بعض أهل العلم أن المراد بالإسلام في هذه الآية: الإسلام العام الذي هو الاستسلام لله بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة، وإخلاص الدين لله تعالى، وهو دين جميع الأنبياء من لدن نوح الله إلى عيسى الله على الله على الله تعالى الله تعالى الله على الله تعالى الله تعال

ولهذا نقل ابن القيم في سبب نزول هذه الآية ما قاله ابن عباس عنى ، أنه افتخر المشركون بآبائهم ، فقال كل فريق: لا دين إلا دين آبائنا ، وما كانوا عليه ، فأكذبهم الله تعالى فقال: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ يعني الذي عليه ، فأكذبهم الله تعالى فقال: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ يعني الذي جاء به محمد عليه وهو دين الأنبياء من أولهم إلى آخرهم ، ليس لله دين سواه. التفسير القيم للإمام ابن القيم ص ٢٠١.

- واستدل بعض العلماء بهذه الآية على الإسلام الخاص الذي بُعث به النبي محمد على والذي لا يُقبل من أحدٍ غيره بعد بعثته، وإن كان على دين النبي السابق، فلا يُقبل منه إلا الإسلام الذي هو شريعة محمد على ومحن استدل بها على الإسلام الخاص الإمام محمد بن عبد الوهاب على فالآية لها عموم وخصوص، فهي عامة في جميع الديانات الشرعية التي أنزلها الله على فلا يقبل الله من جميع الأمم إلا الإسلام. وهي خاصة بهذا الدين بعد أن نسخ الله الأديان السابقة، وختمها بهذا الدين الذي أرسل به عمد على كما قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَنبُ ومُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾ المائدة: ١٤٨.

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسۡلَىٰمُ ﴾: هذا خبر، فإذا كان الدين=

وقول الله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَنذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ ۗ وَلَا تَتَّبِعُواْ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ هَنذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُواْ وَلَا تَتَّبِعُواْ اللهُ لَكَ مَا اللهُ لَكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ (١) الانعام: ١٥٣......

=عند الله هو الإسلام، فإن من عبد الله بغير الإسلام لم يكن مطيعاً لربه لأنه لم يحصل له تحقيق الدين لله كالله، والدين: هو الذل والخضوع لله كال فمن عبد الله باليهودية، أو النصرانية، أو أي ملة أخرى، كان عاصياً لله كال مخالفاً لهذه الآية، فدل ذلك على وجوب الدخول في الإسلام؛ لأن الدين انحصر فيه، وهذا ظاهر من الآية.

(۱) هذه الآية هي آخر الوصايا العشر التي في سورة الأنعام، وهي ظاهرة الدلالة على وجوب الدخول في الإسلام، حيث أمر الله كال فيها باتباع صراطه المستقيم، والصراط المستقيم: ذكر الشيخ صالح الفوزان حفظه الله عبانه فُسر في هذه الآية بأنه السنة، وأنه الإسلام والقرآن، وأنه النبي محمد فهذه كلها متلازمة، وذلك لأن الدخول في الإسلام يقتضي العمل بالقرآن والسنة، ومتابعة النبي عليها فيما أخبر به عن ربه جل وعلا.

- كما دلت الآية على أن اتباع البصراط الذي هو الإسلام والسنة واجب بأمر الله جل وعلا، وأن اتباع غيره من الأهواء والشبهات والبدع محرم لقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَتَبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾. فهذا أمر منه بسلوك طريق الإسلام والسنة، وترك ما سواه من النحل والبدع والمذاهب=

## قال مجاهد: السبل: البدع والشبهات(١).....

=والفرق، لأنها كلمها تؤدي إلى الهلاك، فمن أراد النجاة يمشي مع الصراط، ولا يلتفت يمنةٍ ولا يسرةٍ.

(۱) وقوله: (قال مجاهد: السبل: البدع والشبهات): أخرجه ابن جرير في اتفسيره: ٥ / ١٩٩٨ وهذا من تفسير اللفظ ببعض آحاده، واللفظ جامع فقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَتَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ ﴾: أي جميع السبل التي هي غير الإسلام فإن اتباعها ضلال.

والناس في اتباع السبل على فريقين:

 أ) إما أن يتبع سبيلاً منافياً للإسلام بالكلية كاليهودية والنصرانية والبوذية ونحوها، فهذا كافر.

ب) وإما أن يكون أصله مسلماً، ولكن اتبع الأهواء والبدع، فهذا بدعته
 قد تكون مكفرة مخرجة عن الملة، وقد تكون غير مكفرة، ولكن تقدح في
 دينه، وتنقص من إيمانه، وإن كان لا يزال مسلماً.

- فقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَتَبِعُواْ آلشَّبُلَ ﴾: عام في جميع السبل، سواء كانت كفرية أو بدعية ، فإن العبد منهي عنها ؛ لأنها تميل به عن دين الإسلام إما كلياً أو جزئياً.

يقول الشيخ صالح الفوزان \_ حفظه الله \_ تعليقًا على كلام مجاهد عَجَاللُّهُ: =

= (نعم هي البدع والشبهات التي تتفرق بأصحابها، كل حزب بما لديهم فرحون. قال تعالى: ﴿ فَتَقَطَّعُواۤ أُمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُرًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ وَرحون. قال تعالى: ﴿ فَتَقَطَّعُواۤ أُمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُرًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ المؤمنون: ٥٣. وهذا من تمام العقوبة، أن الإنسان يفرح بالباطل، وإذا فرح بالباطل لم يتركه). اهم.

(۱) الحديث الأول متفق عليه. اصحيح البخاري: ٢٥٥٠ ـ وصحيح مسلم: ١٧١٨ والحديث الثاني أخرجه مسلم في اصحيحه: ١٧١٨.

وهذان الحديثان ميزان الأعمال الظاهرة للعبد، كما أن حديث: (إنما الأعمال بالنيات...) ميزان الأعمال الباطنة، فمن صحت نيته في باطنة واستقام في ظاهرة على وفق السنة، فإنه حينئذ مقبول العمل، وأما إذا فات أحدهما فليس بمقبول العمل.

ـ فمن فاته الإخلاص كان عمله رياءً.

\_ ومن فاته المتابعة كان عمله بدعة.

ما الفرق بين الحديثين؟

قوله على الله على المن أحدث في أمرنا هذا...): يشمل الذي ابتدع البدعة=

= وأحدث الحدث، ولو لم يعمل بذلك. فمن أحدث الحدث فهو مردود عليه، ولن يُقبل منه، وهو في الآخرة من الخاسرين.

وقوله عمل عملاً ليس عليه أمرنا....): هذا يشمل الذي يعمل بالبدعة ولو لم يحدثها.

#### والبدع على نوعين:

أ) بدع في الدنيا: وهذه غير داخلة في النهي، ولهذا توسع الصحابة في أمور
 الدنيا على حسب المصلحة.

ب) بدع في الدين: وهذا هو المردود جملة واحدة، فلا يجوز لأحد أن يحدث في الدين، سواء كان الحدث في الأمور العلمية (الاعتقادية) أم الأمور العملية. فالبدع كلها مذمومة.

ـ ما هو تعريف البدعة؟

عرفت البدعة بد: ما أحدث على خلاف الحق المتلقى عن رسول الله على في قول أو عمل أو اعتقاد، وجُعل ذلك هدياً ملتزماً وطريقاً مسلوكاً. ويتحصّل من هذا التعريف أربعة أمور:

الأول: أن البدعة قد تكون في الأقوال، أو الأفعال، أو الاعتقاد.

الثاني: أن البدعة لم تكن في عهد النبي عليه ولا في عهد صحابته.

الثالث: أن البدعة يقصد بسلوكها التقرب إلى الله كلك.

الرابع: أن البدعة ملتزمة، يعني أنه جعلها طريقة تنضاهي الطريقة=

=المشروعة في الالتزام، أما إذا لم يلتزم بالقول أو العمل فيكون خلاف السنة.

#### وتنقسم البدع من حيث الحكم إلى:

#### أ) بدعة كفرية:

١ ـ إما عقدية: ومثال ذلك: سلب الرب ﷺ عن جميع صفاته، كما فعل
 الجهم بن صفوان.

٢ ـ أو عملية: مثل الاستشفاع بالموتى، وهو شرك أكبر مخرج عن الملة،
 وهو بدعة محدثة في هذه الأمة.

#### ب) بدعة دون الكفر:

١ ـ إما عقدية: كبدع الإرجاء وبدع الخوارج، وتأويل الصفات، وبدع القدرية... الخ.

٢ ـ أو عملية: مثل الصلوات المبتدعة، والأذكار المبتدعة وغير ذلك
 وهذه كلها لا تصل إلى الكفر والشرك.

#### والبدع العملية قسمان:

أ) بدع أصلية: وهي ما أحدث وليس له أصل يتبعه مثل: إحداث بدعة
 الموالد أو الماتم، أو نحو ذلك مما لم يكن له أصل في الشريعة.

ب) بدع إضافية: أصل العمل مشروع، ولكن زيد عليه أشياء صارت بدعة، مثل: الاجتماع على الذكر على نحو ما، أو التزام رفع اليدين بالدعاء بعد الفريضة.

= مسألة: ما مناسبة هذا الحديث لباب (وجوب الدخول في الإسلام)؟ مناسبته أنه يجب على العبد أن يدخل في الإسلام الصحيح، ويكون متابعاً للنبي على العبر عنه أهل العلم بتوحيد المرْسَل.

لأن هناك توحيدان كما ذكر بعض أهل العلم \_ وهما:

أ) توحيد المرسِل: وهو إفراد الله تعالى بالعبادة، سمي بهذا الاسم، لأن الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَل

ب) توحيد المرسَل: يعني طاعة النبي عليه الله واتباعه فيما جاء به من عند الله تعالى.

إذاً لا يكون دخول العبد في الإسلام دخولاً صحيحاً كما أمر إلا بمتابعة النبي على والحذر من البدع والمحدثات، وبهذا يظهر مناسبة الحديث للباب، والله أعلم.

- (١) صحيح البخاري: ٦٨٥١، بلفظ (قالوا: يا رسول الله، ومن يأبي؟).
- (٢) هذا الحديث فيه حثّ على الدخول في الإسلام، فمن أراد الجنة دخل في الإسلام، إذ ليس للجنة طريق إلا الإسلام الذي جاء به الرسول على الإسلام،

=ولا يمكن الدخول في الإسلام إلا بطاعة الرسول على ، فإذا لم يطع الرسول على الدخول في الإسلام كله ، والله تعالى أمر بالدخول في الإسلام كله ، في قوله على : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَدْخُلُواْ فِي السِلْمِ كَلَه ، في قوله عَلَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَدْخُلُواْ فِي السِلْمِ كَلَه ، في قوله عَلَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَدْخُلُواْ فِي السِلْمِ كَلَه ، في قوله عَلَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ ادْخُلُواْ فِي السِلْمِ كَلَّه ، في قوله عَلَى الله ع

ففي هذه الآية أمر من الله عَلَى للمؤمنين أن يدخلوا في ﴿ ٱلسِّلْمِ كَافَّةُ ﴾: أي جميع شرائع الدين، ولا يتركوا منها شيئًا، وأن لا يكونوا ممن اتخذ إلمه هواه، بل يكون هواه تبعاً للدين. اتفسير السعدي باختصار ١ /١٥٥٨.

وفي هذا الحديث تعظيم لطاعة الرسول على الله وأن من أطاعه فإنه موعود بدخول الجنة: (كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبي).

وقد جاء الأمر بطاعة الرسول على في أكثر من ثلاثين موضعاً في القرآن الكريم من ذلك:

\_ قوله تعالى: ﴿ مَّن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ االنساء: ١٨٠.

- وقوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أُمْرِهِ مَ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيدً ﴾ النور: ٦٣.

وقوله ﷺ: (كل أمتي) ما المراد بالأمة هنا، هل هم أمة الدعوة، أم أمة الإجابة؟

البعض قال: أن المراد أمة الدعوة وهي من بعثة النبي عليه إلى قيام=

الساعة، فهذه تُسمى أمة الدعوة، لأن النبي العين إليهم يدعوهم إلى الإسلام، فيكون المراد: أنه لا يدخل الجنة إلا من كان على الإسلام فمن لم يستجب للرسول على، ولم يكن مسلماً فلا يدخل الجنة، وعبَّر بقوله: (يدخلون الجنة) للتشويق في التزام الطاعة. ولكن هذا ليس بجيد. والقول الثاني: وهو الصحيح: أن المراد بقوله: (أمتي): أمة الإجابة وهم أهل الإسلام، كلهم يدخلون الجنة إلا من أبى دخول الجنة، وذلك بعصيان الرسول على هذا كل من عصى الرسول الحينة لا يدخل الجنة ؛ لأنه حينئذ يكون معرضاً للوعيد.

لكن الدخول إلى الجنة على قسمين:

أ) دخول أولي: أي بعد أن ينقضي الناس من الحساب، فإنهم يدخلون
 الجنة دخولاً أولياً.

ب) دخول متأخر: وهؤلاء هم من شاء الله تعالى أن يعذبهم من أمة محمد في المنار، ويعذبون بقدر ذنوبهم، ثم يخرجون منها ويدخلون الجنة.

وعلى هذا فيكون معنى الحديث: (كل أمتي): أمة الإجابة، (يدخلون الجنة): دخولاً أولياً، وإنما يتأخر الجنة): دخولاً أولياً، وإنما يتأخر وإذا تأخر فإنه من أهل الوعيد، يعذب في النار بقدر مخالفته وعصيانه للرسول على السول المعلى المسول المعلى المعلى

## وفي الصحيح (١) عن ابن عباس ﴿ أَنْ النبي ﴿ إِلَّهُ السَّاسِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

=ويقابل هذا في النصوص: التحريم:

\_ تحريم دخول الجنة ، وذلك مثل قوله على: (لا يدخل الجنة قاطع رحم) اصحبح البخاري: ٥٦٣٨ \_ صحبح مسلم: ٢٥٥٦] ، وقوله على: (لا يدخل الجنة نمام) اصحبح مسلم: ١٠٥١. ونحوها.

\_ أو تحريم دخول النار مثل قوله على النار مثل قوله الله على النار من قال لا إله إلا الله يبتغى بها وجه الله) اصحيح البخاري: ١٥ ٤١. ونحو ذلك.

فالتحريم في النصوص أيضاً قسمان:

أ) تحريم أبدي: يحرم عليه أن يخرج من النار أبداً، أو يحرم عليه دخول
 الجنة أبداً، وهذا في حق الكافر والمنافق نفاقاً أكبر.

ب) تحريم مؤقت: يحرم عليه الجنة إلى زمن، ثم يدخلها إذا كان من أهل المعاصي من الموحدين، ومنهم من تحرم عليه النار أبداً.

وبهذا تستقيم النصوص، ويتبين غلط الخوارج، وأهل البدع الذين فهموا من نفي الدخول مطلق الدخول، وفهموا من التحريم مطلق التحريم فكفروا المسلمين بالكبائر بسبب جهلهم، وعدم رد النصوص المتشابهة إلى النصوص المحكمة في القرآن والسنة.

(١) صحيح البخاري: ٦٨٨٢.

### قال: (أبغض الناس إلى الله ثلاثة (١)، مُلحدٌ في الحرم(٢)، .....

(۱) قوله: (أبغض الناس إلى الله ثلاثة): فيه إثبات صفة البغض لله تعالى، وأنه من صفات الأفعال، فهو يبغض كما أنه يحب على المشر والكفر، ويحب أهل الخير والإيمان.

وقوله: (ثلاثة): لا مفهوم للعدد، ولا يعني أن هؤلاء هم الأبغض فقط وإنما يعنى أن هؤلاء أشد بغضاً.

وكون هؤلاء المذكورين في الحديث هم أشد الناس بغضاً عند الله، دليل على أن فعلهم الذي فعلوه من أكبر الكبائر.

(۲) قوله: (ملحدٌ في الحرم): الحرم: المراد به الحرم المكي، وكذلك الحرم المدني، فمكة حرمها إبراهيم على والمدينة حرَّمها الرسول على بقوله: (المدينة حرمٌ ما بين عَيْرٍ إلى ثور، فمن أحدث فيها حدثاً أو آوى محدثاً فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين) اصحبح مسلم: ١٣٧٠.

والإلحاد: هو الميل عن طاعة الله إلى معصية الله.

وقد اختلف أهل العلم في المراد بالإلحاد:

- فمنهم من فسر الإلحاد بالشرك بالله عَلَى والكفر؛ لأن هذا أعظم الإلحاد وهو الميل عن الطريق الصواب.

ـ ومنهم من فسر الإلحاد بالقتل وسفك الدماء.

\_ ومنهم من فسر الإلحاد في الحرم بفعل الكبائر والمعاصي، وإحداث =

=المحدثات والبدع.

- كما فسر بأنه كل ما نهى الله جل وعلا عنه نهى تحريم، سواء كان شركاً أو ما دونه، فإنه إلحاد وميل عن الصراط المستقيم، وهذا التفسير الأخير هو الذي اختاره ابن جرير وغيره، وهو التفسير الصحيح؛ لأن التخصيص لا وجه له، وقد قال سبحانه: ﴿ وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ نَذْ قَهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ الحج: ٢٥١. انظر: اتفسير الطبري ١٣٢/٩.

يقول الشيخ صالح الفوزان \_ حفظه الله \_ في معنى هذه الآية: (مجرد الإرادة، فلو أنه نوى بقلبه تنفيذ شيء في الحرم، فإن الله يذقه العذاب الأليم، حتى ولو لم ينفذ، فكيف إذا نفذ؟ الأمر أشد \_ والعياذ بالله \_). اهدامن شريط (شرح فضل الإسلام)).

وهنا مسألة مهمة وهي: ما حدود الحرم المكي الذي فيه تضعيف الصلاة عائة ألف صلاة، وتضعيف الحسنات، وشدة فعل السيئات؟

الجواب: أن حدود الحرم المكي ما كان داخل الأميال المحيطة بمكة من جميع الجوانب، فكل ما أدخلته الأميال المعروفة فهو حرم فيه فضل الصلاة، وفيه النهي عن الإلحاد والذنب..... الخ.

ويدل لذلك قوله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي أَمْرَىٰ بِعَبْدِهِ - لَيْلًا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ الْمُسْجِدِ اللهُ قَصَا ٱلَّذِي بَرَكْنَا حَوْلَهُ ﴾ الإسراء: ١١.

وقد أسري به عِنه من بيت أم هانئ، كما هو قول أكثر المفسرين، فهذا=

# وَمبتغ في الإسلام سنة الجاهلية (١) ومُطَّلبُ دم امرئ بغير حقٍ.......

=دليل على أن المسجد الحرام ليس خاصاً بمسجد الكعبة المدار حول الكعبة ، بل كل مكة حرم.

ومسألة أخرى: هل الحسنات تضاعف جميعاً أم الصلاة فقط؟ وهل السيئات تضاعف في الحرم أم لا؟

الجواب: أصح أقوال العلماء أن التضعيف بمائة ألف إنما هو خاص بالصلاة؛ لأنه هو الذي ورد فيه الدليل، وهو قوله على: (صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيما سواه من المساجد إلا المسجد الحرام) اصحيح الترغيب والترهيب: ١١٧٧. وفي رواية أخرى: (صلاة في المسجد الحرام أفضل من مائة ألف صلاة فيما سواه) اصحيح الترغيب والترهيب: ١١٧٣.

(١) قوله ﷺ: (ومبتغ في الإسلام سنة الجاهلية): هذا هو الشاهد من هذا=

=الحديث للباب، وهو أن كل المحدثات التي أحدثت في الدين، وكل ما خالف به الناس منهج الرسول وطريقة أصحابه وفي فإنما راموا طريقة من طرق أهل الجاهلية، مصداقاً لقوله والتبعن سنن من قبلكم شبراً بشبر، وذراعاً بذراع، حتى لو سلكوا جحر ضب لسلكتموه....) اصحيح البخاري: ١٣٢٦٩. فيدخل في الجاهلية كل جاهلية قديمة أو حديثة سواءً من جاهلية العرب، أو جاهلية أهل الكتاب من اليهود والنصارى.

وقوله: (مبتغ): يعني مريدٌ عن قصد وطلب.

وقوله: (في الإسلام): أي في زمن الإسلام من بعد بعثة الرسول الله إلى قيام الساعة.

وقوله: (سنة الجاهلية): معنى كلمة (سنة) لغة: الطريقة والعادة، فكل من اعتاد شيئاً وجعله طريقة له قيل: هذه سنة فلان.

ولكل أمة سُنَّة: عادة وطريقة كما في قوله تعالى: ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبِّلِكُمْ سُنَنَ ﴾ آل عمران: ١٣٧٤. أي طرائق وعادات لكل أمة. وهذه السنة قد تكون في العقائد، أو المعاملات، أو العادات الاجتماعية...... الخ.

وأما في الإسلام، فلا تطلق السنة إلا على أقوال النبي في وأفعاله وتقريراته وصفاته الخلقية والخُلقية، فنقول: سنة النبي في ، وكذلك تطلق على من كان على سنته مثل: سنة الخلفاء الراشدين.

فإذاً قوله: (ومبتغ في الإسلام سنة الجاهلية): يشمل إرادة هذا الإنسان=

= بعد ظهور الإسلام أي طريقة وهدي من هدي أهل الجاهلية الذي أبطله الإسلام، وجاء محله بسنة من السنن وهدي من الهدى.

وقوله: (جاهلية): هو لفظ يعود إلى الجهل، وقد ذكر في القرآن الكريم في غير موضع. كقوله تعالى: ﴿ أَفَحُكُمَ ٱلْجَنهلِيَّةِ يَبَغُونَ ۚ وَمَن أَحَسنُ مِن اللَّهِ حُكُمًا لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ۞ ﴾ المائدة: ١٥٠، فهذه الجاهلية مردها إلى الجهل وهو عدم العلم بالشرع، وعدم العلم بالكتاب المنزل، وعدم العلم بما يستحقه الله ﷺ. وقد نقل إمام الدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب ﷺ كلاماً نفيساً لشيخ الإسلام ابن تيميه ﷺ: (سنة جاهلية)، وقد ذكر هذا الكلام في القتضاء الصراط المستقيم في مخالفة أصحاب الجحيم: ١٢٢٧١. بنحوه، فقال: (قوله: (سنة جاهلية): يندرج فيها كل جاهلية مطلقة أو مقيدة \_ أي في شخص دون شخص \_ كتابية أو وثنية أو غيرهما من كل مخالفة لما جاء به المرسلون).

وبيان كلام شيخ الإسلام: أن الجاهلية قد تكون:

أ) مُطْلقة: لا تقيد بزمان أو مكان أو شخص، إنما هي جاهلية مطلقة، وهذه الجاهلية المطلقة لا يصح إطلاقها إلا فيما قبل بعثة النبي على أما بعد البعثة فلا توجد جاهلية مطلقة ؛ لأن الجهل رفع بإنزال القرآن الكريم، وعَلِم الناس، ولا يزال في هذه الأمة من هو قائم بأمر الله تعالى إلى قيام الساعة ، كما قال على الحق لا=

= يضرهم من خذلهم، حتى يأتي أمر الله وهم كذلك) اصحيح مسلم: ١٩٢٠. وإذا كان كذلك فإن الجاهلية المطلقة قد ارتفعت، فلا توجد جاهلية مطلقة حتى في قرن من القرون. ولذا أخطأ من وصف قرناً كاملاً بأنه في جاهلية كقول بعضهم (جاهلية العصر) أو (جاهلية القرن العشرين) ونحو ذلك ؟ لأنه ليس موافق لما دلت عليه النصوص، وفسره أهل العلم.

ب) مقيدة: أي مقيدة بزمن أو مكان أو شخص.

- أما الجاهلية المقيدة بزمان: مثل الزمان الذي كان قبل بعثة النبي محمد فإننا نستطيع أن نقول: إنهم كانوا في جاهلية باعتبار زمانهم.

- وأما الجاهلية المقيدة بمكان: يعني أن تكون الجاهلية في مكان دون مكان وهذا كثير بحسب ظهور تلك الطائفة المنصورة في ذلك المكان بعينه وعدم ظهورها، فقد تكون في مكان دون آخر بحسب ما الناس فيه من الاهتمام بالقيام بأمر الله تعالى أو عدمه.

- وأما في الجاهلية المقيدة بشخص دون شخص: وهذا كثير، فقد يكون المسلم فيه بعض خصال الإيمان، وبعض خصال الجاهلية، أو يجتمع فيه إيمان وبدعة، ودليل ذلك: ما روي في اصحيح البخاري: ٣٠، عن المعرور قال: (لقيت أبا ذرّ بالرّبَدَة، وعليه حُلَّة، وعلى غلامه حُلَّة، فسألته عن ذلك فقال: (إني ساببت رجلاً فعيرته بأمه، فقال لي النبي عليه الله تحت أعيرته بأمه؟ إنك امرؤ فيك جاهلية، إخوانكم خولكم، جعلهم الله تحت

=أيديكم، فمن كان أخوه تحت يده، فليطعمه مما يأكل، وليلبسه مما يلبس، ولا تكلفوهم ما يغلبهم، فإن كلفتموهم فأعينوهم).

وعلى هذا فقد يجتمع في المسلم إسلام ومعصية، وإيمان وبدعة - ما لم يبلغ حد الكفر - فتكون هذه المعصية والبدعة من خصال الجاهلية وسنة الجاهلية. ومن خصال الجاهلية، وسنن الجاهلية: الفخر بالأحساب، والطعن في الأنساب، والتعصب للقبيلة وللجنس، والنخوة بغير حق، والتقليد المذموم.... وغيره كثير مما فشا بين المسلمين، والله المستعان.

وإذا نظرنا إلى هذه الأمة وجدنا أنها ما أصيبت إلا لأنها فتحت أبواب سنة الجاهلية على الناس، فعبادة الأوثان، وعبادة القبور وتعظيمها، وتعظيم الأموات، ودعاؤهم من دون الله، كل هذا ما جاء إلا عن طريق ابتغاء سنة الجاهلية.

فإذاً المنهج الذي تميز به المتبعون للسلف الصالح، أنهم لم يكونوا يبتغون في الإسلام سنة جاهلية، بل يخالفونها ويستمسكون بما أمرهم به رسول الله على قم قال شيخ الإسلام - ابن تيمية -: (كتابية أو وثنية، أو غيرهما من كل مخالفة لما جاء به المرسلون): يقصد أن سنة الجاهلية ليست خاصة بجاهلية العرب، بل كل مخالفة لما جاء به المرسلون، سواء كانت موروثة من النصارى، أو اليهود، أو عُبَّاد الأوثان، فإنها من سنن الجاهلية.

وهذه الجملة مهمة في الحديث، وهي المقصد المهم في أنه يجب على كل=

## ليُهريق دمه (۱) رواه البخاري.....

= مسلم أن يبتعد كل البعد عن كل سنن الجاهلية، وأن يكون متبعاً لسنة النبي بي والاطلاع على كتاب (مسائل الجاهلية) للشيخ محمد بن عبدالوهاب بي الله على كتاب (مسائل الجاهلية عا خالفهم فيها رسول الله بي ولو جمعت المسائل التي أخذها أهل الإسلام المعاصرون من الجاهليات المختلفة لبلغت أكثر مما ذكره إمام الدعوة بي هذا المصنف، فدخل ذلك في مسائل العقائد والمعاملات، والعبادات، والسلوك حتى في أصغر المسائل ابتغيت سنة الجاهلية حتى في الأكل والشرب، وفي طريقة اللباس، مما قد لا يهتم به المرء، لكن ابتغوا في الإسلام سنة الجاهلية، وهذا من أعظم المصائب التي تبدل حب المؤمن لدينه ورسوله علي شيئاً فشيئاً والله المستعان.

### (١) قوله ﷺ: (ومطُّلب دم امرئ بغير حق ليهريق دمه).

قوله: (ومطّلب) بالتشديد، والمراد من يبالغ في الطلب.

وقوله: (بغير حق) احتراز عمن يقع له مثل ذلك، لكن بحق كطلب القصاص مثلاً.

وقوله: (ليهريق دمه) بمعنى: ليقتله.

وقد تمسك بهذا الحديث من قال: إن العزم المصمم يؤاخذ به. افتح الباري:

قال ابن تيميه: قوله (سنة الجاهلية): (يندرج فيها كل جاهلية مطلقة أو مقيدة، أي: في شخص دون شخص كتابية، أو وثنية، أو غيرهما من كل مخالفة لما جاء به المرسلون).

وفي الصحيح (١) عن حذيفة على قال: (يا معشر القراء.....

"ويراد بهذا الجزء من الحديث أن من أشد الناس بغضاً إلى الله ظَلَق من يستحل الدماء المعصومة، فقد نهى الله ظَلَق عن ذلك بقوله: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ النَّفْسَ اللَّهِ عَنْ ذلك بقوله: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ النَّفْسَ اللَّهِ عَرْمَ اللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقّ ﴾ الإسراء: ٣٣.

(١) أي في صحيح البخاري: ٦٨٥٣.

# استقيموا فقد سبقتم سبقاً بعيداً (١)، .....

(۱) قوله (یا معشر القرّاء استقیموا فقد سبقتم سبقاً بعیداً): هذا الأثر مرويٌ عن حذیفة بن الیمان هی أنه کان یدخل المسجد، ویقف علی حِلق التدریس الذین کانوا یتعلمون القرآن، فیقول لهم: (إن استقمتم فقد سبقتم سبقاً بعیداً): أي إن استقمتم علی القرآن والعمل به، إذ لیس القصود من قراءته أن یحفظه و یجوده لیقال: مقریء.

وإنما المقصود: التمسك بالقرآن والعمل به؛ فالذي يقرأ القرآن ولا يتخلق به فهذا قد انحرف عنه؛ لأن القرآن هو الصراط المستقيم الذي من تمسك به نجا، ومن حاد عنه هلك وضل.

و(القراء): هم الصفوة، وقد كان يُطلق اسم القراء على حفظة القرآن وعلى طلبة العلم، كما قال على العلم القوم أقرؤهم لكتاب الله) اصحبح سنن أبي داود: ١٥٤٢. فالأقرأ هو الأعلم بكتاب الله تعالى. وعلى هذا يكون القراء في كل زمان هم الأفقه، وليسوا الأكثر قراءة.

و(الاستقامة): هي سلوك الطريق المستقيم، وهو طريق واحد لا يتعدد والقراء هم القدوة، فإذا أخذوا يميناً وشمالاً من الأهواء والبدع والآراء المختلفة فإنه لا شك يفسد الناس؛ لأن الناس إنما يكونوا صالحين بعلمائهم وطلبة العلم عندهم، وقرائهم، ولهذا كان من الكلام الحسن للحسن البصري عظائلته أنه خاطب القراء في الكوفة فقال لهم: (يا مِلح الأرض لا=

# فإن أخذتم يميناً وشمالاً لقد ضللتم ضلالاً بعيداً).

وعن محمد بن وضاح<sup>(۱)</sup> أنه كان يدخل المسجد.....

= تَفْسُدُوا ؛ لأنه إن فسد الملح لم يؤكل الطعام).

وهذا صحيح، وهو من بالغ فقهه وعنايته، فإن فساد القراء وطلبة العلم يترتب عليه فساد الجماعة، وذلك أن عامة الناس لا يُلزمهم بالاستقامة إلا شيئان:

الأول: قوة السلطان.

والثاني: قوة أهل العلم واجتماعهم.

فإذا كان القراء تفرقوا واجتهدوا إلى أقوال كثيرة، فإن أثر ذلك على الناس، وعلى الدين، وعلى الاستقامة سيكون أبشع الأثر.

لذا ينبغي في الحقيقة على كل من طلب العلم أن يحرص على الاستقامة بمعناها الواسع: الاستقامة في سلوك منهج السلف الصالح.

الاستقامة في العمل.

الاستقامة في حفظ اللسان والجوارح.

الاستقامة في أمور العلم والعمل، وتجنب الهوى. يكن الأمر في المستقبل إلى خير.

(۱) محمد بن وضاح القرطبي، محدّث الأندلس، كان عالماً زاهداً ورعاً، له كتاب البدع والنهي عنها توفي سنة ۲۸۷هـ. انظر ترجمته في كتاب سير أعلام النيلاء ۱۳/ ۱۳۵.

فيقف على الحلق فيقول: فذكر (١) وقال (٢): أنبأنا ابن عينة، عن مجالد، عن الشعبي، عن مسروق قال: قال عبد الله يعني ابن مسعود -: (ليس عام إلا والذي بعده شر منه، لا أقول عام أمطر من عام، ولا عام أخصب من عام، ولا أمير خير من أمير، ولكن ذهاب علمائكم وخياركم، ثم يحدث أقوام يقيسون الأمور بآرائهم فيهدم الإسلام ويُثلَم) (٣).

<sup>(</sup>۱) هذا الكلام متعلق بالأثر السابق وهو كلام حذيفة هذا الكلام متعلق بالأثر السابق وهو كلام حذيفة هذا الكلام متعلق بالأثر السابق وهو كلام حذيفة عنه موجود في كتاب اللبدع والنهي عنها لابن وضاح برقم ۱۱۷، وأنه ذكر في أول الرواية أن حذيفة هذا كان يدخل المسجد ويقف على الحلق \_ أي حلق القراء أو حلق طلبة العلم \_ فيقول: (يا معشر القراء . . . . ) الخ.

<sup>(</sup>٢) (وقال): أي محمد بن وضاح في كتابه البدع والنهي عنها برقم ١٨١ وإسناده ضعيف، لضعف مجالد.

<sup>(</sup>٣) هذا الأثر من ابن مسعود في فيه فقه عظيم، بَيَّن فيه أن كل عام يكون ما بعده شر منه، وهذا كما جاء في حديث أنس لما جاءوا يشكون إليه الحجاج، وما يلقون من الظلم قال: (اصبروا فإنه لا يأتي عليكم عام أو يوم إلا الذي بعده شرَّ منه حتى تلقوا ربكم سمعته من نبيكم على المناه الله الذي بعده شرَّ منه حتى تلقوا ربكم سمعته من نبيكم

=اإسناده صحيح. (المسند: ١٢٣٤٧)]. فالشريزيد كلما تأخر الوقت.

ثم بين سبب زيادة الشر، فقدم لذلك بأسلوب فيه تشويق فقال: (لا أقول عام أمطر من عام): يعني أن المطر سيقل (ولا عام أخصب من عام): بعنى أن المراعي ستقل، (ولا أمير خير من أمير): يعني أمير هذه السنة يكون خيراً من أمير السنة المقبلة، وهكذا، لم يذهب إلى هذا، لأن هذه مسائل يداولها الله حجلاً، وييده تصريف الأمور سبحانه، ثم فسر ابن مسعود على سبب زيادة الشر فقال: (ولكن ذهاب علمائكم وخياركم): وهذا من عظيم فقهه وعلمه، إذ علم أن حقيقة الشر إنما تكون في ذهاب الدين بذهاب العلماء.

#### وذهاب العلماء إما:

- بموتهم، وقد أخبر النبي على عن فقد العلم بموت العلماء فقال: (إن الله لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من العباد ولكن يقبض العلم بقبض العلماء حتى إذا لم يبق عالماً اتخذ الناس رؤوساً جُهّالاً فسئلوا فأفتوا بغير علم فضلُوا وأضلُوا) امتفق عليه. صحيح البخاري: ١٠٠ ـ صحيح مسلم: ٢٦٧٣.

- أو بقلتهم ومزاحمتهم بأقوام يقيسون الأمور بآرائهم.

وهذا هو معنى قول ابن مسعود: (ثم يحدث أقوام يقيسون الأمور بآرائهم فيهدم الإسلام ويُثلم).

وقد حدث هذا أول ما حدث في زمن الصحابة على الله الله عدت بدعة =

=الخوارج قاسوا الأمور بعقولهم وقدموها على ما دلَّ عليه الدليل، وهكذا فعلت المرجئة والقدرية، ففتح باب شر على الأمة الإسلامية، وهدم الإسلام في أزمنة كثيرة وتُلم، وما دخل على المسلمين من شر بمقتل عثمان بن عفان في شم قتل علي في إلا بسبب الأقيسة الفاسدة وتقديم الرأي على الشرع، ولا حول ولا قوة إلا بالله. وليس المقصود بر (هدم الإسلام): القضاء عليه، وانقراضه فإن الإسلام باق بحفظ الله له لكن هُلِم الإسلام في نفوس كثير من المسلمين بسبب هذه المناهج القياسية التي تقيس بالآراء والعقول.

ومن الأمثلة على ذلك في وقتنا المعاصر: إنكار الدكتور حسن الترابي \_ أستاذ الحقوق الدستورية في الجامعة السودانية \_ نزول المسيح عيسى بن مريم في آخر الزمان، وعندما قيل له: كيف تنكر حديثاً متواتراً؟ قال: أنا لا أناقش الحديث من حيث سنده، وإنما أراه يتعارض مع العقل ويُقدم العقل على النقل عند التعارض. العقلانيون أفراخ المعتزلة/ على بن حسن الحلبي ص ١٧١.

ومن الأمثلة أيضاً ما نقله محمد بن حامد الناصر في كتابه: العصرانيون بين مزاعم التجديد وميادين التغريب ص ٢٠٤، ٢٠٥ عن الدكتور محمد عمارة، حيث نقل عنه قوله في كتابه: الإسلام وقضايا العصرا: (إن كون الشريعة الإسلامية هي خاتمة الشرائع السماوية للبشر، إنما يعني بلوغ البشرية سن=

=الرشد، بما يعينه الرشد من رفع وصاية السماء عن البشر). اهـ.

وغير ذلك كثير مما ابتليت به الأمة في هذا العصر، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

ومعنى الثلم في الإسلام: هو خروج أناس إلى البدع والأهواء، فتنثلم السُنة في نفوس المسلمين، فيقل العمل بها في واقع المسلمين.

يقول د. ناصر العقل: (ويدخل في معنى قول ابن مسعود على: (ثم يحدث أقوام يقيسون الأمور بآرائهم): الذين أخذوا العلم الشرعي من أهل زماننا، ولكن أخذوه على غير أصول صحيحة، وعلى غير مناهج سليمة فصاروا إن أفتوا أفتوا بغير علم، وصاروا لا ينفعون أنفسهم بعلمهم ولا ينفعون غيرهم). اهـ.

وفي ضمن هذا تنبيه إلى وجوب التزام منهج أهل السُنة والجماعة، وأن من أسباب خروج كثير من المسلمين عن السُنة، ومقتضى الإسلام: إحداث مناهج في الدين منبعها الرأي، مما كان ذلك سبباً في هدم الإسلام وثلمه.

\* \* \*

## باب تفسير الإسلام<sup>(۱)</sup>

| أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لِلَّهِ وَمَنِ | ﴿ فَإِنَّ حَآجُوكَ فَقُلَّ | وقـول الله تعالى: ﴿            |   |
|------------------------------------|----------------------------|--------------------------------|---|
| ••••••                             |                            | تَّبَعَنِ ۗ ﴾ (الله عمران: ١٢٠ | Ī |

- (۱) بعد أن بين الشيخ المجدد بطلقه فضل الإسلام، وبين وجوب الدخول فيه في الإسلام، والأصول العامة لالتزام الإسلام، وما يجب الدخول فيه من حيث القواعد الكلية التي تشمل الاتباع والتلقي، ومفارقة أهل الجاهلية، والاستقامة، أراد هنا أن يفسر ويبين ما هو الإسلام الذي له هذا الفضل والذي يجب الدخول فيه، حتى لا يدعي مدع أنه مسلم وهو في الحقيقة ليس بمسلم، أو يكون مسلماً ولكن ناقص الإسلام فليس الإسلام بالدعوى والانتماء، ولكن الإسلام بالتمسك بالإسلام الحقيقي، فلا بدأن نعرف ما هو الإسلام من كلام الله تعالى، وكلام رسوله
- (٢) هذا فيه بيان الإسلام أنه إسلام الوجه لله، وإخلاص النية، والبراءة من الشرك. وعبَّر بالوجه لفائدة عظيمة وهي: أن من أسلم الوجه فإنه لا يلتفت عمن توجه إليه أي التفات؛ لأن الوجه هو محل التركيز، ومحل الآلات ومحل الحواس، فإذا أسلم الوجه وتوجَّه به فإنه لا يلتفت ببدنه ولا بقلبه ولا بإرادته وقصده عن الله كالله.

= وهذه الآية نزلت في محاجة النصارى \_ وفد نجران \_ الذين قدموا على رسول الله على ليحاجوه في مسائل، فلما حاجوه بين الله تعالى أن الدين عنده هو الإسلام، فقال: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ وَمَا ٱخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَنبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ ﴾ آال عمران: ١٩.

ثم قال بعدها: ﴿ فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجَهِى لِلَّهِ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِ ﴾ يعني إن حاجوك في هذا الدين الذي هو الإسلام الذي لا يرضى الله تعالى إلا إياه وحاجوك في قبول ما عندهم من الدين المحرف فقل معلناً لهم: ﴿ أَسْلَمْتُ وَجَهِيَ لِلَّهِ وَمَن ٱتَّبَعَن ۗ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ فَقُلَ أَسَلَمْتُ وَجَهِىَ لِلّهِ ﴾: فيه أعظم الاستسلام لله جل وعلا، استسلام الوجه توجهاً وانقياداً وطاعة، واستسلام الجوارح في استعمالها فيما أمر الله جل وعلا به، واستسلام القلب في القصد والإرادة لا يلتفت عن الإخلاص، وعن طلب الله عَلَى أي التفات.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِ ﴾: يشمل كل من اتبع الرسول على من عهد الصحابة على الله الساعة.

إذ لا يكون المرء مسلماً حتى يسلم وجهه لله تعالى، وذلك بالتوحيد ومتابعة الرسول عليه.

وفي الصحيح (' عن عمر بن الخطاب ه ، أن رسول الله ه قال: (الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة وتصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلاً) (۲)

وهذه الشهادة تتضمن: الاعتقاد أولاً، والنطق ثانياً، وأن يُعلم غيره - ثالثاً -بما دلت عليه هذه الشهادة، وأنه يعتقد ذلك، فلا يعذر أحدٌ في الجمع بين=

<sup>(</sup>۱) أي في صحيح مسلم: ٨، وهو قطعة من حديث جبريل على الصحيحين من حديث ابن عمر على الصحيحين من حديث ابن عمر على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، والحج، وصوم رمضان) اصحيح البخاري: ٨ ـ صحيح مسلم: ١٦ واللفظ لمسلم].

<sup>(</sup>٢) هذا الحديث دلَّ على تفسير الإسلام بالعقيدة، وبأركان الإسلام الأربعة فالإسلام والإيمان واحد؛ لأن كلاً منهما يحتاج إلى اعتقاد باطن وإلى عمل ظاهر، فلا يصح إسلام أحد إلا بإيمان، كما أنه لا يصح إيمان أحد إلا بإسلام.

=هذه الثلاث إلا المكره والمستخفي بدينه.

وعلى هذا دارت تفاسير السلف في الجمع بين هذه المعاني الثلاث، كما في قوله تعالى: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَنهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَآبِمًا بِٱلْقِسْطِ ۚ ﴾ آال عمران: ١١٨، وقوله سبحانه: ﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ آالزخرف: ١٨٦.

وقد أخطأ طائفة من الناس يفسرون الألوهية بالربويبة فيقولون: لا إله إلا الله: معناها لا خالق إلا الله، أو لا حاكم إلا الله. أو يقولون: إن الإله هو القادر على الاختراع، وغير ذلك، وهذا كله باطل، وهذا من أقوال المعتزلة، والأشاعرة والمتكلمين، فينبغى التنبه لهذا.

وقوله ﷺ: (وأن تشهد أن محمداً رسول الله): معنى شهادة أن محمداً رسول الله هو طاعته فيما أمر، وتصديقه فيما أخبر، واجتناب ما عنه نهى وزجر، وألا يعبد الله إلا بما شرع.

فالشهادتان هما رأس الإسلام، وهما الركن الذي يفرق به بين المسلم والكافر، فتحقيق الإسلام متوقف على الإتيان بالشهادتين وتحقيقهما.

وقوله ﷺ: (وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلاً): هذه هي الأركان الأربعة العملية الظاهرة التي أجمع جمهور العلماء على أن من ترك هذه الأركان جميعاً فإنه ليس بمسلم.

وقد نقل الحافظ ابن رجب في كتابه اجامع العلوم والحكم ص ١١٤٧ عن=

وفيه (۱) عن أبي هريرة الله من سلم المسلمون من لسانه ويده)(١).....

=عبدالله بن شقيق أنه قال: (كان أصحاب رسول الله على لا يرون من الأعمال شيئاً تركه كفر غير الصلاة) وبيَّن بعد ذلك أن هذا هو الذي عليه جمهور أهل الحديث، وأنه قد ذهب طائفة منهم إلى أن من ترك شيئاً من أركان الإسلام الخمسة عمداً أنه كافر بذلك. اهد.

وخلاصة القول: أن حديث عمر بن الخطاب في بيّن أن القيام بفرائض الدين هو الإسلام بمعناه الظاهر \_ أي فيما يظهر للناس \_ لأن إذعان القلب شرط لصحة الإسلام، لكنه يخفى على الناس فيبقى المعنى الآخر لتفسير الإسلام وهو تفسيره بالأعمال الظاهرة، وهذا هو الجانب العملي للإسلام.

- (١) أي في صحيح مسلم: ٤١ من رواية جابر بن عبد الله ﷺ بهذا اللفظ.
- (۲) هذا الحديث فيه بيان أن الإسلام ليس مقصوراً في الأركان الخمسة، بل هذه بمثابة الأساس الذي يقوم عليه الإسلام، ثم يدخل في الإسلام كل الطاعات التي أمر الله بها وأمر بها رسوله عليه الطاعات ما هو واجب فتكمل الإسلام الكمال الواجب، ومنها ما هو مستحب فتكمل الإسلام الكمال المستحب.

ولهذا قال هنا: (المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده)، فالذي يكف=

=أذاه عن الناس فهذا مسلم كامل الإسلام، والذي يؤذي الناس بلسانه أو بيده هذا ناقص الإسلام.

وهنا ترد مسألة مهمة: هل الإسلام يزيد وينقص مثل الإيمان؟

والجواب: كما ذكر الشيخ صالح آل الشيخ \_ حفظه الله \_: أن أكثر أهل السنة والجماعة على أن الإسلام مثل الإيمان يوصف بالزيادة والنقصان وذلك لأمور:

الأول: أن حقيقة الاستسلام يتفاوت الناس فيها:

أ) فهناك استسلام واجب لله تعالى بالتوحيد، وهذا الواجب من تركه
 يكفر، فلا يدخل في الدين أصلاً، أو يخرج من الدين.

ب) وهناك استسلام من تركه فقد قصَّر وأذنب، وهذا يتفاوت الناس فيه وهو استسلام من حيث الانقياد لله تعالى بالطاعة.

الثاني: أن شهادة أن محمداً رسول الله تقتضي طاعة أمره، واجتناب نهيه وأن لا يعبد الله إلا بما شرع، وهذه الثلاث يتفاوت الناس فيها. بل حتى نفس التصديق للنبي على يتفاوت الناس فيه، مما يدل على أن الإسلام منه ما هو كامل، ومنه ما هو أدنى من ذلك.

الثالث: أن الإسلام فُسِّ بالأركان الخمسة جميعاً التي فيها أركان عملية كالصلاة والزكاة والصيام والحج، وجاءت أشياء أخرى في أحاديث أخرى كسلامة المسلم من اللسان واليد وغير ذلك، والناس يتفاوتون في ذلك.

= وقد نقل الإمام الآجري كلام حسن لمحمد بن علي وهو: أن الإيمان يزيد وينقص، يزيد بالطاعات وينقص بالمعاصي، والإسلام لا يجوز أن يقال: يزيد وينقص. فقال المحقق في تفصيل ذلك \_ نقلاً عن ابن تيمية \_: هذا على اعتبار أن الإسلام الكلمة كما صح عن الزهري قوله: الإسلام الكلمة والإيمان العمل، بمعنى أنه بمجرد تلفظه بالشهادتين يأخذ حكم المسلم، فهذا لا يتصور فيه الزيادة والنقصان، وإن أريد بالإسلام فعل الواجبات الظاهرة كلها، فهذا يكون قابلاً للزيادة والنقصان كالإيمان الشريعة ٢/ ١٩٥٣.

#### وهنا مسألة أخرى:

أن المسلم له صفات كثيرة جاءت بها الآيات والأحاديث، فلماذا حصر في هذا الحديث وصف المسلم بأنه من سلم المسلمون من لسانه ويده؟

#### الجواب من وجهين:

الوجه الأول: أنه على وصف المسلم بهذا الوصف، لأجل قلة من يسلم المسلمون من ألسنتهم \_ بالغيبة والنميمة والقذف ونحو ذلك \_ وأيديهم \_ بالاعتداء على الأموال والأنفس ونحو ذلك \_ فهو نبّه بهذه الخصلة على أن من أتى بها \_ وهم قلة \_ فهم أحرى بأن يأتوا بالخصال الأخرى من خصال الإسلام.

الوجه الثاني: أنه علي وصف المسلم بهذا الوصف لشدة الحاجة إليه=

وعن بهز بن حكيم، عن أبيه، عن جده أنه سأل رسول الله عن الإسلام فقال: (أن تسلم قلبك لله، وأن تولي وجهك إلى الله، وأن تصلي المصلاة المكتوبة وتؤدي الزكاة المفروضة) رواه أحمد(۱)

= وللتنبيه على أن هذا الوصف واجب من واجبات الإسلام يجب تعاهده وقد جاءت الآيات في الحض على أن المسلم يجب أن يسلم المسلمون من لسانه، كقوله عَلَى: ﴿ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ۚ ﴾ الخجرات: ١٦. وقوله عَلَى: ﴿ وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُواْ ٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ۚ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمْ ۚ ﴾ اللهسراء: ٥٣ ونحو ذلك.

وكذلك يسلمون من يده، كما جاء في حديث حجة الوداع: (فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا في بلدكم هذا) امتفق عليه. صحيح البخاري: ٦٧ ـ صحيح مسلم: ١٤٣٦٠.

فهذا الحديث جاء في بيان حقوق المسلمين، وما سبق في بيان حق الله وحق الرسول على أن تحقيق الإسلام الرسول على أن تحقيق الإسلام باجتماع أداء حق الله تعالى، وحق رسوله على أن عقوق العباد حقوق المسلمين \_ أنه هو التفسير الكامل للإسلام.

(١) إسناده حسن، أخرجه الإمام أحمد في اللسند برقم ٢٠٠٢١، من رواية=

=أبي قزعة الباهلي، عن حكيم بن معاوية، عن أبيه. وهذا الحديث فيه سؤال عن الإسلام بقوله: (ما الإسلام)، وإذا كان السؤال عن الماهية يكون جوابه ركن فيما وقع السؤال عنه، فدل ذلك على أن تفسير الإسلام المذكور في الحديث هو من أركان الإسلام، وأنه من لم يحققها فليس بمسلم. وقوله على: (أن تسلم قلبك لله، وأن تولي وجهك لله): هاتان الكلمتان هي معنى شهادة أن لا إله إلا الله، ولكنها بعبارة أخرى تبين حقيقة هذه الشهادة فيما دلت عليه ظاهراً وباطناً.

- فأما ما دلت عليه حقيقة الشهادة باطناً فهو إسلام القلب لله تعالى، كما قال على: (أن تسلم قلبك لله) فلا يكون القلب معظماً لأحد سوى الله وأن يستسلم القلب لله تعالى بالطاعة والانقياد، وهذا من أركان الإسلام. وأما ما دلت عليه حقيقة الشهادة ظاهراً فهو أن لا يعبد إلا الله وحده وأن عبادة غيره باطل، وهذا هو معنى قوله: (وأن تولي وجهك لله) يعني في أي عبادة، وفي أي أمر يكون الرغب و الرهب، والملتجأ والاستغاثة بالله في أي عبادة، وفي أي أمر يكون الرغب و الرهب، والملتجأ والاستغاثة بالله ويجب الانقياد لله تعالى ظاهراً وباطناً في التوحيد وما يتعلق بنبذ الشرك، فمن لم ينقد ظاهراً فهو مشرك، وأما سائر الأحكام العملية كالصلاة والزكاة ونحوهما فهي من الطاعات التي إن خالف فيها ظاهراً مع انقياد القلب فإنه لا تكون مخالفته قادحةً في أصل الإسلام، ولكن ينقص من إسلامه بقدر مخالفته.

إذا كان القلب مستسلماً لله رَجَالًا فإنه ينشأ عن ذلك أنواع كثيرة من وإذا كان القلب مستسلماً لله رَجَالًا فإنه ينشأ عن ذلك أنواع كثيرة من العبادات القلبية من الذل والخضوع والرغب والرهب، مما يجعل تحقيق الإسلام عند العبد أعظم وأجل، فيذعن العبد لجميع الأوامر، وينتهي عن الإسلام عند العبد أعظم وأجل، فيذعن العبد لجميع الأوامر، وينتهي عن جميع النواهي، وهذا كما قال رَجَالًا: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُوْمِيَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ مَّا أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْمِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمَ مُ لللّعزاب: ١٣٦، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ المُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُواْ إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيِّنَهُمْ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ﴾ النور: ١٥١.

- وقوله على: (وأن تصلي الصلاة المكتوبة، وتؤدي الزكاة المفروضة): هذا من تفسير الإسلام، فأراد الإمام على أن يقرر في تفسير الإسلام أن الإسلام بمعناه الشامل هو تسليم القلب والجوارح، وما يستتبع ذلك من ضرورة إقامة الفرائض من الصلاة والزكاة، وهذه الثلاثة من أهم أركان الإسلام.

(۱) هذه الجملة مرت في الأحاديث السابقة، وهنا جمع ما بين حق الله تعالى وحق المؤمنين.

قال: أي الإسلام أفضل؟ قال: الإيمان. قال: وما الإيمان؟ قال: أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت<sup>(۱)</sup>().

(۱) هذا هو الجانب العلمي للإسلام وهو جانب الاعتقاد. وهو دليلٌ على أن الإسلام يشمل الدين كله، هذا إذا ذكر وحده، وإذا ذكر مع الإيمان فإنه يراد به الأعمال الظاهرة، وأفضل الإسلام هو الإيمان كما جاء في هذا الحديث.

ثم فسر الإيمان بأركان الإيمان الخمسة، ولم يذكر الركن السادس وهو الإيمان بالقدر خيره وشره، وذلك لأن القرآن الكريم ذكر هذه الأركان الخمسة دون القدر في آية، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَتِ كِتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْمَوْرَ الْقَدر فِي آية مَا في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَتِ كِتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْمَوْرَ الْقَدر منفصلاً في آية وَالْيَوْمِ الْآكِرَ فَقَد ضَلَّ ضَلَكلاً بَعِيدًا ﴾ النساء: ١٣٦١، وذكر القدر منفصلاً في آية أخرى، كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴿ فَ القمر: ١٤٩ وجاء ذكر الأركان الستة معاً في حديث جبريل المنه .

ومراد المصنف بذكر هذه الأحاديث والآثار تحت باب (تفسير الإسلام) ليبين أن الإسلام يُفسر بالإيمان، وهو أفضل الإسلام، ويفسر بالأركان الخمسة، وأداء حقوق الله عبادة وعقيدة، ويفسر بأداء حقوق العباد المؤمنين، ويُفسر بإسلام القلب لله انقياداً وطاعة، وهذه الأمور هي التي يدور عليها فلك الإسلام.

(٢) أخرجه ابن عبد البرفي [التمهيد ٢٤٦/٩]، وفيه راولم يُسمَّ، ومعناه صحيح ؛ حيث له شواهد في البخاري ومسلم وغيرهما.

# باب قول الله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ (١)

(۱) هذا الباب فيه أن الإسلام هو الدين الوحيد الذي لا يقبل الله من أحد سواه، وقد استدل المصنف على الله فيه بهذه الآية في باب (وجوب الإسلام) على أن الدخول في الإسلام واجب، وهنا أراد أن يقرر باباً مستقلاً يبين فيه أنه كما أن الدخول في الإسلام واجب، فكذلك الخروج من الإسلام مواجب، فكذلك الخروج من الإسلام مواجب، فكذلك الخروج من الإسلام مواء بالردة أو بإحداث البدع ـ لا يقبل من صاحبه. وقد مر معنا أن هذه الآية تشمل فئتين من الناس:

### الفئة الأولى:

فئة غير المسلمين من أتباع الملل المختلفة، أنه لا يقبل منهم بعد بعثة محمد على الدين الصحيح الذي جاء به أنبياؤهم.

#### الفئة الثانية:

فئة المسلمين من هذه الأمة، الذين لم يأخذوا الإسلام كما جاء في الكتاب والسنة، بل أحدثوا المحدثات وابتدعوا الضلالات، ويظنون أنهم على حق وعلى خير وصواب، فهؤلاء لا يقبل منهم ما جاءوا به ؛ لأنه ليس على الإسلام الصحيح الذي أمروا به.

## (١) قوله على: (تجيء الأعمال يوم القيامة):

للعلماء فيها قولان:

القول الأول: أن المراد بمجيء الأعمال: مجيء ثواب الأعمال يوم القيامة والأجر الذي وضعه الله كال للأعمال.

القول الثاني: أن قوله على: (تجيء الأعمال) المراد به مجيئها حقيقة، فالله تعالى قادر على جعل الأعمال تجيء حقيقة، كما أنه يأتي القرآن يوم القيامة يُحاج عن أصحابه، وكما أن الأعمال توزن في الميزان حقيقة وهذا هو الذي عليه المحققون من أهل السنة والجماعة في أن الأصل في الأمور الغيبية أن تُقر على ظاهرها، وأن لا تؤول بتأويلات تصرفها عن ظاهرها.

(٢) قوله ﷺ: (فتجيء الصلاة فتقول: يا رب أنا الصلاة....) الخ: أي أن=

=جميع هذه الأعمال المذكورة تجيء يوم القيامة ، وكلٌ يريد أن يكون الوزن به ، وأن يكون هو المعيار الذي يوزن به أعمال العبد.

وهذا فيه تقرير لمسألة مهمة وهي: أن هذه الأعمال يكون بينها وبين أصحابه عبة ومودة وألفة ، بحيث إن كل عمل صالح يريد لأصحابه الزلفي والنجاة.

وفي قوله تعالى لهذه العبادات: (إنك على خير): فيه تنبيه إلى حسن الأدب مع من رام شيئاً ولم يستحقه، بأنه يثنى عليه ولا يهجَّن في قوله، ولا يعطى أكثر من منزلته.

قوله ﷺ: (شم يجيء الإسلام فيقول: يا رب أنت السلام، وأنا الإسلام...) الخ الحديث.

(السلام): اسم من أسماء الله على الذي من آثاره كل سلامة سلم بها العباد، وكل أنواع السلامة في دينهم ودنياهم فيما دق أو جلَّ من أمورهم إنما هي من آثار فيوضات الله على الذي هو السلام على وتقدست أسماؤه.

وبين اسم الله تعالى (السلام) واسم (الإسلام) مناسبة من جهة الاشتقاق لأن الإسلام فيمن أسماء الله فيه فيوضات السلامة من جميع النواحي والجهات.

وفي هذا الدعاء من الإسلام: (اللهم أنت السلام وأنا الإسلام): فيه تنبيه=

العباد أن يكون دعاؤهم بالتوسل بأسماء الله تعالى المناسبة لمطالبهم ؛ لأن العبد إذا وفق إلى هذا لا يكاد دعاؤه يُصرف بل يجاب، كما أخبر بذلك الله تعالى فقال: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسْنَىٰ فَٱدَّعُوهُ بَهَا ﴾ الأعراف: ١٨٠.

قوله: (بك اليوم آخذ): من الأخذ وهو العقوبة والعذاب.

وقوله: (ويك اليوم أعطي): أي أتكرم وأتفضل، فدل ذلك على أن الله على الإسلام هو الميزان الذي يعاقب بتركه، ويكرم ويتفضل به. وإذا كان كذلك فإن تحقيق الإسلام هو أعظم أسباب النجاة ومن تخلف عن ذلك فهو مؤاخذ، وسيرد عليه ما تعبّد به مما ليس من الإسلام.

إذا تبين هذا فإن هذا الحديث من الأحاديث العظيمة التي تهز النفس والفؤاد والجوارح في لزوم الإسلام الصحيح وعدم مخالفته إلى غيره فالمسألة ليست مسألة عبادات من حيث هي فقط، وإنما المسألة مسألة تحقيق الإسلام.

لهذا ينبغي على الدعاة وطلبة العلم \_ كمنهج \_ أن يأخذوا بالإسلام في شموله في الدعوة، فلا يُقتصر على جانب دون جانب آخر.

فحقيقة الإسلام الذي يجب أن يتخذ منهاجاً للدعوة، هو الإسلام الذي يشمل جميع ما أمر الله تعالى به، وأمر به رسوله على أمر إيجاب، وجميع ما نهى الله تعالى عنه، ونهى عنه رسوله على نهى تحريم، ثم يأتي بعد=

ثم يجيء الإسلام فيقول: يارب أنت السلام وأنا الإسلام، فيقول الله كان: إنك على خير، بك اليوم آخذ، وبك أعطى.

قال الله تعالى في كتابه: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْأَخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ اللهِ عمران: ١٨٥)، رواه أحمد (١٠).

وفي الصحيح (٢) عن عائشة رضي ، أن رسول الله عليه قال: .....

=ذلك المستحبات وغيرها من باب التبع.

وهذا هو المنهج الذي اتخذه الشيخ محمد بن عبد الوهاب بَطَالِقَه في دعوته حيث أخذ بما في هذه النصوص بحذافيرها، ودعا إلى الإسلام كله: بأداء حقوق الله تَظَلَّ، وحقوق العباد، والأمر بالفرائض، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والقيام بالنصح للراعي والرعية، والقيام بالحقوق جميعاً.

وهذا هو حقيقة الإسلام التي وعد الله سبحانه من أخذ بها بالنصر والتأييد مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنيَا وَيَوْمَ يَقُومُ آلَاً شَهَادُ ﴾ اغافر: ١٥١.

- (١) في اللسند: ١٨٧٤٢، وقال المحققون: إسناده ضعيف.
  - (۲) صحيح مسلم: ۱۷۱۸.

## (من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد) (١) رواه أحمد (٢).

(۱) أورد المصنف عطائلة هذا الحديث هنا تحت باب قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الْمَاسِمِ دِينًا فَلَن يُقبَلُ مِنّهُ ﴾ ليبين أنه يدخل في هذه الآية من أحدث في هذا الدين ما ليس منه ، سواء كان ذلك في العقائد أو في العبادات ، فكل من تعبد الله بعمل لم يرد فيه نص من كتاب أو سنة فإن عمله مردود بنص الآية والحديث ، وصاحبها في الآخرة من الخاسرين.

## ولابد من استحضار معان مهمة في هذا الباب وهي:

١ - كمال الدين، وعلى هذا فلا يصح لأحد أن يدّعي في يوم من الأيام أن
 الناس بحاجة إلى أمر يقررونه في العقيدة أو الأحكام دون مصادر الدين
 الحقيقية.

Y \_ أن هذا الدين باق ظاهر إلى يوم القيامة ، فلا يجوز لأحد أن يدَّعي في يوم من الأيام أن هناك من أمور الدين وأصوله ما اندثر ، أو يحتاج إلى أن يبدل. نعم قد تخفى بعض السنن ، لكن لا تخفى على عموم الأمة ؛ لأنه لا تزال طائفة من الأمة على الحق جملة وتفصيلاً.

٣ ـ لا يسوغ لأحد أن يدعي أن الدين فقط هو نصوص الكتاب والسنة لأن النصوص لا تصح بدون تفسيرها، وتفسيرها هو عمل الرسول الله النصحابة على وعمل التابعين وأئمة الهدى، وذلك سبيل=

= المؤمنين الذي توعد الله تعالى من خالفهم بقوله: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ اللهِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّىٰ وَنُصَلِهِ عَبَرَ سَبِيلِ اللهِ عَلَىٰ مَصِيرًا ﴿ وَمَن يُعَلِيهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ وَمَن يُعَلِي اللهِ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مُنْ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَ

(٢) في المسند: ٢٥١٢٨.

\* \* \*

# باب وجوب الاستغناء بمتابعته \_ يعني القرآن \_(١) وقوله تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (١) النحل: ١٨٩....

(۱) يشير الشيخ بخلف بهذا الباب إلى أن من فضل الإسلام أنه كامل، وأنه يغني عن أي حاجة إلى أي مبدأ، أو مذهب، أو ما يتدين به الناس، وهذا التبويب فيه دليل على وجوب الاكتفاء بالكتاب والسنة عن كل ما سواه مما يريد العبد أن يطلب به الهدى أو العلم النافع. وذكرنا هنا السنة لأنه جاء في بعض النسخ (وبمتابعته عليه)، ولأن متابعة النبي عليه تدخل في متابعة الكتاب.

ومن نظر في حال أهل الإسلام اليوم الذين فارقوا الجماعة، وأنشأوا الفرق، وتبعوا الضلالات، يتبين له أن سبب ذلك هو أنهم لم يستغنوا ولم يكتفوا بما جاء في الكتاب والسنة وفي هدي الصحابة عن الكتب المختلفة والآراء العقلية والأقيسة، بل زهدوا في ذلك كله، وأخذوا يتلقفون العلم من مصادر أخرى يظنون أن فيها الهداية.

(۲) يقول ابن مسعود في في تفسير هذه الآية: (قد بيَّن لنا في هذا القرآن كل علم وكل شيء. فإن القرآن اشتمل على كل علم نافع من خبر ما سبق وعلم ما سيأتي، وكل حلال وحرام، وما الناس إليه محتاجون في أمر دنياهم ودينهم ومعاشهم ومعادهم) اللصباح المنير ۱۵۸۷.

= \_ وفي قوله تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ تِبْيَننَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾: خطاب للرسول على وهذا فيه أن القرآن منزل غير مخلوق \_ كما تقول الجهمية \_ . \_ وقوله تعالى: ﴿ تِبْيَننَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾: لا يشمل ما لا ينفع الناس في دينهم لأن القرآن لم ينزل لأمور الناس في دنياهم وإنما نزل للهداية ، لذا قال بعدها: ﴿ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشَرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ النحل: ١٨٩. وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ الإسراء: ١٩.

فالله ركان جعل بحكمته الأشياء فيما حولنا على قسمين:

أ) أشياء يدخلها الهوى: وهو كل ما يتعلق بأمور الشبهات والشهوات.

ب) أشياء لا يدخلها الهوى: مثل أمور الحساب والهندسة ونحو ذلك من الأمور التي تسري فيها سنن الله جل وعلا.

فالله على القرآن هادياً للناس إلى الصراط المستقيم، والطريق القويم الذي لا يلتبس فيما يدخله هوى الناس، وهو الأمور العلمية والعملية التي يحتاجونها، وأما الأمور التي لا يدخلها الهوى فالقرآن لم ينزل لأجل بيانها، ولهذا يخطئ من يجعل القرآن في العلوم كلها، كما زعمت طائفة أن القرآن كتاب في الطبيعة، وكتاب في الزراعة، وكتاب في الهندسة، وكتاب في الجبر، ونحو ذلك يظنون أن هذا فيه رفع لشأن القرآن، وليس كذلك بل فيه إنزال من شأن القرآن؛ لأن الله جل وعلا لم ينزل القرآن لذلك ولم يجعله كتاباً في الأمور الرياضية، أو الطبيعية، أو الهندسية، أو إلى=

=آخره، وإنما جعله كتاب هداية فيما تدخل فيه أهواء الناس بتحريف مراد الله جل وعلا فيه.

فالقرآن إذاً تبيان لكل شيء ينفع العباد، ويحتاجون إليه، فيما قد يحرفونه بأهوائهم، أو قد لا يدركون الحق فيه مما ينفعهم في آخرتهم، أبانه الله رهجات بياناً شافياً، فكل ما يكون من قبيل الهداية في الدنيا والآخرة فهو في القرآن وأما العلوم الأخرى فإنها لا تدخل في عموم قوله تعالى: ﴿ لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ لعدم اشتمالها على الهداية في الطريق الذي يلتبس على الناس.

## وهنا قد ترد شبهة وهي:

هل يمكن الاستغناء بالقرآن الكريم عن السنة وأقوال الصحابة بنص هذه الآبة؟

الجواب: لا يمكن الاستغناء بالقرآن الكريم عن السنة، ولا عن أقوال الصحابة، وذلك لأنه قد جاء الأمر في القرآن الكريم بوجوب طاعة الرسول في أكثر من ثلاثين موضعاً، من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَالرّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ آل عمران: ١٣٢١. وقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ اللّهَ وَالسّعُواْ اللّهَ وَالسّعُواْ اللّهَ وَالسّعُواْ اللّهُ وَأَطِيعُواْ الرّسُولَ فَإِن تَولّواْ فَإِنّهُ عَلَيْهِ مَا حُمِلَ وَعَلَيْكُم مّا حُمِلَاتُهُ وَإِن تُطِيعُواْ اللّهُ وَأَلْمَ اللّهُ وَالنور: ١٥٤.

وفي الصحيحين عن عبد الله بن مسعود على قال: (لعن الله الواشمات والمتوشمات والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله. فبلغ=

=ذلك امرأة من بني أسد يُقال لها: أم يعقوب. فجاءت فقالت: إنه بلغني أنك لعنت كيت وكيت فقال: ومالي لا ألعن من لعن رسول الله ومن هو في كتاب الله. فقالت: لقد قرأت ما بين اللوحين، فما وجلت فيه ما تقول؟ قال: لئن كنت قرأتيه لقد وجدتيه. أما قرأت: ﴿ وَمَا ءَاتَنكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنّهُ فَانتَهُوا الله الله الله الله عنه) اصحيح البخاري: ٤٦٠٤ ـ صحيح مسلم: ٢١٢٥.

فاستدل ابن مسعود على بما جاء في السنة على أنه في القرآن، وهذا استدلال أصولي عميق، دل على أن الاستغناء بالقرآن يشتمل على الاستغناء بما دل عليه القرآن من متابعة النبي على السناء بما دل عليه القرآن من متابعة النبي

\_ وكذلك أقوال الصحابة ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ الحَلَةُ فِي قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّىٰ وَيُشَلِي عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّىٰ وَيُشَلِي عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّىٰ وَيُصَلِي وَيُشَلِي عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَّىٰ وَيُصَلِي وَيُصَلِي النَّالَةِ عَيْرَ سَبِيلِ النَّالِي النَّالَةِ عَيْرَ سَبِيلِ النَّالَةِ عَلَى النَّالَةُ عَلَى النَّالَةُ عَلَيْرَ سَبِيلِ النَّالَةُ عَلَيْنَ لَكُ النَّالَةُ عَلَيْرَ سَبِيلِ النَّالَةُ عَلَيْنَ لَلْهُ اللَّهُ عَلَيْرَ سَبِيلِ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ لَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْلُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلْمَ عَلَيْلُكُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْكُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْكُمِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْكُ عَلَيْلِ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْكُ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَاءِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَاءِ عَلَيْنَاءِ عَلَيْنَ عَلَيْنَامِ عَلَيْنَ

- وكذلك الذين اتبعوهم بإحسان جاء النص عليهم في القرآن، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّنِفُونَ اللَّوْلُونَ مِنَ ٱلْمُهَدِحِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِيَ ٱللَّهُ عَبْمٌ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ التوبة: ١٠٠٠.

وإذا كان الأمر كذلك فإن هذه الآية التي أوردها المصنف عطالت دالة على الاستغناء بمتابعة القرآن والسنة وهدي السلف الصالح عن كل ما سواها.

روى النسائي (۱) وغيره (۲) عن النبي الله أنه رأى في بد عمر بن الخطاب الخطاب التوراة فقال: (أمتهوكون يا ابن الخطاب، لقد جئتكم بها بيضاء نقية، لو كان موسى حياً واتبعتموه وتركتموني ضللتم) (۱)

- (لقد جئتكم بها بيضاء نقية): لقد جئتكم بالشريعة بيضاء نقية، لا يدخلها لبس، ولا تحريف.

- (لو كان موسى حياً واتبعتموه وتركتموني ضللتم): وذلك لأن فترة موسى على قد انتهت، وشريعته نُسخت بشريعة محمد على فلا يجوز العمل بها ؛ لأن رسالة محمد على هي خاتمة الرسالات، ولأن نبوته هي خاتمة النبوات، وكتابه الذي هو القرآن هو خاتم الكتب، وهو المهيمن على كل كتاب.

<sup>(</sup>١) لم أقف عليه في سنن النسائي الصغرى ولا الكبرى.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أيضاً الإمام أحمد في المسند: ١٥١٥٦، وقال المحقق: إسناده ضعيف لضعف مجالد بن سعيد، وحسنه الشيخ الألباني بخلف افي إرواء الغليل: ١٥٨٩، لكثرة الشواهد، وقد ذكر بعضها في [الإرواء].

<sup>(</sup>٣) قوله ﷺ: (أمتهوكون يا ابن الخطاب): أي أمتحيرون، بمعنى: هل أنت في حيرة، أو شك، أو ريب مما جئتُ به؟

وفي رواية (الوكان موسى حياً ما وسعه إلا اتباعي)، فقال عمر: (رضيت بالله رباً وبالإسلام ديناً، وبمحمد نبياً) (٢).

=قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكَتَّ وَلَا تَتَبِعُ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَبِعُ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ ٱلْحَقَّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا جًا ﴾ المائدة: ٤٨.

- (١) هـذه الروايـة أخرجهـا ضـياء الـدين المقدسـي في االأحاديث المختـارة: ١١٥ بنحوه.
- (Y) قوله ﷺ: (لو كان موسى حياً ما وسعه إلا اتباعي): وذلك لأنه بعد بعثة محمد ﷺ وجب على الجميع أن يؤمنوا به، وكانت رسالة كل رسول خاصة، وكانت رسالة محمد ﷺ عامة، قال تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ الأعراف: ١١٥٨، بل تعم الثقلين الجن والإنس كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلَنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ الأنبياء: ١٠٧.

وهذا الحديث يدل على عدم جواز النظر في كتب الأنبياء السابقين، إما لأنها محرفة، أو لأنها منسوخة، أو للأمرين معاً. كما لا يجوز لأي أحد من الأنبياء \_ إن كان موجوداً بعد بعثة النبي على \_ أن يعمل بغير شريعة محمد وقد أخذ الله على الميثاق على جميع الأنبياء بالإيمان بالنبي محمد=

= عَلَىٰ مَناصرته ، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيشَقَ ٱلنَّبِيَّانَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن كِتَنْ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ مَن كِتَنْ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ وَ قَالَ ءَأَقْرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَالِكُمْ إِصْرِي قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُواْ وَلَتَنْصُرُنَّهُ وَاللَّهُ مِنَ الشَّهِدِينَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ ذَالِكُمْ إِصْرِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ولهذا عيسى على ينزل في آخر الزمان بشريعة محمد على يحكم بالقرآن ويدع الإنجيل، ويكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويأمر باتباع محمد على وهنا مسألة مهمة وهي:

هل النظر في التوراة محرمٌ على الإطلاق أم لا؟

#### الجواب على ذلك:

أن العلماء لهم قولان في النظر في التوراة:

القول الأول: أنه يحرم النظر في التوراة أو الإنجيل أو الزبور مطلقاً، سواء أكان الناظر فيها عالماً أم ليس بعالم، وهذا قول جمهرة كبيرة من أهل العلم. القول الثاني: أنه محرم، ولكن ليس على إطلاقه، فيجوز لأهل العلم الموثوق بهم، والراسخين فيه أن ينظروا في التوراة لغرض إبطال دعوى اليهود أو النصارى، أو لنصرة اللين أو ما شابه ذلك في مسائل الدعوة إلى الله على والجهاد العلمي.

وهذا القول الثاني هو الذي اعتمده كثير من أهل العلم، وألفوا كتباً كثيرة في بيان بعض التحريفات التي اشتمل عليها الإنجيل والتوراة، بل كتب=

= شيخ الإسلام ابن تيمية كتاباً سماه الجواب الصحيح لمن بدّل دين المسيحا فيه نقول كثيرة عن التوراة والإنجيل، وكتب تلميذه ابن القيم كتاباً سماه اهداية الحيارى في أجوبة اليه ود والنصارى انقل فيه كثيراً عن تلك الكتب وكذلك القرطبي، وغيره من العلماء نظروا في ذلك لغرض نصرة الشريعة.

وخلاصة القول في هذه المسألة: أنه لا يجوز لأفراد الناس، وآحاد طلاب العلم أن ينظروا فيها، بل يحرم ويأثم من نظر فيها، ولكن إذا كان نظره نظر عالم راسخ في العلم لقصد الجهاد العلمي فإن هذا جائز.

## وترد هنا مسألة أخرى مهمة أيضاً، وهي:

ما حكم الروايات الإسرائيلية الموجودة في بعض كتب التفسير لدينا مثل تفسير ابن جرير، وتفسير ابن كثير، والبغوي، وغيرهم؟

الجواب: ينقسم الأخذ بأقوال أهل الكتاب إلى ثلاثة أقسام:

الأول: ما علمنا صحته مما بأيدينا من القرآن والسنة، فهذا القسم صحيح، وفيما عندنا غنية عنه، ولكن يجوز ذكره، وروايته للاستشهاد به، ولإقامة الحجة عليهم.

مثال ذلك: ما ذكر في صاحب موسى الله الخضر، فقد ورد في الحديث الصحيح، وكذا ما يتعلق بالبشارة بالنبي عليه وبرسالته.

ودليل جواز روايته: ما ورد عن النبي ﷺ: (بلغوا عني ولو آية =

=وحدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج، ومن كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار) اصحيح البخاري: ٣٤٦١.

الثاني: ما علمنا كذبه مما عندنا مما يخالفه، فهذا لا تجوز روايته وذكره إلا مقترناً ببيان كذبه، وأنه مما حرفوه وبدلوه، كما أخبرنا الله تعالى عنهم بقوله: ﴿ مُحَرِّفُونَ لَكُلِمَ عَن مَّوَاضِعِمِ ۚ ﴾ المائدة: ١٦٣. أي أنهم يجعلون للكلم الذي أراد الله تعالى معنى غير ما أراده الله ورسوله.

مثال ذلك: ما ذكروه في قصص الأنبياء من أخبار تطعن في عصمة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وذكر في توراتهم المحرفة من أن الذبيح إسحاق عليهم وليس إسماعيل عليهم المحرفة من أن الذبيح إسحاق

ومن الأدلة على النهي عن روايته: قول ابن عباس عن (يا معشر المسلمين: كيف تسألون أهل الكتاب، وكتابكم الذي أنزل على نبيه أحدث، تقرؤونه لم يشب، وقد حدثكم الله أن أهل الكتاب بدلوا كتاب الله وغيروه وكتبوا بأيديهم الكتاب، وقالوا هو من عند الله، ليشتروا به ثمنا قليلاً، ألا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مسألتهم، لا والله ما رأينا منهم رجلاً يسألكم عن الذي أنزل إليكم) اصحيح البخاري: ١٩٢٩.

وقد قال الإمام مالك ﷺ في حديث: (حدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج): (المراد جواز التحديث عنهم بما كان من أمر حسن، أما ما عُلم كذبه فلا) افتح الباري: ٢٩٨/٦.

= \_ وكذلك حديث الباب دليلٌ على النهي عن قراءة الكتب المتقدمة.

الثالث: ما هو المسكوت عنه، لا من هذا ولا من ذاك، فلا نؤمن به ولا نكذبه، لاحتمال أن يكون حقاً فنكذبه، أو باطلاً فنصدقه، ويجوز روايته لما تقدم من الإذن في الرواية عنهم.

ولعل هذا القسم هو المراد بما رواه أبو هريرة الله قال: (كان أهل الكتاب يقرؤون التوراة بالعبرانية، ويفسرونها بالعربية لأهل الإسلام فقال رسول الله عليه الله الله الله الله الله الله وما أنزل إلينا وما أنزل إليكم) اصحيح البخاري: ١٩٢٨.

ومع هذا فالأولى عدم ذكره، وأن لا نضيع الوقت في الاشتغال به. النظر هذا التقسيم في كتاب (الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير) د. محمد بن محمد أبو شهبة ص ١٠٦، ١٠٧.

يقول الشيخ صالح آل الشيخ معلقاً على سبب إيراد المصنف بخلفة لحديث عمر عمر تحت هذا الباب: (ومراد إمام الدعوة بخلفة من استدلاله بحديث عمر أن يبين أن هذه التوراة أصلها كلام الله كالله الكن لما وقع فيها التحريف والتبديل، وكنا مستغنين بالكتاب والسنة فإن النظر فيها محرم بالرغم من أن أصل التوراة من عند الله كالة، فكيف إذا الأمر بالنسبة إلى الكتب التي تنتجها عقول البشر مثل كتب الفلسفة، والتصوف، والزندقة والمنطق، وغيرها من كتب الأقوال المختلفة التي أضلت الأمة وفرقتها =

= وأثرت في تفسير كتاب الله تعالى وسنة رسوله على الناس عن تفاسير السلف، وشروح السنن المعتمدة إلى نحو أقوال الفلاسفة وأهل المنطق وأهل المنطق وأهل البدع، مما جعل الكتب الموروثة في هذه الأمة مشتملة على حق وباطل، وقلَّ من يميز ذلك.

ولهذا كان من المنهج الذي ورثه أئمة الإسلام من السلف الصالح أن يستغنوا بالكتب النافعة عن الكتب التي اشتملت على حق وباطل، وهذا واضح في تحذير أئمة أهل السنة والجماعة من كتب أهل البدع، ومن النظر فيها، بل أمروا بإحراقها بلا ضمان).

فقد ذكر النهبي في اميزان الاعتدال ١٦٥/٢ في ترجمة الحارث بن أسد المحاسبي: (رواية الحافظ سعيد بن عمرو البردعي قال: شهدت أبا زرعة وقد سئل عن الحارث المحاسبي وكتبه، فقال للسائل: إياك وهذه الكتب هذه كتب بدع وضلالات، عليك بالأثر فإنك تجد فيه ما يغنيك. قيل له: في هذه الكتب عبرة. فقال: من لم يكن له في كتاب الله عبرة، فليس له في هذه الكتب عبرة، بلغكم أن سفيان ومالكاً والأوزاعي صنفوا هذه الكتب في الخطرات والوساوس، ما أسرع الناس إلى البدع).

وذكر ابن القيم في كتابه الطرق الحكمية في السياسة الشرعية ص ١٢٣٣: (فصل: وكذلك لا ضمان في تحريق الكتب المضلة وإتلافها ونقل عن المروزي: قلت لأحمد: استعرت كتاباً فيه أشياء رديئة أترى أن أخرقه أو أحرقه؟=

=قال: نعم، وقد رأى النبي على بيد عمر كاباً اكتبه من التوراة وأعجبه موافقته للقرآن، فتمعر وجه النبي كالما حتى ذهب به عمر إلى التنور فألقاه فيه، فكيف لو رأى النبي كا ما صنف بعده من الكتب التي يُعارض بعضها ما في القرآن والسنة).

والعلم النافع ثلاثة أقسام كلها في القرآن، كما وصفها ابن القيم على الله القيم على القيم المالية الله المالية القيم المالية القيام المالية المال

- والعلم أقسام ثلاث ما لها ﴿ من رابع والحق ذو تبيان
- علم بأوصاف الإله وفعله ، وكندلك الأسماء للديّان
- والأمر والنهى الذي هو دينه ، وجزاؤه يسوم المعاد الشاني
- والكل في القرآن والسنن التي \* جاءت عن المبعوث بالفرقان

\* \*

# باب ما جاء في الخروج عن دعوى الإسلام(١).....

(۱) أراد إمام الدعوة بطلقه في هذا الباب، أن يلفت النظر إلى أسباب حدوث الافتراق في هذه الأمة وعدم اجتماع الكلمة بين المسلمين، ألا وهي الأسماء والمسعارات والألقاب، والمتي قد تكون بالتعصب إلى بلد أو قبيلة، أو رجل، أو بالتعصب إلى فئة، أو حزب، أو جماعة، أو فرقة أو تكون بالتعصب إلى مذهب معين، فحدثت أسماء كثيرة في هذه الأمة أو تكون بالتعصب إلى مذهب معين، فحدثت أسماء كثيرة في هذه الأمة عالفة للأسماء الشرعية التي ذكرها الله كان في كتابه، أو ذكرها رسوله في سنته.

وبما لا شك فيه أن التفرق في هذه الأسماء يوجب الفرقة في الأبدان ويوجب الفرقة في الأقوال، بما يعني أنه يحدث افتراقاً في الدين، وافتراقاً في الجماعة، وهذا هو الذي ذمه الله تعالى، وحذر منه كما في قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَّسَتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ﴾ الأنعام: ١٥٩، أي لست منهم في أي خصلة؛ لأن أصل الدين هو الأمر بالاجتماع فيه، وعدم التفريق في المسائل العملية، هذا نتبع فيه الدليل وهذا لا نتبع، وكذا المسائل العلمية وهي مسائل العقيدة والتوحيد، فإذا حصل التفرق في الدين ترتب عليه الفرقة في الأبدان، ومن هنا نجد أن في نصوص الشريعة ثم تلازم بين لزوم السنة ولزوم الجماعة، فمن لزم السنة لزم الجماعة، كما أن من لوازم البدعة فرقة في الجماعة.

# وقوله تعالى: ﴿ هُوَ سَمَّنكُمُ ٱلمُسْلِمِينَ مِن قَبِّلُ وَفِي هَنذَا ﴾ (١) الحج: ١٧٨...

= وكذلك حذر النبي على من الفرقة، والتعصب للأسماء المحدثة \_ كما سيأتي في هذا الباب \_.

(١) وقوله تعالى: ﴿ هُوَ سَمَّنكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَنذَا ﴾.

على من يعود الضمير في قوله: ﴿ هُوَ ﴾؟

- ذهب جمهور أهل التفسير على أن الضمير يرجع إلى رب العالمين، ويدل على ذلك سياق الآية، فقد قال سبحانه في أولها: ﴿ وَجَنهِدُواْ فِي ٱللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ عَ فَلُكَ سياق الآية، فقد قال سبحانه في أولها: ﴿ وَجَنهِدُواْ فِي ٱللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ عَ هُو ٱجْتَبَنكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِلّهُ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُو الذي لم هُو سَمَّنكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبَلُ وَفِي هَنذَا ﴾ اللج: ١٧٨، فالله عَلى هو الذي لم يجعل لنا في الدين من حرج، وهو الذي خفف عنا، وهذه هي ملة أبينا إبراهيم عنه أن فالله عَلَى سمانا المسلمين ﴿ مِن قَبّلُ ﴾ أي في الكتب السابقة ﴿ وَفِي هَنذَا ﴾ أي في هذا القرآن الذي أنزله على نبينا محمد على .

- وذهب قليلٌ من أهل العلم، منهم عبد الرحمن بن زيد بن أسلم، وغيره إلى أن الضمير في قوله: ﴿ هُو ﴾ يرجع إلى إبراهيم على أن المراد بالضمير بجيد، بل هو أقرب إلى الغلط؛ لأن سياق الآية يدل على أن المراد بالضمير ﴿ هُو ﴾ الله عَلَى أن المراد بالشيخ صالح آل الشيخ .=

عن الحارث الأشعري عن النبي الله أنه قال (۱): (آمركم بخمس الله أمرني بهن (۱):

= وقوله عَلَّ: ﴿ هُوَ سَمَّنكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾: هذا هو الشاهد من الاستدلال بالآية ، وهو قوله : ﴿ هُوَ سَمَّنكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ والله عَلَى لم يسم أتباع الرسول محمد على باسم إلا باسم الإسلام. ولذلك كان اسم المسلمين يختص بهذه الأمة ، وأما اسم المؤمنين فقد يشمل كل مؤمن ، ولا يختص بهذه الأمة من حيث الإطلاق.

ولهذا ينبغي المحافظة على هذا الاسم في كل مكان، لأنه تسمية الله تعالى فيجب على العباد أن يرضوا بتسمية الله جل وعلا لهم، لأنها أكرم تسمية وأعظم تسمية، فالمسمي هو رب العالمين، فمن خرج عن تسمية رب العالمين لعباده فقد خرج عن ما رضيه الله جل وعلا لعباده المسلمين.

- (۱) هذا الحديث من الأحاديث العظيمة، وجوامع الكلم التي اشتملت على كل المطالب الدينية التي تنفع العباد في دينهم ودنياهم، وفيما يصلح شأنهم في الدين وفي أمور الدنيا.
- (۲) قوله: (آمركم بخمس الله أمرني بهن): يفيد وجوب هذه المطالب و تخصيصها يدل على أنها من مطالب الإسلام العظام، ومن خصاله الجليلة التى فاقت غيرها من الأوامر.

= وقوله: (بخمس): يدل على أنها مختارة، وأن هذه الخمس أهم من غيرها مما يدخل في معناها.

وقوله: (الله أمرني بهن): هذا يدل على أن النبي إلى إذا أمر بأمر فإنما يبلغ رسالة الله جل وعلا، فيأمر بما أمر الله في وينهى عما نهى الله في والسنة أخت القرآن في أنها وحي من عند الله تعالى، وهي بيان للقرآن وتفصيل لأحكامه.

وقد كان حسان بن عطية عليه عليه عليه النبي الله الله على النبي الله الله القرآن السرح أصول بالسنة كما يُنْزِلُ القرآن عليه، يعلمه إياها كما يعلمه القرآن السرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة ١/ ١٨٤.

فقوله على: (الله أمرني بهن): فيه بيان أن أمر النبي على هو أمر من الله على من الله على الله على الله على الله على الله الله أمرني بهن) ليلفت النظر إلى عظم هذه الأوامر وجلالتها، كما أن فيه أيضاً تشويقاً لسماعها وبيان ما فيها.

السمع والطاعة(١)، .....

(۱) قوله: (السمع والطاعة): هذا هو الأمر الأول والثاني، فجعل السمع واحداً، والطاعة واحدة مع أنهما مقترنان من حيث الوجود فمن سمع فقد أطاع، ومن أطاع فقد سمع وذلك لأن الحاجة إليهما معاً في الأمر متعينة وعظيمة.

فالسمع والطاعة واجبان، ويجتمع فيهما ثلاثة حقوق:

ا \_ حق الله ﷺ، لأنه هو الذي أمر بذلك.

٢ - حق ولي الأمر والنصح له ؛ لأن هذا حق أحقه الله تعالى له ، وقد أمر
 سبحانه بأداء الحقوق إلى أهلها.

٣ ـ حق المسلمين جميعاً ؛ لأنه من خرج عن السمع والطاعة ، فإنه لا يؤذي ولي الأمر فقط ، وإنما يؤذي المسلمين جميعاً ؛ لما يترتب على عدم سمعه وطاعته من المفاسد.

إذا تبين هذا، فإن السمع والطاعة لولي الأمر مشروطة في النصوص بأنها سمع ولا سمع وطاعة في غير معصية، وأما إذا أمر العبد بمعصية فإنه لا سمع ولا طاعة؛ لأنه حينئذ يكون ما أمر به مخالفاً لما أمر به الله كلّ ورسوله وأمر الله تعالى هو المقدم، وطاعة ولاة الأمر إنما تجب تبعاً لطاعة الله ولطاعة رسوله عليه، ولا تجب استقلالاً، ولهذا قال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّنَا ولطاعة رسوله عَلَيْهُم ولا تجب استقلالاً، ولهذا قال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّنَا ولطاعة رسوله عَلَيْهُ ولا تَجب استقلالاً ، ولهذا قال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّنَا وَلَمْ مِنكُمْ اللهُ اللهُ والمِنوا الله والمُنوا الله والمِنوا الله والمِنوا الله والمُنا الله والمُنوا الله والمُنا الله والمُنوا الله والمُنوا الله والله والمُنوا الله والمُنوا الله والمُنا والمُنا الله والمُنوا الله والمُنا الله والمُناع الله والمُنا الله والمُناع الله والمُناع والمُناع والمُناع والله والمُناع والمُنا

والجهاد(۱)،.....

=قال شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم وآخرون: كرر الفعل أطيعوا في قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ ﴾ لأن الله عَلَى يُطاع استقلالاً لحقه، والرسول على أيضاً يُطاع استقلالاً لحقه يعني لا يُعرض كلامه عليه الصلاة والسلام على القرآن \_ وأما ولي الأمر فلم يكرر له الفعل (أطيعوا) قال: ﴿ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ أَ ﴾ لأن طاعته تجب تبعاً لطاعة الله وطاعة رسوله على ولا تجب استقلالاً.

وقد جاءت الأحاديث الكثيرة في وجوب السمع والطاعة لولي الأمر، من ذلك:

- عن أنس بن مالك على قال: قال رسول الله على: (اسمعوا وأطيعوا وإن استعمل عليكم عبد حبشي كأن رأسه زبيبة) اصحيح البخاري: ١٧١٤٦. وعن وائل بن حُجر على قال: سمعت رسول الله على ورجل سأله فقال: أرأيت إن كان علينا أمراء يمنعونا حقنا ويسألونا حقهم؟ فقال رسول الله على: (اسمعوا وأطيعوا فإنما عليهم ما حُملوا وعليكم ما حملتم) لرواه مسلم: ١٨٤٦. والترمذي: ٢١٩٩ واللفظ لها.

(١) قوله: (والجهاد).

هذا هو الأمر الثالث: الجهاد، والمرادبه هنا جهاد الأعداء.

= وجهاد العدوعلى قسمين:

أ) جهاد بالحجة والبيان.

ب) جهاد بالسنان والسلاح.

وأما الثاني: وهو الجهاد بالسنان والسلاح على قسمين:

۱ \_ جهاد عيني.

۲ ـ جهاد كفائي.

والله على أمر بالجهاد \_ كما في هذا الحديث \_ وهو فرض عين على من تعين عليه، وفرض كفاية على عموم الأمة، ولكن على حسب الاستطاعة فإذا لم يكن عندهم استطاعة فإنهم ينتظرون حتى يكون عندهم قوة، فالنبي مكث في مكة بعد البعثة (١٣) سنة مقتصراً على الدعوة إلى الله على الولى ولم يؤمر بالجهاد؛ لأن المسلمين لا يقدرون في تلك الفترة على الجهاد، ولما هاجر النبي على المدينة، وصار له أنصار وأعوان فرض الله عليهم الجهاد، لأنهم يقدرون عليه.

# والهجرة(۱).....

#### (١) قوله: **(والهجرة)**.

هذا هو الأمر الرابع: الهجرة، وهي مأخوذة من الهجر، وهو الترك، قال تعالى: ﴿ وَٱلرُّجْرَ فَٱهْجُرُ ۞ ﴾ المدثر: ١٥، والرجز: الأصنام، وهجرها: تركها، وهذا معناها في اللغة.

أما في الشرع: فهي الانتقال من بلد الكفر إلى بلد الإسلام، فراراً بالدين.

#### والهجرة في النصوص قسمان:

القسم الأول: الهجرة من دار الكفر إلى دار الإسلام.

القسم الثاني: الهجرة مما سوى الله كَالَّا إلى الله وحده.

فأما القسم الأول: وهو الهجرة من دار الكفر إلى دار الإسلام: وذلك كهجرة الصحابة عن من مكة إلى الحبشة، ومن مكة إلى المدينة، فهذا النوع من الهجرة ينقسم إلى قسمين:

أ) هجرة خاصة: وهي من مكة إلى المدينة، وقد انتهت بفتح مكة، حيث قال النبي على بعد فتحها: (لا هجرة بعد الفتح، ولكن جهاد ونية) لمتفق عليه، صحيح البخارى: ١٧٣٧ ـ صحيح مسلم: ١٣٥٣.

ب) هجرة عامة: وهي من بلد الكفر إلى بلد الإسلام، وهذه باقية إلى قيام الساعة، وهي التي أخبر عنها النبي عليها بقوله: (لا تنقطع الهجرة حتى=

= تنقطع التوبة ولا تنقطع التوبة حتى تطلع الشمس من مغربها) اصحبح سنن أبى داود: ٢١٦٦.

### وأما الهجرة من حيث الحكم فتنقسم إلى ثلاثة أقسام:

يقول الإمام الشوكاني: (استدل بهذه الآية على أن الهجرة واجبة على من كان بدار السرك، أو بدار يُعمل بمعاصي الله جهاراً، ولم يكن من المستضعفين) افتح القدير: ١/ ٥٠٥].

٢ ـ هجرة مستحبة: وذلك لمن كان قادراً على إظهار دينه، فيستحب له الهجرة إلى بلاد المسلمين، لأجل أن يتمكن من جهاد الكفار، وتكثير المسلمين، والتخلص من الكفار ومخالطتهم، والدليل على عدم وجوب ذلك عليه قوله تعالى: ﴿ يَعِبَادِىَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّ أَرْضِى وَاسِعَةٌ فَالِيَّاى فَٱعْبُدُونِ ﴾
العنكبوت: ٥٦].

٣ ـ من لا هجرة عليه: وهو العاجز عن الهجرة، إما لمرض أو إكراه على
 الإقامة فلم يستطع الخروج، أو ضعف من النساء والولدان وشبههم=

=فهؤلاء لا هجرة عليهم، لقوله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ
وَٱلنِسَآءِ وَٱلْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا ﴿ فَأُولَتِهِكَ عَسَى ٱللَّهُ
أَن يَعْفُو عَهْمٌ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُواً غَفُورًا ﴿ ﴾ النساء: ٩٨ ـ ١٩٩.

ومن خلال بيان حكم الهجرة استخلص العلماء حكم السفر إلى بلاد الكفر، حيث تفرع الحكم في ذلك بحسب القصد:

أ) فإن كان القصد في السفر: طلب علم لا يوجد في بلاد المسلمين أو العلاج، أو الدعوة إلى الله، أو التجارة، فإنه يجوز السفر إليها والإقامة فيها للمصلحة المترتبة على ذلك، ولكن بثلاثة شروط:

١ ـ أن يكون عنده علم يمنعه من الشبهات.

٢ ـ أن يكون عنده دين يمنعه من الشهوات.

٣ ـ أن يتمكن من إظهار دينه، والقيام بعبادة ربه كما أمر الله ﷺ.

ب) وإن كان القصد في السفر: النزهة والسياحة فالقول بالمنع أظهر ؛ لأن الله تعالى أوجب على الإنسان العمل بالتوحيد، وفرض عليه عداوة المشركين، فما كان ذريعة وسبباً إلى إسقاط ذلك فإنه لا يجوز، وقد ورد عن النبي في أنه قال: (أنا بريء عن يقيم بين أظهر المشركين لا تراءى نارهما) صححه الألباني في الرواء الغليل: ١٢٠٧.

فمن سافر من أجل السياحة فهو على خطر عظيم من وجوه:

١ \_ أنه خالف النصوص الدالة على وجوب الهجرة، وتحريم الإقامة عند=

=الكفار، ومن ذلك حديث سمرة في ، أن النبي في قال: (من جامع المشرك وسكن معه فإنه مثله) حسنه الألباني في السلسلة الصحيحة: ٢٣٣٠]. ٢ \_ فَقْد الغيرة عنده \_ وهذا شيء ملاحظ \_ فإن الإنسان إذا أقام في بلد تكثر فيه المعاصي فإن غيرته تضعف أو تموت بالكلية.

" \_ أن هذه الأسفار لا تسلم غالباً من الإسراف في المصاريف المالية ، وهذا فيه إنعاش لاقتصادهم ، وتقوية لهم. النظر حصول المأمول شرح ثلاثة الأصول ص ١٧٠ \_ ١٧٧].

وغير ذلك من المفاسد المترتبة على السفر إلى بلاد الكفر، سلمنا الله وإياكم من الفتن.

- بل حتى الهجرة من البلد التي يكثر فيها المعاصي والبدع تدور بين الاستحباب والوجوب، فقد ذكر الشيخ صالح بن فوزان الفوزان حفظه الله - عند شرحه لكتاب الأصول الثلاثة: (بأن البلد الذي يكثر فيها المعاصي والبدع ذكر الفقهاء أنه يستحب الهجرة منها، وقد هاجر جمع من أهل العلم من بغداد لما علا فيها صوت المعتزلة، وانتشرت المعاصي). اهد.

وفصّل الشيخ صالح آل الشيخ المسألة فقال: (وهكذا الحكم فيمن كان في دار البدعة، ولا يستطيع إظهار السنة والدين، فإنه يجب عليه أن ينتقل إلى دار السنة، وإن كان يستطيع إظهار السنة تصبح الهجرة بالنسبة له مستحبة وليست واجبة). اهد امن شريط فضل الإسلاما.

والجماعة، فإنه من فارق الجماعة قيد شبر فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه إلا أن يُراجع (١)، .....

=القسم الثاني: الهجرة مما سوى الله عَجَالًا إلى الله وحده:

محبتهم لله جل وعلا، ولرسوله ﷺ.

كما قال على: ﴿ فَفِرُوۤا إِلَى اللَّهِ ۖ إِنَّى لَكُم مِنَّهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ اللهٔ الله الله عَلَى الله عَلى الله عَلى الله عَلى الله عنه الله على أن حقيقة الهجرة هي هجر ما لا يحب الله على الله على أن حقيقة الهجرة هي هجر ما لا يحب عظم الله على الله عنه الله ويرضاه، وهذه يختلف فيها الناس بحسب عظم

يقول الشيخ صالح آل الشيخ - حفظه الله -: (وهذه الهجرة مما سوى الله جل وعلا إلى الله جل وعلا وحده تكون في الاعتقادات، وفي عمل القلب، وفي كلام اللسان، وفي استعمال الحواس والجوارح، والأمر فيها عصيب والفتن بعمومها إنما يبتلى الناس فيها في هذا المقام العظيم، هل هاجروا مما نهى الله جل وعلا عنه إلى ما أمر الله جل وعلا به أم أنهم قصووا في ذلك؟ والتقصير يكون سببه ضعف الحبة وضعف الإيمان، ويكون أصحابه ممن خلطوا عملاً صالحاً وآخر سبئاً). اهد.

(١) قوله: (والجماعة فإنه من فارق الجماعة قِيد شبر فقد خلع ربقة الإسلام=

=من عنقه إلا أن يراجع).

هذا هو الأمر الخامس: الجماعة، والمراد بالجماعة هنا جماعة المسلمين في أبدانهم، فلا يخرج عنهم ويفارقهم لما يترتب على ذلك من المفاسد التي نهى الله تعالى عنها.

وأصل الجماعة التي أمر الله بها يسمل الاجتماع في الدين والجماعة في البدن، وكل منهما متعلق بالآخر، فمتى اجتمع الناس في دينهم حصل لهم الجماعة في أبدانهم، ومتى افترقوا في دينهم فإنه يحصل بينهم الفرقة في الأبدان والبغضاء والشحناء وكراهة بعضهم لبعض.

والاجتماع في الدين يكون بسلوك طريق الجماعة الأولى، وهم جماعة الصحابة والتابعين، وتبع التابعين، الذين لم تظهر فيهم البدع ولم تفشو فيهم الأهواء، وإنما وُجدت وأنكرت، فمن لزم طريقهم فقد سلك طريق النجاة بيقين.

وهذا ما كان يحض عليه ابن مسعود عليه ابن مسعود الله عندما كان يقول: (اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم، وكل بدعة ضلالة) إسناده صحيح: اللهانة لابن بطة برقم ١٧٥٥.

وكان يقول أيضاً: (من كان منكم متأسياً، فليتأس بأصحاب محمد على انهم كانوا أبر هذه الأمة قلوباً، وأعمقهم علماً، وأقلهم تكلفاً =

= وأقومهم هدياً، وأحسنهم حالاً، قوماً اختارهم الله تعالى لصحبة نبيه على المدى فاعرفوا لهم فضلهم واتبعوهم في آثارهم، فإنهم كانوا على الهدى المستقيم) الشرح السنة للبغوي: ١١٤/١، وهو أثر لا بأس به.

ولهذا كان إبراهيم النخعي يقول: (لو أن أصحاب محمد على مسحوا على ظفر لما غسلته التماس الفضل في اتباعهم) الإبانة: ١٣٦١/١.

وذلك لمعرفته بفضل الصحابة على عيرهم في التأسي والاتباع للنبي الله المعرفة المعربة المع

- وقوله على: (فإنه من فارق الجماعة قيد شبر فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه إلا أن يراجع): معناه أن من فارق جماعة المسلمين في الدين أو في الأبدان، فلم يدن بلزوم الجماعة، ولزوم طاعة الإمام، وعدم الخروج عليه والنصيحة له، (قيد شبر): يعني بمسافة شبر، يعني جلس منفرداً عن الجماعة ولو شبراً واحداً بعيداً عنها (فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه) وهذا من أحاديث الوعيد التي تُمَرُّ كما جاءت، وفيها تهديدٌ وتخويف للمسلم أن يفارق الجماعة.

مسألة: هل يفهم من قوله عنقه (فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه) أنه كافر؟

المعتمد عند أهل السنة أنه لا يُفهم من ذلك تكفيره، ولكن قد فعل أمراً عظيماً وجللاً أوجب أن خلع الإسلام ـ الذي يدعو إلى الاجتماع وعدم=

ومن دعا بدعوى الجاهلية فإنه من جثى جهنم (۱) فقال رجل: يارسول الله وإن صلى وصام؟

=الافتراق ـ من عنقه.

\_ وقوله (إلا أن يراجع): يعني إلا أن يتوب؛ لأنه من تاب تاب الله عليه.

### (١) قوله: (ومن دعا بدعوى الجاهلية فإنه من جُثى جهنم):

دعوى الجاهلية لها تفسيران: الأول: أنها كل خصلة من خصال الجاهلية أبطلها الإسلام، فيأتي أحد يدعو إليها كما جاء في الحديث في الأبواب المتقدمة: (ومبتغ في الإسلام سنة الجاهلية).

الثاني: أنه تسمى بأسماء الجاهلية التي كانت تدعو إلى العصبية، وأرجع الناس إلى عصبيات الجاهلية، وإلى فخرها بالآباء والقبائل، ومثل هذا يُفرق الناس، ولا يجمعهم على كلمة الإسلام، واسم المسلمين والمؤمنين. ويدخل في هذا الصنف أهل البدع الذين تبنوا آراء خارجة عن آراء الجماعة في العقيدة.

وهذان الصنفان معاً توعدهم الرسول على بقوله: (فإنه من جُنى جهنم): مأخودٌ من الجثو على الرُكب، والمعنى أنهم بمن يُكبُّ في النار على وجهه وعلى ركبه.

قال: (وإن صلى وصام فادعوا بدعوى الله الذي سماكم المسلمين والمؤمنين عباد الله (۱) رواه أحمد والترمذي وقال: حديث حسن صحيح (۳). وفي الصحيح (۳): (من فارق الجماعة شبراً [فمات فميتة] جاهلية (۱)).....

(۱) قوله: (فقال رجل: يا رسول الله وإن صلى وصام؟ قال: وإن صلى وصام..): وهذا يدل على عظم هذه الكبيرة، وأن أصحابها متوعدون بأشد الوعيد، والعياذ بالله.

(فادعوا بدعوى الله): يعني تسموا بتسمية الله تعالى التي سماكم، وهذه التسمية هي: (المسلمين والمؤمنين عباد الله): يعني يا عباد الله، فالله عَلَّلَ سمى عباده (المسلمين)، كما في قوله: ﴿ هُو سَمَّنكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبّلُ وَفِي مَنذًا ﴾ اللجج: ١٧٨، وأيضاً سماهم (المؤمنين)، كما في قوله: ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ حَمِيعًا أَيَّهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّمُ تُفْلِحُونَ ﴾ النور: ١٣١، فسماهم بهذين حَمِيعًا أَيَّهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ يَجمع أعظم خصلتين وهما الإسلام والإيمان.

- (٢) إسناده صحيح أخرجه أحمد: ١٧٨٠٠ ، والترمذي بتحقيق الألباني: ٣٠٣٥.
  - (٣) صحيح البخاري: ٦٦٤٦ ـ صحيح مسلم ١٨٤٩.
- (٤) قوله على: (من فارق الجماعة قيد شبراً فمات فميتة جاهلية): صدرُ هذا الحديث قوله على: (من كره من أميره شيئاً فليصبر، فإنه من فارق الجماعة..).=

# وفيه<sup>(۱)</sup>: (أبدعوى الجاهلية وأنا بين أظهركم؟<sup>(۲)</sup>).....

=أ) فإذا نظرنا إلى هذا الحديث باعتبار صدره، دلَّ على وجوب لزوم الجماعة، والبقاء على بيعة الإمام، وإن كان جائراً، مادام مسلماً، وطاعته تكون في غير معصية الله ﷺ

وكل عمل من أعمال الجاهلية فإنه خروج عن دعوى الإسلام.

ب) ولو نظرنا إلى هذا الحديث بقطع النظر عن جزئه الأول، وأخذنا بعموم اللفظ، فإنه يحتمل أن من فارق الجماعة سواءً فارقهم باسم تسمى به غير جماعة المسلمين، أو خرج عليهم فقتل مؤمنهم، أو أنه خرج على إمامهم فكل هذا يدخل في قوله على إمن فارق الجماعة).

- (۱) في صحيح البخاري: ٤٦٢٢ ـ وصحيح مسلم: ٢٥٨٤ بنحوه، ليس فيه (وأنا بين أظهركم).
- (٢) قوله على: (أبدعوى الجاهلية وأنا بين أظهركم): قال عليه الصلاة=

قال أبو العباس: (كل ما خرج عن دعوى الإسلام والقرآن، من نسب أو بلد أو جنس، أو مذهب أو طريقة فهو من عزاء الجاهلية (١)، .....

= والسلام ذلك عندنا تخاصم غلامان، أحدهما من الأنصار، والآخر من المهاجرين، فقال الأنصاري: يا للأنصار. وقال المهاجريّ: يا للمهاجرين فاجتمعوا وكاد أن يكون بينهما مقتلة، فخرج النبي وقال: (أبدعوى الجاهلية، وأنا لا أزال حياً بين الجاهلية، وأنا لا أزال حياً بين أظهركم. وهذا فيه تغليظ وإنكار شديد على ذلك، كما يدل على أن الاسم إذا تُعصب له فإنه مذموم، حتى ولو كان الاسم شرعياً، فكيف بالأسماء المحدثة؟!

فمن المعلوم أن اسم المهاجرين والأنصار من الأسماء الممدوحة في القرآن الكريم، وكذا في السنة الشريفة، ولكن لما خرجت مخرج التعصب ذمها الرسول عليها وسماها (دعوى الجاهلية).

(۱) قال أبو العباس - ابن تيمية - على الإسلام والقرآن من نسب أو بلد ..... فهو من عزاء الجاهلية): يعني كل تسمية خرجت عما سمى الله جل وعلا بها عباده في القرآن الكريم، أو عن تسمية الإسلام:

= من نسب: أي ينتسب إلى قبيلة من القبائل يوالي ويعادي فيها، بل ويظلم لأجل النسب، ولا يقام لاسم الإسلام ما يستحقه مما أمر الله به.

أو بلد: أي أن تكون النسبة إلى بلد يوالي ويعادي عليه، كما ينسب مثلاً ويقال: مصري، شامى، سعودي، بخاري.... الخ.

أو جنس: يُوالي على جنس العرب فقط، أو جنس العجم فقط، ولا يقيم لاسم الإسلام ولا لمدعوى الإسلام مقامها وهذا من القوميات التي انتشرت في الزمان الأخير.

أو مذهب: سواء كان المذهب عقدياً أو فقهياً أو سلوكياً.

منهباً عقدياً: مثل المعتزلة والخوارج والمرجئة، ونحو ذلك من المذاهب العقدية التي جاءت تسميتها بعد مضى الجماعة الأولى.

مذهباً فقهياً: مثل المذاهب الأربعة [الأحناف والمالكية والشافعية والحنابلة]. مذهباً سلوكياً: مثل مذاهب الصوفية وطرقها المختلفة كالشاذلية والحصافية والقادرية والنقشبندية.... الخ.

فهذه كلها من النسب التي هي من عزاء الجاهلية إذا تجاوزت التعريف إلى اعتقاد صحة ما عليه أهلها في كل شيء.

أو طريقة: سواء كانت طريقة صوفية، أو كانت طريقة دعوية، أو كانت حزبية، أو سياسية.

فإن هذا كله كان عند أهل الجاهلية ، فجاء الله تعالى بهذا الإسلام فأبطل=

- كل عزاء جاهلية إلا ما كان فيه اسم المسلمين والمؤمنين.

♦ وهذه التسميات الحادثة في هذه الأمة بأنواعها سواء كانت بنسب أو قبيلة
 أو بلد أو جنس أو مذهب أو طريقة فإنها على ثلاث حالات:

الحالة الأولى: أن تكون ممدوحة.

وذلك إذا كانت من التسميات التي تُميز المسلمين بما نُصَّ في الكتاب والسنة على حسنه، وعلى اعتباره.

\_ فالله تعالى سمى المسلمين باسم الإسلام والإيمان.

ـ وكذلك الوصُّف بأوصاف حسنة مثل: المتقين، الأبرار، فهذه أوصاف لاسم المسلم والمؤمن كلُّ له نصيب بحسبه

- وكذلك ما جاء بالوصف كلزوم السنة والجماعة، فاسم السنة والجماعة من الأسماء التي جاءت في الأحاديث وأصلها في القرآن.

ولهذا يُسمى خاصة أهل الإسلام: أهل السنة والجماعة ؛ لأنهم لزموا سنة النبي على ولزموا جماعة المسلمين، والنبي على هو الذي أذن بهذه التسمية بقوله في حديث الافتراق: (وستفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة، قالوا: من هي؟ قال: هي الجماعة) وفي رواية: (ما أنا عليه اليوم وأصحابي)، وقال في حديث العرباض: (عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي).

ولذلك أئمة السلف وأهل الحديث أقاموا هذا الاسم مقام الأسماء=

=الحدثة، فلما تفرقت الأسماء وتعددت رجعوا إلى الاسم الذي يميز أهل الإسلام المتمسكين بالأمر الأول عما عداهم.

ولذا سموا المتمسكين بالأمر الأول: أهل السنة والجماعة، وأهل الحديث وأهل الخديث وأهل الأثر، وأتباع السلف، والسلفية ونحو ذلك، وهذه كلها في معنى واحد، لأنها ترجع بالأمر إلى ما كانت عليه الجماعة الأولى التي نص النبي على أنها ناجية.

الحالة الثانية: أن تكون مذمومة.

وهذه مما حدث في الأمة من الأهواء المختلفة التي اتخذت لنفسها اسماً يخالف الاسم الذي كان عليه الصحابة كالخوارج، والمرجئة، والمعتزلة وأشباه ذلك.

وكل تسمية فيها إشارة لمذهب يشتمل على باطل في العقيدة أو باطل في السلوك فإن التسمية في نفسها مذمومة، ولو لم يقترن بها شيء آخر فكيف إذا اقترن بها التعصب، أو اقترنت بها بدع أخرى؟!

ويدخل فيها الأسماء المحدثة للجماعات الإسلامية بأنواعها التي جعلت لها أسماء يصدق عليه أنه اسم لحزب يميز هذا الحزب عن غيره، كحزب التحرير، وحزب الإخوان المسلمين، وجماعة التبليغ وغيرها، فهذه تسميات محدثة وهي مذمومة ؛ لأن الاسم في نفسه مشتمل على دعوى تفرق المسلمين وتنصر من كان في هذا الحزب دون غيره.

بل لما اختصم مهاجري وأنصاري فقال المهاجري: باللمهاجرين، وقال الأنصاري: يا للأنصار قال على: (أبدعوى الجاهلية وأنا بين أظهركم؟) وغضب لذلك غضباً شديداً) انتهى كلامه.

=الحالة الثالثة: أن تكون مباحة.

وهي الأسماء المحدثة للتعريف، وليس للموالاة والمعاداة فيه أو للتعصب عليه.

فالله تعالى سمى المهاجرين مهاجرين، وسمى الأنصار أنصاراً، وصار هذا الاسم باقياً عليهم، كما نادى الرسول على قريشاً باسمها، وكذا القبائل وهذا كله للتعريف فلا حرج في ذلك؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُواً ﴾ الحجرات: ١٣.

وكذا النسبة إلى المذاهب الفقهية من باب التعريف.

والنسبة إلى البلد والإقليم والجماعة، مثل جماعة تحفيظ القرآن الكريم كل هذا من التسمية المباحة إذا كان للتعريف. ولكن متى تحولت إلى تعصب وموالاة ومعاداة فإنه يجب إبطال هذا التعصب وهذه الموالاة والرجوع إلى الأصل في ذلك.

\* \* \*

## باب وجوب الدخول في الإسلام كله وترك ما سواه (١) ........

(۱) لما ذكر في الباب المتقدم (باب وجوب الإسلام) ذكر هنا (باب وجوب الدخول في الإسلام كله وترك ما سواه) ليبيَّن أن الفضل الكامل للإسلام إنما يكون لمن دخل الإسلام ، وعمل بشرائعه، وترك ما يخالف الإسلام فهذا هو الذي يتحقق له الفضل، وهو الذي يجب على كل مسلم أن يفعله، لا أن يأخذ بعضه ويترك بعضه فمن فعل ذلك فهو كافر بالإسلام. قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيرَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِمِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِمِ وَيَقُولُونَ بُوتِي بَعْضٍ وَنَكُفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِمِ وَيَقُولُونَ بُوتِيكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ حَقًا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَفوِينَ عَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَالَهُ وَاللَّهُ وَالِلْهُ وَلِلْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

وقال تعالى: ﴿ أَفَتُؤْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِتَنبِ وَتَكَفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَآءُ مَن يَفَعَلُ ذَالِكَ مِنكُمْ لِلَّا خِزْيُّ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ۗ وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ أَشَدِّ يَفَعَلُ ذَالِكَ مِنكُمْ إِلَّا جَزْيٌ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ۗ وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ أَشَدِّ الْعَذَابِ وَمَا ٱللَّهُ بِغَنْفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ البقرة: ١٨٥.

فالذي يؤمن ببعض الإسلام ويكفر ببعض هذا كافر بالجميع، والواجب على كل مسلم أن يقبل الإسلام كله، ويؤمن به كله، ويعمل بما يستطيع منه، أما أن يؤمن ببعض ويكفر ببعض، أو يأخذ منه ما وافق هواه، ويترك ما خالف هواه، هذا لا يجوز. وقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ آدَخُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ كَافَّةً ﴾ (١) البقرة: ٢٠٨.

وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزَّعُمُونَ أَنَهُمْ ءَامَنُوا بِمَآ أُنزِلَ إِلَى اللَّذِينَ يَزَّعُمُونَ أَنَهُمْ ءَامَنُوا بِمَآ أُنزِلَ إِلَى اللَّذِينَ يَزَعُمُونَ أَنَهُمْ ءَامَنُوا بِمَآ أُنزِلَ مِن قَتِلِكَ ﴾ (٢) النساء: ٦٠.....

(١) وقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَدْخُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ كَافَّةً ﴾.

المراد بالسلم: الإسلام، ومعنى كافة: جميعاً، والمعنى: يا أيها الذين آمنوا ادخلوا في جميع شرائع الإسلام، ولا تتركوا شيئاً منها. ومعلوم أن من شرائع الإسلام التي جاءت في الكتاب والسنة أن الله تعالى أمرنا بترك ما سوى الإسلام سواءً من الكفر أو من البدع والمحدثات، أو من المعاصي التي نهى الله جل وعلا عنها.

(٢) وقوله تعالى: ﴿ أَلُمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَتْلِكَ ﴾: هذه الآية في بيان أن من الدخول في الإسلام كافة تحكيم الشريعة، فإنه من أمور الإسلام، فالذي يريد أن يتحاكم إلى الطاغوت فإنه بفعله هذا قد ضل ضلالاً بعيداً ؛ لأنه ترك شيئاً من شعائر الإسلام لم يعمل بها، وأراد غير الإسلام.

وقد جاء في سبب نزول هذه الآية: عن عبد الله بن عباس الله عن عبد الله عباس المنافقة =

=قال: (كان أبو بردة الأسلمي كاهناً يقضي بين اليهود فيما يتنافرون اليه، فتنافر إليه أناس من أسلم، فأنزل الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ ﴾ ... الآية. اصحيح الاستيعاب في بيان الأسباب لسليم الهلالي: 1/٨/١.

وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾: استفهام استنكاري.

وقوله سبحانه: ﴿ يَزْعُمُونَ ﴾: دليل على أن دعوى الإيمان غير صحيحة، فلا يجتمع الإيمان مع إرادة الحكم والتحاكم إلى الطاغوت، فمن زعم أنه مؤمن، واختار حكم الطاغوت على حكم الله فهو كاذب.

وقوله سبحانه: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوۤ أَ إِلَى ٱلطَّغُوتِ ﴾ النساء: ١٦٠: يريدون مجرد نية أن يتحاكموا إلى الطاغوت، فكيف لو حكموا كان الأمر أشد. إذا نوى بقلبه فهو ليس بمؤمن، فكيف إذا نفذ هذا؟!

لهذا وصفهم الله على أخر الآية بالضلال البعيد، ومن وصف بالسفلال لا شك أن عمله الذي استحق به هذا الوصف غير جائز. فالواجب عليهم أن يتركوا ما سوى الإسلام، وأن يعملوا بشرائع الإسلام.

وإتماماً للفائدة نورد مسألتين مهمتين:

المسألة الأولى: الحكم بغير ما أنزل الله تعالى متى يكون كفراً اعتقادياً (أكبر) ومتى يكون كفراً عملياً (أصغر)؟

=ذكر الشيخ الإمام محمد بن إبراهيم آل الشيخ في رسالته اتحكيم القوانين: ص ٥ ـ ١٨.

\_ أن الحكم بغير ما أنزل الله تعالى يكون كفراً أكبر في ست حالات نوردها مختصرة كالتالى:

١ \_ إذا جحد الحاكم أحقية حكم الله ورسوله.

٢ \_ إذا اعتقد الحاكم أن حكم غير الله مساو لحكم الله.

٣ \_ إذا اعتقد الحاكم أن حكم غير الله أفضل من حكم الله.

إذا اعتقد الحاكم أن حكم غير الله ليس مساو لحكم الله، ولا أفضل من
 حكم الله، ولكن جائز.

٥ \_ تحكيم القوانين الوضعية.

٦ \_ تحكيم سلوم القبائل.

\_ ويكون الحكم بغير ما أنزل الله كفراً أصغر: إذا حكم الحاكم بغير ما أنزل الله مع اعتقاده أن حكم الله ورسوله هو الحق، واعترافه على نفسه بالخطأ ومجانبة الهدى.

ثم قال: ولكن معصية سماها الله تعالى في كتابه كفراً أعظم من معصية لم يسمها كفراً.

المسألة الثانية: مسألة الحكم والتحاكم إلى غير شرع الله، وهذه لما أربع حالات ذكرها الشيخ صالح آل الشيخ في كتابه التمهيد شرح كتاب=

=التوحيد ص ٢٤٩، ٢٥٠ أذكرها هنا باختصار كما يلي:

الحالة الأولى: حال المشرَّع، وهذا كافر، وكذا من أطاعه في تحليل الحرام وتحريم الحلال فقد اتخذه رباً من دون الله.

الحالة الثانية: حال الحاكم بذلك التشريع: وهذا فيه تفصيل:

أ) من حكم مرة أو مرتين أو أكثر، ولم يكن ديدناً له، وهو يعلم أنه عاص
 بتحكيم غير شرع الله، فهذا لا يكفر إلا أن يستحل.

ب) من لا يحكم بشرع الله بتاتاً، ويلزم الناس بغير شرع الله، فحكمه على قولين:

١ ـ لا يكفر حتى يستحل.

٢ ـ كافر ؛ لأن مثل هذا لا يصدر في الواقع من قلب قد كفر بالطاغوت
 وهذا ما رجحه الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ ، وكذا صاحب (التمهيد)
 الشيخ صالح آل الشيخ.

الحالة الثالثة: حال المتحاكمين: وهذا أيضاً فيه تفصيل:

أ) إن كان يريد التحاكم إلى الطاغوت، وله رغبة في ذلك، ولا يكره ذلك،
 فهذا كافر.

ب) وإن كان لا يريد التحاكم ولا يرضاه، وإنما أجبر عليه، وكان الحق شرعاً له، ولا يتوصل إليه إلا بالتحاكم إلى القانون، جاز له التحاكم للوصول إلى حقه.

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ﴾ (١) الانعام: ١٥٩.......

=الحالة الرابعة: حال الدول التي تحكم بغير شرع الله: وهذا بحسب ظهور ذلك في الدولة أو خفائه:

أ) فإن كان الحكم بغير شرع الله خفياً نادراً، أو ظاهراً قليلاً ويُنكر فالدولة دولة إسلام.

ب) وإن كان كثيراً فاشياً، فالدولة دولة كفر.

(۱) وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا ﴾: هذه الآية تدل على ذم أهل الأهواء من الكفار وأهل البدع الذين فرقوا دينهم شيعاً وأحزاباً فهؤلاء لم يدخلوا في الإسلام جميعه، وإنما اتبعوا أهواءهم، فأنكر الله كَانَّ عليهم وقال: ﴿ لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ﴾ يعني أن الرسول على بريء من هذا لأن دين الله واحد، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللهِ ٱلْإِسْلَمُ أَ لَا عمران: ١٩١. وهذه الأمة أمة واحدة، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ مَا لَيْهِ الْإِسْلَمُ أَمُّ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَتَقُونِ ﴾ اللومنون: ٢٥. وحزب واحد، كما قال سبحانه: ﴿ وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَتَقُونِ ﴾ اللومنون: ٢٥. وحزب واحد، كما قال سبحانه: ﴿ وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَتَقُونِ ﴾ اللومنون: ٢٥. وحزب واحد، كما قال سبحانه: ﴿ وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَتَقُونِ ﴾ اللومنون: ٢٥. وحزب واحد، كما قال سبحانه: ﴿ وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَتَقُونِ ﴾ اللومنون: ٢٥. وحزب واحد، كما قال سبحانه:

قال ابن عباس في في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهٌ وَتَسْوَدُ وَلَسُودُ وَلَسُودُ وَلَسُودُ وَلَسُودُ وَ وَلَائتلاف، وُجُوهٌ ﴾ ...الآية آل عمران:١٠٦، تبيض وجوه أهل السنة والائتلاف، وتسود وجوه أهل البدع والاختلاف (۱) (۲) .....

وإن ما يحصل الآن من انقسام المسلمين إلى جماعات وأحزاب، كل يدعو إلى جماعته وحزبه، ويضلل الأحزاب الأخرى ويتنقصهم هذا لا يجوز بين المسلمين، بل هو من أمور الجاهلية، فالمسلمون يد واحدة، وجماعة واحدة وحزب واحد، وإذا اختلفوا رجعوا إلى الكتاب والسنة كما أمرهم الله تعالى: ﴿ فَإِن تَتَنزَعْتُم فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنتُم تُوّمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِر آلاً يَحْرِ فَإِن تَتَنزَعْتُم فِي شَيْءٍ فَرُدُّوه إلى الكتاب والسنة كما أمرهم وأليّ تعالى: ﴿ فَإِن تَتَنزَعْتُم فِي شَيْءٍ فَرُدُّوه أَلِى اللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنتُم تُوّمِنُونَ بِاللّهِ وَالرّسُولِ ابن كُنتُم تُوّمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَسُولِ ابن كُنتُم تُومِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِر آلاً يَخرِ فَا ذَبِك خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ النساء: ١٥٩، فمن كان معه الصواب رجعنا معه، ومن كان على خطأ يرجع عن خطأه، ولا يتعصب الرأيه، أو حزبه، أو جماعته.

(۱) قال ابن عباس في في قوله: ﴿ يَوْمَ نَبْيَضُ وُجُوهٌ وَتَسْوَدُ وُجُوهٌ ﴾ تبيض وجوه أهل البدع والاختلاف: في هذه الآية التي أوردها ابن عباس في ثناء ووعيد: ثناء على أهل السنة=

<sup>=</sup> وصراط الله واحد، كما قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَـنذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ ۗ وَلَا تَتَبِعُوا الله واحد، كما قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَـنذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ ۗ وَلَا تَتَبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ الانعام: ١١٥٣.

=والائتلاف، الذين اجتمعوا على الحق وكانوا جماعة واحدة قائمة على الكتاب والسنة، ووعيد على أهل البدع والاختلاف، ثم بيَّن ماَل كل فريق.

فقال في أهل السنة: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱبْيَضَّتْ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ ٱللَّهِ هُمْ فِيهَا خَنلدُونَ ﷺ ﴾ آل عمران: ١٠٠٧.

وقال في أهل البدع: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ ٱسْوَدَّتَ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَنِكُمْ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكَفُرُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٦].

وأهل العلم يستدلون بما نزل في الكفر الأكبر على الكفر الأصغر أو على المعاصي والبدع.

وهذه الآية ظاهرة الدلالة على وجوب الدخول في الإسلام كله، لأن الله تعالى ذم أهل البدع والاختلاف، لأنهم لم يلتزموا بشعائر الإسلام، ولو التزموها لكانوا أهل سنة وائتلاف هذا من جهة، ومن جهة أخرى أنهم لما لم يلتزموا شعائر الإسلام فإنهم لم يتركوا ما سوى الإسلام ؛ لأن البدع والاختلاف ليس من الإسلام في شيء.

(٢) نقل ابن كثير رَجِّالِكَ قول ابن عباس وَ فَيُ في شرح الآية فقال: (يعني يوم القيامة حين تبيض وجوه أهل السنة والجماعة، وتسود وجوه أهل البدعة والفرقة) لتفسير ابن كثير: ١ / ١٣٩٨.

عن عبد الله بن عمرو على قال: قال رسول الله على (ليأتين على أمتي ما أتى على بني إسرائيل حذو النعل بالنعل حتى إن كان منهم من أتى أمه علانية [لكان] في أمتي من يصنع ذلك، وإن بني إسرائيل [تفرقت] على اثنتين] وسبعين ملة، وتفترق [أمتي] على ثلاث وسبعين [ملة]، كلهم في النار إلا ملة واحدة قالوا: من هي يا رسول الله؟ قال: ما أنا عليه وأصحابي)(١)

<sup>(</sup>۱) قوله على المتي ما أتى على بني إسرائيل....) هذا إخبار معناه التحذير من هذا الذي سيقع في آخر الزمان من مشابهة هذه الأمة لبني إسرائيل في التفرق والاختلاف، وإحداث المحدثات، وهذا خبر منه ليتفطن المسلمون، فيسدوا كل ذريعة قد توصلهم إلى مشابهة الأمم السابقة.

<sup>-</sup> وقوله: (حذو النعل بالنعل): أي عند المشي تكون إحداهما حذو الأخرى أي مقابلة لها. أو حذو النعل بالنعل: مأخوذ من الحذو وهو القطع، لأنهم إذا أرادوا صنع النعال فإنهم يقطعون الجلود، ويقيسون بعضه على بعض، والمراد من هذا مماثلة هذه الأمة لبني إسرائيل في المحدثات.

وليتأمل المؤمن الذي يرجو لقاء الله كلام الصادق الصدوق في هذا المقام، خصوصاً قوله: (ما أنا عليه وأصحابي). يا لها من موعظة لو وافقت من القلوب حياة (۱). رواه الترمذي (۱) ......

= وقوله: (حتى إن كان منهم من أتى أمه علانية لكان في أمتي من يصنع ذلك): هذا مبالغة في التشبه بهم، فبيَّن أن مماثلة هذه الأمة لبني إسرائيل شديدة. وفي الحديث الآخر: (حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه) وهذا فيه التحذير من التشبه باليهود والنصارى، وأنه خطر عظيم على المسلمين.

- وقوله: (وإن بني إسرائيل تفرقت على ثنتين وسبعين ملة ...) في هذا إخبار منه على بافتراق أمته إلى ثلاث وسبعين فرقة ، كلها في النار إلا واحدة ، وهي التي بقيت على ما كان عليه الرسول في وأصحابه ، ومن لم يكن كذلك فهو في النار ، إما لكفره ، وإما لضلاله ، فليس كل الفرق كافرة ، ولكن بعضها كافرة ، وبعضها دون الكفر لكن كلها متوعدة بالنار ، ولا نجاة من النار إلا باتباع الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح.

(۱) قوله: (وليتأمل المؤمن الذي يرجو لقاء الله كلام الصادق الصدوق في هذا المقام، خصوصاً قوله: (ما أنا عليه وأصحابي): أي ليتأمل المؤمن=

=الناصح لنفسه كلام الرسول على الصادق فيما أخبر به ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ النَّهِ مَا اللَّهِ تَعَالَى الْمُوَى فَ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَى فَ النَّجَم: ٣-١٤، الصدوق عند الله تعالى وعند خلقه، وأن ما قاله عليه الصلاة والسلام من أمر الافتراق لابد أن يحدث، ولا نجاة منه إلا بما كان عليه الرسول في وأصحابه. وهذا يستدعي منا أن نتعلم ما كان عليه الرسول في وأصحابه في العقيدة والعمل، لأن النجاة متعلق بهذا.

ثم قال: (يا لها من موعظة لو وافقت من القلوب حياة): أي أن هذه الموعظة من النبي على إنما يعقلها أهل القلوب الحية، الذين هم أهل الإيمان الصحيح.

يقول الشيخ صالح الفوزان: (فهذه الموعظة من الرسول الشيخ لو وافقت من القلوب حياة، لكان للقلوب معها شأن بالاعتبار والامتثال، والحرص على معرفة الحق والعمل به، وألا يكون الإنسان إمعة مع الناس أين ما كانوا، بل يكون مع الحق دائماً وأبداً، ولا يقلد بغير هدى تقليد الأعمى، بل عليه أن يعرف الحق أولاً، ثم يعمل به، ويدعو إليه وهذا هو الواجب على كل مسلم، أما أن نقول: دعوا الناس، حرية الرأي، الرأي والرأي الآخر، لا تحجروا على الناس، لا تضيقوا على الناس، هذا كلام باطل، هذا كلام أهل الضلال والعياذ بالله هذا كالف لقول الرسول على الواجب أن ندعوا الناس إلى الصواب

=وإلى الحق، لا نقرهم على ضلالهم، وعلى ما هم عليه ونقول حرية الرأي. هذا ليس فيه حرية رأي، بل فيه الكتاب والسنة، لوكان فيه حرية رأي لما احتجنا إلى الكتب والرسل، بل كلّ يتبع رأيه ويتبع عقله، فالرأي إذا خالف الوحي يجب أن يترك، وأما إذا وافق الوحي فالحمد لله.

(٢) رواه الترمذي في سننه بإسناد حسن. اصحيح سنن الترمذي: ٢١٢٩.

وحديث الافتراق مرويً من طريق ثلاثة عشر صحابياً من أصحاب رسول الله على وأصحها حديث أبي هريرة الله الذي ذكره المؤلف وليس فيه ذكر النار، وهو قوله: (كلهم في النار) اصحيح سنن الترمذي:

(٣) قوله ﷺ: (أنه سيخرج من أمتي أقوام تجارى بهم تلك الأهواء...).

نهى الله ﷺ عن اتباع الهوى فقال: ﴿ أَرْءَيْتَ مَنِ ٱلْخَّنَدَ إِلَيْهَهُ هُونَهُ أَفَأَنتَ

تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً ﴿ الفرقان: ١٤٣، وقال سبحانه: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱلْخَنَدُ

إِلَيْهَهُ هُونَهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَىٰ عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ عِشْنَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهِ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴿ الجَائِية: ١٣٣.

فالذي يبلغه الحق ولا يتبعه، ولا يقبله هذا متبع لهواه، ويُعاقب بأن الله يختم على قلبه فلا يقبل الحق بعد ذلك عقوبة من الله، فاتباع الهوى شر =

<sup>(</sup>۱) أي ليس فيه قوله على: (كلهم في النار) وهذا الحديث أخرجه الترمذي أيضاً في سننه اصحبح سنن الترمذي: ٢١٢٨.

<sup>(</sup>٢) انظر المسند: ١٦٩٣٧، وإسناده حسن، وسنن أبي داود برقم [٤٥٩٧] وإسناده حسن، وهو في صحيح سنن أبي داود برقم [٣٨٤٣].

=والواجب على المسلم أن يتبع الحق سواء وافق هواه أو خالفه، قال تعالى: ﴿ وَلَوِ النَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهْوَ آءَهُمْ لَفَسَدَتِ ٱلسَّمَاوَ سَتُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِ بَ ﴾ للمؤمنون: ٧١].

وفي آخر الزمان تكثر الأهواء في الناس، (تجارى بهم): بمعنى أنها تدخل في عروقهم. (كما يتجارى الكلب): وهو مرض من عضة الكلب الذي يُصاب بالسعار، ويسمى داء الكلب، فإذا عضه الكلب فإن ريقه يدخل في بحسم الإنسان، ويدخل في عروقه، ولا علاج له، ثم يموت في النهاية فكذلك الأهواء مثل داء الكلب تتجارى في الناس وهذا الأمر نشاهده الآن، والناس يتفرقون بالأهواء، ولا علاج لهم إلا بالاعتصام بالكتاب والسنة، على فهم السلف الصالح.

\* \* \*

## باب ما جاء أن البدعة أشد من الكبائر(١).....

(١)عقد الإمام على الله الباب تحذيراً من خطر البدعة وأنها أشد من كبائر الذنوب.

والبدعة لغة: الشيء المحدث على غير مثال سابق. ومنه قوله تعالى: 
﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ البقرة: ١١١٧، أي أن الله خلق السموات والأرض من عدم، وأوجدهما على غير مثال سابق.

وقد أكمل الله تعالى لنا الدين قبل وفاة النبي على الله نقال عز من قائل: ﴿ ٱلَّيَوْمَ أَكُمُلَّتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينَا ﴾ للائدة: ١٣، فكل عبادة ليس عليها دليل من كتاب ولا سنة فهي مذمومة مردودة.

والبدعة شر ولوحسن قصد فاعلها ؛ لأن الرسول على قال: (إن خير الحديث كتاب الله ، وخير الهدى هُدى محمد وشر الأمور محدثاتها) =

= اصحيح مسلم: ١٨٦٧. فهذا دليلٌ على أن البدعة شر لا خير فيه أبداً.

كما أنه ليس هناك بدعة حسنة كما يقول أهل البدع؛ لأن الرسول على قال: (وكل بدعة ضلالة) اصحيح مسلم: ١٨٦٧. فمن أتى بعبادة أو عمل يتقرب به إلى الله، وليس له دليل من كتاب الله و لا سنة رسوله على فهو بدعة وضلالة وشر، وما حدثت بدعة إلا ورفع مثلها من السنة.

وقد اهتم العلماء بالتحذير من البدع، وألفوا مؤلفات كثيرة في ذلك مثل: كتاب الاعتصام اللشاطبي، و البدع والنهي عنها الابن وضاح واللباعث على إنكار البدع والحوادث الأبي شامة، وغيرها.

والذنوب تنقسم إلى قسمين:

أ) صغائر: جاء النهي عنها، ولم يرتب عليها شيء مما ذكر في الكبيرة. وقد ذكرت في القرآن باسم (اللمم)، كما في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ حَجَّتَنِبُونَ كَبَيْرَ ٱلْإِنْمِ وَٱلْفَوَ حِشَ إِلَّا ٱللَّمَ ۚ ﴾ النجم: ٣٢.

ب) كبائر: كل ذنب ترتب عليه حدّ في الدنيا، أو غضب، أو وعيد أو لعنة، أو تبرؤ من فاعله.

وأكبر الكبائر: الشرك بالله تعالى؛ لأن الله أخبر أنه لا يغفر لصاحبه. والكبائر التي دون الشرك تحت مشيئة الله، إن شاء عذبه، وإن شاء غفر له، هذا إذا لم يتب منها في الدنيا.

ومرتكب الكبيرة \_ دون الشرك \_ لا يكفر عند أهل السنة، وإنما يكون =

لقوله ﷺ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشْرَكَ بِهِ ـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشْآءُ ﴾ (١) النساء: ٤٨].....

= ناقص الإيمان أو فاسقاً.

وأما عند الخوارج فهو كافر في الدنيا، وعند المعتزلة في منزلة بين المنزلتين وأما في الآخرة فهو خالد مخلد في النار عند الخوارج والمعتزلة.

والبدعة أشد من الكبائر من عدة وجوه:

الأول: أن البدعة إحداث في الدين لم يشرعه الله، وصاحبها يظن أنها من الدين، وأما مرتكب الكبيرة فلا يدعي أنها من الدين، بل يعترف أنه عاص، ولكن قادته الشهوة فوقع في المعصية.

الثاني: أن صاحب البدعة يرى أنه على حق، وأن عمله صحيح، ولذلك قل أن يتوب، بينما صاحب الكبيرة يعرف أنه مخطئ، ويُرجى أن يتوب.

الثالث: أن المبتدع يفتري على الله الكذب، فيشرع مالم يشرعه الله على ولا رسوله على بخلاف العاصي الذي يعرف أن فعله هذا محرم، وأنه عاصي. الرابع: أن المبتدع يقتدي به الناس، ويتعبدون الله ببدعته، وخصوصاً إذا كان عنده نصيباً من العلم، وعنده عبادة وتقى وورع، بخلاف العاصي فإن الناس يمقتونه، ويذمونه، ولا يقتدون به.

(١) وقوله رَجَالًا: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾: =

= ذكر الإمام ﷺ هذه الآية تحت باب (ما جاء أن البدعة أشد من الكبائر) لينبه إلى أن البدعة قد تكون شركاً ؛ لأن الله ﷺ خلق الخلق لعبادته، فإذا عبدوا معه غيره فقد أحدثوا في دين الله ما ليس منه. وهذا أعظم البدع لأنه شرع ديناً لم يأذن الله به، ولا يرضى به.

والبدعة الشركية تخرج من الدين، ولا يغفرها الله تعالى إلا بالتوبة فإذا مات عليها فهو مخلد في النار، ومن أمثلتها: دعاء غير الله تعالى والاستغاثة بالأموات، والذبح للقبور.

وعلى هذا يمكن تقسيم البدع - من حيث عظم الذنب - إلى ثلاث درجات: البدع المكفرة: وهي بدع الشرك، والبدع التي تخل بأصول الإسلام الناقضة للدين، حتى ولو لم تكن شركاً مثل: إنكار المعلوم من الدين بالضرورة، أو الإعراض عن الدين بالكلية، حتى ولو لم يكن في ذلك شيء من الشرك الصريح فإنه يعد من البدع المكفرة.

٢ ـ البدع المغلظة: وهي من كبائر الذنوب، ومن أعظم الكبائر والبدع المغلظة، وهي الأكثر مما يقع فيه أهل البدع في العصور المتأخرة والتي منها الموالد البدعية، والبناء على القبور، واتخاذ المزارات والمشاهد، والتبرك بما لم يرد الشرع ببركته.

٣ ـ البدع الصغيرة: وهي التي يقع فيها أكثر جهلة المنتسبون إلى البدع ـ إذا
 لم يقعوا في كبائر البدع ـ وقد يقع فيها المنتسبين إلى السنة مثل: التزام =

وقوله تعالى: ﴿ لِيَحْمِلُواْ أُوزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيَسَمَةِ ۚ وَمِنْ أُوزَارِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

ولهذا جاء في الحديث: (لا تُقتل نفسٌ ظلماً إلا كان على ابن آدم الأول=

<sup>=</sup> المسبحة عند التسبيح، وبعض التصرفات عند المَاتم والجنائز.

<sup>(</sup>۱) وقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمْنِ آفَتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا لِيُضِلُّ النَّاسَ يِغَتِّرِ عِلْمٍ ﴾: = الكذب على الله ﷺ باب واسع يدخل فيه التشريع بما لم يشرعه الله والابتداع في دين الله، ونسبة البدع إلى الشرع، وهذا داخل في الافتراء على الله تعالى بالكذب.

<sup>(</sup>۲) وقول تعالى: ﴿ لِيَحْمِلُواْ أُوزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَمِنَ أُوزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾: أراد الإمام أن يُبيَّن أن صاحب البدعة يتحمل وزره وزر من يقتدي به إلى يوم القيامة، لأنه قدوة للناس فيتبعونه، خصوصاً إذا كان يدعو إلى البدعة ويحسنها، وكم من بدعة انتشرت في الناس وتوارثوها جيلاً بعد جيل بسبب المبتدع الأول الذي اخترعها فيأخذ آثام كل من اتبعه.

وفي الصحيح (١) أنه عن قال في الخوارج: (أينما لقيتموهم فاقتلوهم) وفيه (٢) أنه: (نهى عن قتل أمراء الجور ما صلوا) (٢)............

= كفلٌ من دمها، لأنه أول من سن القتل) متفق عليه. اصحيح البخاري: ٣١٥٧، صحيح مسلم: ١٦٧٧.

فكل من قتل نفساً بغير حق يلحق ابن آدم الأول كفلٌ من دمه، والعياذ بالله.

- (١) صحيح البخاري: ٣٤١٥.
- (٢) لم أجده بهذا اللفظ، وهو بمعناه في حديث عوف بن مالك الأشجعي وفيه: (وشرار أئمتكم اللذين تبغضونهم ويبغضونكم وتلعنونهم ويلعنونكم، قال: قلنا يا رسول الله أفلا ننابذهم عند ذلك؟ قال: لا، ما أقاموا فيكم الصلاة) اصحيح مسلم: ١٨٥٥.
- (٣) ذِكرُ حديث الأمر بقتل الخوارج مع حديث النهي عن قتل أمراء الجور دليل على فقه الإمام على الله ودقة استنباطه بعبارة وجيزة تشبه طريقة الإمام البخارى عَلَيْكُ في تصنيفه للصحيح.

فسياقه لهذا الحديث على هذا الوجه والاختصار يقصد به أن البدعة أغلظ من كبائر الذنوب، بدليل أن النبي على أباح قتل الخوارج لبدعتهم ومع ذلك لم يجز قتل أمراء الجور؛ لأن عملهم من جملة المعاصي، وليس من=

=أنواع البدع.

والخوارج: هم الذين يخرجون على ولاة أمر المسلمين، ويخلعون السمع والطاعة، ويخرجون عليهم بالسيف ويكفرونهم، ويستحلون دماءهم.

وقد أمر النبي بي المتلهم لكف شرهم، والقضاء على بدعتهم الأنه من أصول أهل السنة والجماعة السمع والطاعة لولاة أمور المسلمين، لما يترتب على ذلك من المصالح العظيمة من حقن الدماء، واجتماع الكلمة وإقامة الحدود فإذا انتقض الأمر ضاعت هذه المصالح، وسُفكت الدماء وانتهكت الأعراض والأموال، وعطلت الحدود... إلى غير ذلك.

فمن خرج عن هذا فقد ابتدع في دين الله ما ليس منه ، وإن كانوا يظنون أنهم ينكرن المنكر ، ويجاهدون في سبيل الله ؛ بل إن المنكر الذي ارتكبوه بخروجهم أشد من المنكر الذي يزعمون أن ولي الأمر فعله ، أو أنه فعله بالفعل ، فالخروج عليه أشد مفسدة.

وخطر الخوارج ليس على ولاة الأمر فحسب، بل كذلك على الأمة، لذا فقد أمر النبي بقتلهم، وقد قاتلهم علي فق وقتل منهم مقتلة عظيمة يوم النهروان، ولا يزال ولاة أمر المسلمين يقاتلونهم كلما ظهرت منهم طائفة، كما جاء في الحديث: (كلما ظهر منهم قرن قطع) اصحيح سنن ابن ماجه: ١٤٤٤.

وأمراء الجور: يعني بهم الأمراء العصاة، الذين معصيتهم دون الكفر ولو=

= كانوا فساقاً، فإنه لا تنخلع طاعتهم والسمع والطاعة لهم، وفسقهم ضرره عليهم، وأما الخروج فضرره على المسلمين، ولا شك أن المعصية ضرر ولكن الخروج على ولي الأمر، وشق عصا الطاعة أشد ضرراً من المعصية نفسها.

وفي قوله على الإسلام وأن على مكانة الصلاة في الإسلام وأن من ترك الصلاة كفر، فالرسول على جعل الصلاة مانعة من القتل ومانعة من الخروج على ولي الأمر، وإن كان عنده مخالفات ومعاصي، فإنه يُصبر عليه، لما في ذلك من المصلحة العظيمة التي تربو على مفسدة معصيته في نفسه.

وأصل الحديث قوله على: (خيار أئمتكم الذين تحبونهم ويحبونكم وتصلون عليهم ويحبونكم وتصلون عليكم، وشرار أئمتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم، وتلعنونهم ويلعنونكم، قال: قلنا: يا رسول الله، أفلا ننابذهم عند ذلك؟ قال: لا ما أقاموا فيكم الصلاة) اصحيح مسلم: ١٨٥٥.

## بها من غير أن ينقص من أوزارهم شيء (١)

(۱) سبب هذا الحديث قصة: وهي أنه جاء قوم من مضر إلى النبي على وقد بدا عليهم الفقر والحاجة، فرق النبي النبي لهم لما رأى من حالهم ويؤسهم ثم نادى بالصلاة، وخطب وحث على الصدقة، ورغب فيها، فجاء رجل معه صرة من الذهب كادت يده أن تعجز عنها، فوضعها بين يدي الرسول في فتهلل وجهه وسر سروراً عظيماً، وتتابع الناس في الصدقة حتى اجتمع كوم من الصدقات عند الرسول في فقال: (من سن في الإسلام منة حسنة...). فهذا الحديث عام في كل من عمل خيراً واقتدى الناس به، وهو يمثل قاعدة عظيمة من قواعد الشرع.

ومعنى قوله: (من سن في الإسلام سنة حسنة): أي من أحيا سنة، وذلك لأن الصدقة سنة، وهذا الرجل أحياها وأتى بمال كثير، فالناس تتابعوا من بعده، فكان هو السبب فله أجرها، وأجر من عمل بها، ولا يكون الفعل سنة حسنة إلا وقد جاء الأمر به في الشريعة ؛ لأن الله قد أكمل لنا الدين.

ومعنى قوله: (ومن سن في الإسلام سنة سيئة): يعني من ابتدع بدعة وأحدث في الإسلام ما ليس منه. فمثل هذا يكون عليه وزرها ووزر من عمل بها. فهذا فيه تحذير من إحداث البدعة، وأن شرها لا يقتصر على من فعلها، بل يذهب قسط منها على من أحدث البدعة.

وهذا الحديث يقلبه أهل الأهواء في الاستدلال على مشروعية البدع، فمن=

رواه مسلم (۱)

وله مثله من حدیث أبي هریرة (۱) ولفظه: (من دعا إلى هدى... ثم قال: من دعا إلى ضلالة (7)).

=ابتدع صلاة أو تسبيحاً أو صدقة أو نحو ذلك مما لم يُشرع فذلك داخل في الحسنة \_ زعموا \_.

ولا شك أن ذلك قلب للحقائق، لأنه لو كان الأمر كذلك لما فرق الرسول ين النوعين هذا أمر.

والأمر الآخر: أن السنة الحسنة لا يمكن أن تكون حسنة إلا إذا أقرها الشرع، فإذا أقرها الشرع دلَّ على أن ذلك مشروع.

- (١) في اصحيحه: ١٠١٧.
- (٢) انظر اصحيح مسلم: ٢٦٧٤، ولفظه: (من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً. ومن دعا إلى ضلالة، كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه، لا ينقص ذلك من آثامهم شيئاً).
- (٣) قوله: (ومن دعا إلى هدى...): فيه فضل الدعوة إلى الله ﷺ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأن الأجر يحصل لمن فعل ذلك، ويحصل له أجور كل من اقتدى به، وسار على منهجه إلى يوم القيامة.

= والله عَلَىٰ يقول في بيان فضل الداعية: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّمْن دُعَا إِلَى اللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَمَنْ أَخْسَنُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

كما يتضمن الحديث التحذير من الدعوة إلى الضلال والبدع والمحدثات وعبادة القبور والأضرحة، والدعوة إلى التجديد في الدين - كما هو حاصل الآن - والترغيب في البدع والمعاصي، فهذا عليه إثمه وإثم من اقتدى به وسلك منهجه إلى يوم القيامة.

وهذا فيه تحذير من دعاة الضلالة، ويدخل فيه الدعاة إلى البدع ؛ لأن كل بدعة ضلالة كما قال الرسول على الله الرسول المسالة على المسالة كما قال الرسول المسالة المسالة كما قال الرسول المسالة كما قال الرسول المسالة كما قال الرسول المسالة المسالة

\* \* \*

#### باب ما جاء أن الله احتجز التوبة على صاحب البدعة (١)......

(۱) هذا كما سبق في بيان الوجوه التي تكون البدعة فيها شرَّ من الكبيرة، وهو أن صاحب البدعة لا يوفق للتوبة ويصر على بدعته \_ وهذا هو الغالب \_ بخلاف صاحب المعصية فإنه يعرف أنه مخطئ ومخالف، فسرعان ما يتوب لأنه يخاف من الله ويخشى من العقوبة.

وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية قول سفيان الثوري بَهُ الله : (البدعة أحب إلى إبليس من المعصية، فإن المعصية يُتاب منها والبدعة لا يتاب منها) ثم فسره بقوله: (أن المبتدع الذي يتخذ ديناً لم يشرعه الله ولا رسوله قد زين له سوء عمله فرآه حسناً، فهو لا يتوب ما دام يراه حسناً؛ لأن أول التوبة العلم بأن فعله سيئ ليتوب منه، أو بأنه ترك حسناً مأموراً به أمر إيجاب أو استحباب ليتوب ويفعله. فما دام يرى فعله حسناً وهو سيئ في نفس الأمر فإنه لا يتوب) المجموع الفتاوى: ١٩/١٠.

وليس المقصود من هذا التبويب - الذي هو حديث في أصله كما سيأتي بيانه - أن صاحب البدعة لو تاب أن الله لا يتوب على المشرك، ومن هو أعظم إثماً من صاحب البدعة، ولكن المراد باحتجاز التوبة أن الله تعالى لا يوفقه إليها، وذلك لأسباب منها:

أ) ما ظهر من مقتضى النصوص: (عرقون من الإسلام كما عمرة السهم من الرمية ثم لا يعودون) فبين هذا الحديث أنهم لا يرجعون عن=

=بدعتهم إلى السنة ، أي لا يوفقون إلى توبة كما ذكر الإمام أحمد ابن حنبل.

ب) ما ظهر من مقتضى الواقع: فإنه يندر أن تجد صاحب بدعة يتوب وخاصة دعاة البدع، ورؤوسهم، وأما الأتباع والهمج فهؤلاء ليس لهم حكم؛ لأنهم لم تؤصل في نفوسهم البدعة، وتكون فطرهم قابلة للحق متى ما استمعوا للحق رجعوا إليه. ولذا لم نسمع في تاريخ أهل البدع والأهواء من رجوع رؤوس البدع إلى الحق إلا عدداً لا يتجاوز العشرات \_إذا بالغنا في التمحيص \_ وذلك مثل الأشعري، والجويني، والرازي وأبو حامد الغزالي، فهؤلاء من كبار أئمة أهل الكلام ومن المؤصلين للبدع، ولهم من العلم والفقه ما كان سبباً لتوبتهم، ولعل الله تعالى علم صلاح نياتهم، وتعظيمهم للعلم الشرعي فوفقهم إلى التوبة، وقل بيَّن شيخ الإسلام على الله المكانية ذلك بقوله: (ولكن التوبة منه \_ المبتدع \_ ممكنة وواقعة، بأن يهديه الله ويرشده حتى يتبين له الحق، كما هدى الله عن هدى من الكفار والمنافقين وطوائف من أهل البدع والضلال، وهذا يكون بأن يتبع من الحق ما علمه.

فمن عمل بما علم أورثه الله علم ما لم يعلم، كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ اللهِ عَمَلَ عَالَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ اللهَ عَمَلَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَمَدَ: ١١٧. وكذلك من أعرض عن اتباع الحق الذي يعلمه تبعاً لهواه، فإن ذلك يورثه الجهل والضلال=

<sup>-</sup>حتى يعمى قلبه عن الحق الواضح، كما قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُمَّا وَاغُوا أَزَاغَ اللّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ الصف: ١٥) اللتحفة العراقية في الأعمال القلبية ص ٢٩٧ \_ ٢٩٩.

<sup>(</sup>۱) أي الحديث: (إن الله احتجز التوبة على صاحب البدعة) رواه أنس ﷺ. وقال الألباني: إسناده صحيح. السلسلة الصحيحة: ١٦٢٠.

ولفظه في االسلسلة الصحيحة: (إن الله احتجز التوبة عن صاحب كل

<sup>(</sup>٢) أي الحسن البصري، والرواية في كتاب (البدع والنهي عنها) لابن وضاح ص ٦٢، بلفظ: (أبي الله لصاحب بدعة بتوبة).

<sup>(</sup>٣) في كتابه (البدع والنهي عنها) برقم ١٤٧، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) هذه القصة التي أوردها ابن وضاح في كتابه تدل على أن المبتدع لا يتوب وأنه لا يترك البدعة إلى سنة، بل إلى بدعة أخرى، ولذلك قال=

#### وسئل أحمد بن حنبل عن معنى ذلك فقال: (لا يوفق للتوبة)(١).

=ابن سيرين: (انظر إلى ماذا يتحول) وهذا من فقه ابن سيرين على الله الله يتوقع منه أنه تاب من البدعة، بل توقع أنه خرج من البدعة إلى بدعة أشد منها، واستشهد لذلك بقوله على: (يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية ثم لا يعودون إليه)، وهذا من دلائل نبوته عندما ذكر هذا الحديث في الخوارج، فوقع ما أخبر به.

(۱) قوله: (وسئل أحمد بن حنبل عن معنى ذلك فقال: (لا يوفق للتوبة): وذلك لأن التوبة هي الرجوع عن البدعة، فهؤلاء لا يرجعون.

وهذا الأثر أورده محمد السفاريني في اغذاء الألباب لشرح منظومة الادابا ٤٨٣/٢ بلفظ: (سئل - الإمام أحمد - عن ما روي عن النبي النبي الله احتجر التوبة أيش معناه؟ قال الله احتجر التوبة أيش معناه؟ قال أحمد: لا يُوفق ولا ييسر صاحب بدعة).

\* \* \*

# باب قول الله تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلۡكِتَسِلِمَ تُحَآجُونَ فِيۤ إِبْرَهِمَ ﴾

قول الله تعالى: ﴿ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَبِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَهِمَ وَمَآ أُنزِلَتِ ٱلتَّوْرَنَةُ وَٱلْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِمَ ۚ ﴾ آال عمران: ١٦٥ ـ إلى قوله \_ ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ (١) آال عمران: ٢٦٧.

ثم قال تعالى: ﴿ هَنَأُنُّمُ هَنَوُلآ و حَنجَجْتُمْ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاَّجُونَ =

<sup>(</sup>۱) في هذه الآيات ينكر تبارك وتعالى على اليهود والنصارى في محاجتهم في إبراهيم الخليل على ودعوى كل طائفة منهم أنه كان منهم، كما روى محمد بن إسحاق بن يسار، عن ابن عباس على قال: (اجتمعت نصارى نجران وأحبار يهود عند رسول الله في فتنازعوا عنده، فقالت الأحبار: ما كان إبراهيم إلا يهودياً، وقالت النصارى: ما كان إبراهيم إلا نصرانياً فأنزل الله تعالى: ﴿ يَتَأَهّلَ ٱلْكِتَبِ لِمَ تُحَآجُونَ فِي إِبْرَهِم وَمَآ أُنزِلَتِ النهود أنه كان يهودياً، وقد كان زمنه قبل أن يُنزل الله التوراة على موسى؟ اليهود أنه كان يهودياً، وقد كان زمنه قبل أن يُنزل الله التوراة على موسى؟ وكيف تدعون أيها النصارى أنه كان نصرانياً، وإنما حدثت النصرانية بعد زمنه بدهر؟ ولهذا قال: ﴿ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ .

=فِيمًا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ ﴾ ...الآية. هذا إنكار على من يحاج فيما لا علم له به، فإن اليهود والنصارى تحاجوا في إبراهيم بلا علم، ولو تحاجوا فيما بأيديهم منه علم مما يتعلق بأديانهم التي شرعت لهم إلى حين بعثة محمد وأمرهم برد ما لا علم لهم به إلى عالم الغيب والشهادة الذي يعلم الأمور على حقائقها وجلياتها، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾. ثم قال تعالى: ﴿ مَا كَانَ إِبْرُ هِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُّسَلِّمًا ﴾: أي متحنفاً عن الشرك، قاصداً إلى الإيمان. مسلماً موحداً ؛ لأن الإسلام هو التوحيد، وهو دين جميع الرسل عليهم الصلاة والسلام وإن اختلفت شرائعهم. فالإسلام هو عبادة الله وحده لا شريك له بما شرعه في كل وقت بحسبه، فالذين آمنوا بالتوراة وعملوا بها في وقتها مسلمون والذين آمنوا بالإنجيل وعملوا به في وقته مسلمون، والذين آمنوا بالقرآن وعملوا به مسلمون.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾: تبرئة لإبراهيم الله أن يكون على دين الشرك الذي عليه اليهود والنصارى وذلك لأنهم حرفوا التوراة والإنجيل، وأشركوا بالله، وعندهم كفريات ليست من دين إبراهيم ولا من دين موسى الله ولا من دين عيسى الله ولا من دين جميع الأنبياء على الله الله الذين ابتدعوها ونسبوها إلى أنبياء الله لذا فقد=

وقوله: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَةِ إِبْرَاهِ عَمَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ وَلَقَدِ وَلَقَدِ اللهِ مَن سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ اللهِ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَةِ إِبْرَاهِ عِن اللهِ مَن سَفِهَ نَفْسَهُ وَ لَكُونَ الصَّلِحِينَ ﴿ ) اللهِ وَمَن المَّلِحِينَ ﴿ ) اللهِ وَمَن يَرْغُبُ وَلَمِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ ) اللهِ وَمَن يَرْغُبُ وَلَمِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ ) اللهِ وَمَن يَرْغُبُ وَلَمِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ ) اللهِ وَمَن يَرْغُبُ عَن مِلْهِ إِلَيْ مَن سَفِهِ لَعْمَالِهِ اللهِ وَمَن يَرْغُبُ عَن مِلْهِ إِلَّهُ مِن اللَّهِ وَمِن المُعْلِمِينَ اللَّهُ مَن سَفِهِ اللَّهُ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللّهُ مِن اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللللَّاللَّاللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللّ

=برَّأُ الله عَلَى الراهيم من الشرك الذي عليه هؤلاء وأن العبرة ليست بالانتساب ولكن بالاتباع. لذا قال بعد هذه الآية: ﴿ إِنَّ أُولَى النَّاسِ بِإِبْرَ هِيمَ لَلَّذِينَ النَّبَعُوهُ وَهَاذَا النَّيْ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أُ وَاللَّهُ وَلِي المُومِنِينَ ﴾ بإِبْرَ هِيمَ لَلَّذِينَ النَّبَعُوهُ وَهَاذَا النَّيْ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أُ وَاللَّهُ وَلِي المُومِنِينَ هَا الله عمران: ١٦٨، اللصباح المنير ص ١٧٧، ١٧٨ ـ شرح فضل الإسلام للشيخ صالح الفوزانا.

#### (١) وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَّةِ إِبْرَاهِ عِمَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ رَّ ﴾.

يقول تبارك وتعالى رداً على الكفار فيما ابتدعوه وأحدثوه من الشرك بالله المخالف لملة إبراهيم الخليل إمام الحنفاء فإنه جرَّد توحيد ربه تبارك وتعالى فلم يدعُ معه غيره، ولا أشرك به طرفة عين، وتبرأ من كل معبود سواه وخالف في ذلك سائر قومه، حتى تبرأ من أبيه، فقال: ﴿ يَنقَوْمِ إِنّى بَرِيّ يُمّ مِّمّا تُتَمْرِكُونَ ﴿ إِنّى وَجُهْتُ وَجُهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ حَنيفاً وَمَا أَناْ مِنَ اللهِ وَقَوْمِهِ إِنّى بَرَآءٌ مِمّا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلّا اللهِ عَلَى اللهِ مَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى الْهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ع

### وفیه حدیث الخوارج، وقد تقدم<sup>(۱)</sup>.....

= ولهذا قال سبحانه: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَّةِ إِبْرَاهِ عَمَ ﴾: عن طريقته ومنهجه وملته، وهي التوحيد والإخلاص لله على ﴿ إِلّا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ وَ ﴾ والسفه: الخِفة، أي أنه سفيه في نفسه، وهو يزعم أنه عاقل حكيم مدرك للأمور فالذي يترك ملة إبراهيم على هو السفيه. اشرح فضل الإسلام للشيخ صالح الفوزانا.

ثم قال: ﴿ وَلَقَدِ آصَطَفَيْنَهُ فِي آلدُّنْيَا ۗ وَإِنَّهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾: أي اخترنا إبراهيم ﷺ في الدنيا للهداية والرشاد من حداثة سنه إلى أن اتخذه الله خليلاً، وهو في الآخرة من الصالحين السعداء. اللصباح المنير ص ١٨٥.

وقد أورد الإمام محمد بن عبد الوهاب على هذه الآيات هنا ليبين أن من خصائص الإسلام أنه هو المهيمن، وأنه هو الحنيفية ملة إبراهيم وأنه وانه من وأنه وصية إبراهيم وأن من رغب عنه فقد وقع في السفه، وأن من فضل الإسلام أنه جمع خصائص ملة إبراهيم في ، ومن ضمنها الديانات التي جاءت بعده، وأنه جاء عاماً لجميع البشرية.

(۱) يقصد حديث: (يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية ثم لا يعودون إليه) والمراد بيان أن هؤلاء - الخوارج - بالرغم من كثرة عبادتهم إلا أن ذلك لم ينفعهم، لأنه لا ينفع المرء إلا متابعة السنة، وطريقة الرسول=

وفي [الصحيح] (١) أنه على قال: (إن آل أبي فلان ليسوا لي بأولياء إنما أوليائي المتقون) (٢)......

= النصارى وأصحابه في العقيدة والعمل، كما لم ينفع اليهود والنصارى انتسابهم إلى إبراهيم الله العبرة ليست بالانتساب، ولكن بالاتباع فقد كان منهج الخوارج الباطل سبباً في خروجهم من الإسلام لما استغنوا عن متابعة الكتاب والسنة، واستندوا على عقولهم وآرائهم الفاسدة.

- (۱) هذه الكلمة ساقطة من الأصل، والحديث موجود في صحيح البخاري: ٥٦٤٤، صحيح مسلم: ٢٠١٥ ولكن في آخره: (إنما وليي الله وصالح المؤمنين).
- (۲) قوله على: (إن آل أبي فلان ليسوا لي بأولياء...): فقوله: (بأولياء) من الوكلية: وهي المحبة. وأما الولاية \_ بالكسر \_: الملك والسلطة، فالرسول ين يتبرأ ممن ليس على دين التوحيد، ولو كانوا من أقاربه في النسب كأبي لهب عم الرسول على، ويحب المتقين ولو لم يكونوا من أقاربه في النسب كسلمان الفارسي، وبلال بن رباح، وصهيب الرومي فقد كانوا موالي ومع ذلك صاروا من أقرب الناس وأحبهم إلى الرسول

إذاً ليست المسالة مسألة قرابة، ولا شرف للإنسان بقرابته من الرسول المنافئة المنافئة وقريباً له فقد اجتمع المدين، وأما إذا كان على دين الرسول

<sup>=</sup>له شرفان: شرف الدين، وشرف القرابة.

وفي قوله على الإسلام أنه الم الله الله الإسلام أنه من كمال الإسلام أنه يشتمل على صلاح القلوب، وصلاح الأعمال، فالإنسان لا ينال وكلية الله بالدعوى، وإنما ينالها بالتقوى والعمل الصالح.

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: ٤٧٧٦، صحيح مسلم: ١٤٠١.

<sup>(</sup>٢) هذا الحديث يتضمن عدة فوائد منها:

أ) التحذير من الغلو في العبادة، وقد حذر النبي على من ذلك في أحاديث عدة من ذلك قوله: (إياكم والغلو في الدين فإنما هلك من كان قبلكم بالغلو في الدين) إسناده صحيح. المسند الإمام أحمد: ١٨٥١، فالوسطية في العبادة تعين المرء على المداومة والاستمرار، وأما إذا اشتد فيها فإنه يمل ويتركها، والقدوة الحسنة في العبادات هو رسولنا محمد على كما قال تعالى: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةً لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ اللَّهَ وَالْيَوْمَ = تعالى: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةً لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ اللَّهَ وَالْيَوْمَ =

= آلاً خِرَ ﴾ الأحزاب: ٢١]، فلا يجوز العدول عن طريقة الرسول عليه.

ب) أن حسن نية المبتدع لا يُجَوز بدعته، فهؤلاء الصحابة على أدهانهم مسألة الابتداع وإنما الذي ورد على أدهانهم صريحاً من خلال القصة أنهم أرادوا أن يعبدوا الله تعالى على أصول موجودة في الدين، لكن على غير ما أمر به الشرع تفصيلاً، ومع ذلك نهاهم الرسول على وشدد عليهم بقوله: (من رغب عن سنتي فليس مني).

ج) في هذه القصة دلالة على أن الدين يجب أن يؤخذ جملة وتفصيلاً، فلا يتعبد الله بصيام أو صلاة على غير وجه شرعى.

ولا يتحقق الاتباع للرسول الله إذا كان العمل موافقاً للشرع في ستة أمور:

الأول: السبب: فإذا تعبد بعبادة بسبب غير شرعي، فهي بدعة مثل: إحياء ليلة الإسراء والمعراج.

الثاني: الجنس: فإذا تعبد العبد لله بعبادة لم يشرع جنسها، فهي غير مقبولة مثل: الأضحية بفرس.

الثالث: القدر: فلو زاد العبد في صلاته ركعة، فعمله مردود، وكذا الزيادة في الأذكار الشرعية، فلا بد من الوقوف على القدر المأمور به والتعبد به.

الرابع: الكيفية: فلو نكُّس إنسان في وضوئه، لم يقبل منه.

الخامس: الزمان: فلو ضحى المرء في شهر رجب، أو صام رمضان في =

فتأمل إذا كان بعض الصحابة أراد التبتل للعبادة قيل فيه هذا الكلام الغليظ وسُمِّي فعله رُغوباً عن السنة، فما ظنك بغير هذا من البدع، وما ظنك بغير الصحابة؟(١).

=شهر شوال، لم يقبل منه.

السادس: المكان: بأن يقف في منى بدلاً من عرفة، فلا يقبل منه.

(١) قوله: (فتأمل إذا كان بعض الصحابة.... وما ظنك بغير الصحابة؟):

أي إذا كان هؤلاء الصحابة على وهم خير القرون ـ لما همّوا بهذه الهمّة أنكر عليهم النبي في وغلّظ عليهم وهم صحابة، فكيف بغيرهم من متأخري القرون الذين تجاوزوا الحدود في الغلو والتطرف، أو في التساهل والميوعة، فالدين هو الاعتدال والوسط، ودين الله جل وعلا وسط واعتدال وصراط مستقيم، ليس فيه مشقة على النفوس، ولا تساهل وضياع، وإنما دين سمح، كما قال سبحانه: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِينِ مِن حَرَجٍ ﴾ الحج: ١٧٨، وقوله سبحانه: ﴿ مَا يُرِيدُ ٱللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ ﴾ الملتة: ١٦، وهذه ملة نبينا محمد في في كل زمان ومكان، فلا يبقى الإنسان على الدين إلا بالاتباع، لأن من تساهل خرج عن الدين، ومن تشدد خرج عن الدين، ولا يثبت إلا إذا كان على الوسطية والاعتدال.

أ) الإخلاص لله في العمل.

ب) والاتباع للرسول على.

قُبل هذا العمل.

وقوله تعالى: ﴿ لِلدِّينِ ﴾: أي الدين الذي أمرك الله به وهو عبادة الله ﷺ

<sup>(</sup>۱) يظهر أن الإمام عقد هذا الباب ليبين أن فضل الإسلام لا يكون إلا لمن وجَّه قلبه لله تعالى، ووحَّد قصده إليه وثبت على ذلك حتى يتوفاه الله ﷺ.

<sup>-</sup> قوله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ ﴾: أي أخلص عملك؛ لأن إقامة الوجه وإسلام الوجه معناه: إخلاص العمل لله تعالى، كما قال تعالى: ﴿ بَلَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ الْجُرُهُ عِندَ رَبِّهِ ﴾ البقرة: ١١١٦، فمعنى: ﴿ أَسْلَمَ وَجْهَهُ وَ ﴾: أي أخلص عمله من الشرك. ﴿ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾: متبع للرسول على قد خلص عمله من البدع والمحدثات، فإذا اجتمع هذان الشرطان:

=حده لا شريك له.

والدين هو التوحيد، والعمل، والصلاة، والصيام، وجميع ما شرعه الله من العبادات فهذا هو الدين.

- وقوله: ﴿ حَنِيفًا ﴾: الحنيف المقبل على الله المعرض عما سواه.

ـ وقوله: ﴿ فِطَرَتَ آللَّهِ آلَّتِي فَطَرَ آلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ ﴾: أي أن الله جل وعلا فطر الناس على معرفته والإيمان به.

وقد حكى الحافظ ابن عبد البرأن المعروف عند عامة السلف من أهل العلم بالتأويل أن المراد بالفطرة في هذه الآية هي الإسلام. الاستذكار لابن عبد البر ١٣٨٠/٨.

فالدين الحنيف هو الإسلام الذي فُطر عليه الخلائق، فلو خُلي بين العبد وبين نفسه، وهو لم تتغير فطرته، فإنه ينصرف إلى الإسلام ويكون قابلاً له، مقراً بربوبية الله رجالة، ومؤمناً به، ما لم يعترضه عارض يمنعه من الاستقامة على هذه الفطرة التي خلقه الله جل وعلا عليها، مثل عارض تربية الوالدين له على المجوسية أو النصرانية أو اليهودية كما سيأتي.

- ثم قال: ﴿ لَا تَبْدِيلَ لِحَلِّقِ ٱللَّهِ ﴾: لا أحد يخلق إنسان على الشرك أبداً بل الله على الشرك أبداً بل الله على التوحيد، وليس لأحد أن يغير الخلق، بل يغير المخلوق، ولهذا جاء في الحديث: (فأبواه يهودانه، أو ينصرانه....كما تولد الشاة بهيمة جمعاء، هل تحس فيها من جدعاء؟) أي كالشاة الكاملة التي=

= تولد كاملة الخلقة ، ثم أهلها يجدعونها ، فيكسرون قرنها أو يشقون أذنها ، فيغيرونها بعد الخلق ، فهم يغيرون المخلوق فقط.

- ثم قال سبحانه: ﴿ ذَالِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ ﴾: ذلك الذي أوحاه الله إليك وهو إفراد الله تعالى بالعبادة، وترك عبادة ما سواه، هو الدين القيم المستقيم الذي لا اعوجاج فيه.

- ثم قال: ﴿ وَلَكِرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾: أي أن أكثر الناس يَجهلون هذا الدين، ولذلك وقعوا فيما وقعوا فيه من الإخلال بالدين والانحراف عنه وإلا فالدين قيم مستقيم، فإن حصل فيه انحراف فهو من تصرف الناس.

وقوله: ﴿ أَكُثَرُ ﴾: يدل على أنه لا يحتج بالكثرة إن كانوا على خطأ، وإنما يُحتج بمن كان على الحق وإن كان واحداً.

وهذا ما ذهب إليه ابن مسعود عنه عندما سئل عن الجماعة؟ قال: الجماعة ما وافق طاعة الله وإن كنت وحدك). تشرح أصول اعتقاد أهل السنة 1.9/١.

وقال الإمام السعدي في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعِّ أَكُثَرَ مَن فِي الْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ الأنعام: ١١٦: (ودلت هذه الآية على أنه لا يستدل على الحق بكثرة أهله، ولا يدل قلة السالكين لأمر من الأمور لأن يكون غير حق. بل الواقع بخلاف ذلك؛ فإن أهل الحق هم الأقلون=

# وقوله تعالى: ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَاۤ إِبْرَاهِ عَمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَسَنِى إِنَّ ٱللَّهُ ٱصْطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ) البقرة: ١٣٢.............

=عدداً، الأعظمون \_ عند الله \_ قدراً وأجراً. بل الواجب أن يُستدل على الحق والباطل بالطرق الموصلة إليه) لتفسير السعدي: ٤٦٢/٢، ٤٤٦٣.

(۱) وقوله تعالى: ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَاۤ إِبْرَاهِ عَمُّ بَنِيهِ وَيَعَقُوبُ ﴾: التوصية معناها: أن الموصي عند موته يوصي ذريته، أو من حوله بتقوى الله بعد موته. فالوصية في الأموال عند الفقهاء: الإذن بالتصرف فيها بعد الموت.

والوصية في الدين: الحث على التمسك بالدين.

فهنا وصى إبراهيم عليه أبو الأنبياء بنيه إسماعيل وإسحاق على التلاق وكذا يعقوب على أبو بني إسرائيل وصى ذريته بكلمة التوحيد، وإخلاص العبادة لله كالله، والدين الحق.

وهكذا يجب على الوالد أن يربي أولاده على طاعة الله، وأن يوصيهم بالثبات على هذا الدين، والبقاء على التوحيد وهذا من حرص الأبوين الكريمين \_ إبراهيم ويعقوب على الله الله على ذريتهما.

- وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصَّطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِّينَ ﴾: أي اختار لكم التوحيد، لأنهم أولاد الأنبياء، فهم أولى بالتمسك بهذا الدين والحذر مما يخالفه من الشرك والبدع، لأن الإنسان عرضة للانحراف طالما هو على قيد الحياة.

وقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أُوحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَ هِيمَ حَنِيفًا ۖ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ (١) النحل: ١٢٣......

= \_ وقوله: ﴿ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾: نهاهم أن يموتوا على غير الإسلام، بل يموتون وهم مستمسكون، بالدين ومسلمون لله بالتوحيد. وفي هذا دليل على:

أ) أن الفضل - فضل الإسلام - لا يناله العبد إلا إذا عمل بالإسلام ثم مات عليه، فمن عمل بالإسلام ثم مات على غيره لم ينل فضل الإسلام، وكذا من كان مسلماً خالص الدين لله تعالى، ثم فعل بعد ذلك من القوادح التي تقدح في دين الإسلام ومات عليها، فإنه لا ينال فضل الإسلام كاملاً.

ب) أن العبرة بالخواتيم، والإنسان بحسب ما يختم له من خير أو شر، وقد جاء في الحديث: (إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة، حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع، فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها، وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار، حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع، فيسبق عليه ليعمل بعمل أهل البار، حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع، فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها) متفق عليه. اصحيح البخاري: ٢٦٠٨، صحيح مسلم: ٢٦٤٣ فالإنسان يَسأل الله تعالى حسن الخاتمة، ويعمل بالأسباب التي تكون سبباً في سوء الخاتمة.

(١) قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أُوحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا ﴾ هذا الأمر=

وعن ابن مسعود ﷺ أن رسول الله ﷺ قال: (إن لكل نبي ولاة من النبيين، وأنا وليي منهم أبي إبراهيم، وخليل ربي)(١).......

= مرتب على الآيتين السابقتين، فالآية الأولى فيها أمر الله جل وعلا بإخلاص الدين لله عَلَى والآية الثانية فيها وصية إبراهيم ويعقوب عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ والموت عليه.

وهنا في هذه الآية من سورة النحل: أمر الله نبيه محمداً في أن يكون متبعاً للة إبراهيم في والأمر بالاتباع يقتضي اتباعه عليه الصلاة والسلام للة إبراهيم في طيلة حياته حتى يتوفاه الله. وهذا الأمر له في وأمته تبع له ؟ بأن يستقيموا على هذه الملة الحنيفية ويثبتوا عليها حتى الممات.

(۱) هذا الحديث فيه الخبر بأن لكل نبي ولاة: يعني أحباء من النبيين، فالأنبياء يتولى بعضهم بعضاً بالحبة والاقتداء والاتباع، فهم سلسلة واحدة من أولهم إلى آخرهم، يبشر أولهم بآخرهم، ويقتدي آخرهم بأولهم ويتبع بعضهم بعضاً. وأولى الناس بإبراهيم على هو نبينا محمد على ولهذا قال: (وأنا وليي منهم أبي إبراهيم وخليل ربي).

فقوله: (أبي إبراهيم): لأن إبراهيم عليه هو أبو الأنبياء. فجميع الأنبياء الذين جاءوا بعده هم من ذريته، وإبراهيم هو أبو إسماعيل عليه الذين جاءوا بعده هم من ذريته،

ثم قرأ: ﴿ إِنَّ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَ هِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَهَنذَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ عَالَّذِينَ النَّبَعُوهُ وَهَنذَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ عَمَانَ النَّامَةُ وَلَيْ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ (١) لِآلَ عمرانَ: ١٦٨. رواه الترمذي (١) ...........

=والذي هو أبو العرب. ولذا أجمع العلماء على أن إبراهيم على أبو العرب. ولذا أجمع العلماء على أن إبراهيم على نبينا أبو محمد على نبينا وعليهم أفضل الصلاة والسلام.

وقوله: (خليل ربي): هذا وصف لإبراهيم ، والخلة هي خالص المحبة، وهي لم تكن إلا لإبراهيم على ومحمد .

(١) وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ أُوَّلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ ﴾:

فيه رد على اليهود والنصارى عندما زعموا أنهم على دين إبراهيم في فبين الله على اليه هم الذين فبين الله على في هذه الآية أن أولى الناس بإبراهيم في وأقربهم إليه هم الذين اتبعوه من أمته، ﴿ وَهَنذَا النّبِي ﴾ : أي محمد المؤمنون من أمة محمد في . ﴿ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَالّ

(٢) في صحيح سنن الترمذي: ٢٣٩٤، ليس فيه (أبي).

وعن أبي هريرة ﷺ: (إن الله لا ينظر إلى أموالكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم ولا إلى أموالكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم)(١).....

- (۱) هـذا الحـديث أخرجـه مـسلم في اصحيحه: ٢٥٦٤، بلفـظ (صوركم وأموالكم....).
- (٢) في هذا الحديث بيان أن العبرة ليست بالمظاهر، فالله تعالى لا ينظر إلى الأجسام وجمالها، ولا إلى كثرة الأموال والثروات وإنما ينظر إلى شيئين:

  أ) القلوب.
  - ب) والأعمال.
  - \_ فإذا كانت القلوب مخلصة لله كلك.
  - \_ والأعمال مستقيمة على شرع الله تعالى.

فهذا الذي ينظر الله تعالى إليه نظر اعتبار وقبول ورحمة

إذاً هذا الحديث يدل على أمرين مهمين:

الأول: أن النظر من الله تعالى متعلق بالقلوب ثم الأعمال، لأن الأعمال ثمرة الإيمان الذي هو في القلوب.

الثاني: أن العبد لا ينال فضل الإسلام إلا إذا كان قصده وعمله خالصاً لوجه الله تعالى، وهذا يوافق قوله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ﴾.

ولهما(۱) عن ابن مسعود هذا قال رسول الله: (أنا فرطكم على الحوض وليرفعن إلي رجال من أمتي حتى إذا أهويت لأناولهم احتجبوا دوني، فأقول: أي رب أصحابي. فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك)(۱)

فيقول النبي ﷺ: (أصحابي، فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك): وهذا فيه دليل على أن من ابتدع في دين الله وغيّر فإنه لا يرد الحوض على=

<sup>(</sup>١) أي للبخاري في صحيحه: ٦٢٠٥، ومسلم في صحيحه: ٢٢٩٧، بنحوه.

<sup>(</sup>۲) قوله على الحوض): الفرط هو الذي يسبق إلى الماء ليسقي قومه، فالنبي على يتقدم أصحابه ويكون سابقاً لهم على هذا الحوض. والحوض: هو حوض النبي الذي جاء في وصفه أن عرضه وطوله مسافة شهر، وماءه أبيض من اللبن وأحلى من العسل، وكيزانه كعدد نجوم السماء، من شرب منه شربة لم يظمأ بعدها أبداً، ترد أمة محمد عليه وهم عطاش من شدة الحر وطول المقام، فيأتون على الحوض فيسقيهم النبي على ييده، إلا من كان قد غير دينه فإنه يُصرف عن الحوض. ثم قال: (وليرفعن إلي رجال من أمتي حتى إذا أهويت لأناولهم احتجبوا دوني.....): أي أن هؤلاء اقتطعوا من دونه، ونزعوا دون أن يصلوا إلى النبي

= رسوله على ، ولا يرده إلا أهل التوحيد لله ، والاتباع للرسول على . وهذا يتضمن التحذير من البدع والانحراف والتغيير في دين الله على ، كما فيه الحث على التمسك بالدين الصحيح والثبات عليه ، والصبر عليه حتى الموت ، حتى يرد على النبي على ويشرب من حوضه.

وقد جاءت الروايات مختلفة في دفاع الرسول عن المذادين عن المخادين عن الحوض، ففي هذه الرواية التي هنا قال: (أصحابي)، وفي رواية أخرى في اصحيح مسلم /٢٢٩٤: (أي رب مني ومن أمتي). وقد وجد الرافضة مدخلاً من هذه الأحاديث ليكفروا به جُلّ الصحابة على، وأنهم قد ارتدوا وكفروا بعد وفاة الرسول على.

وقد جمع العلماء، ووفَّقُوا بين هذه الأحاديث في بيان من هم المذادون عن الحوض، بعدة أقوال ذكرها الإمام النووي عند شرحه لهذا الحديث، حيث قال:

(هذا مما اختلف العلماء في المراد به على أقوال:

أحدها: أن المرادب المنافقون والمرتدون، فيجوز أن يحشروا بالغرة والتحجيل - كما سيأتي في الحديث التالي - فيناديهم النبي المسيما التي عليهم، فيقال: ليس هؤلاء مما وعدت بهم، إن هؤلاء بدلوا بعدك أي لم يموتوا على ما ظهر من إسلامهم.

الثاني: أن المراد من كان في زمن النبي على ثم ارتد بعده، فيناديهم النبي=

= عِلَيْ ، وإن لم يكن عليهم سيما الوضوء لما كان يعرفه عِلَيْ في حياته من إسلامهم، فيقال: ارتدوا بعدك.

والثالث: أن المراد به أصحاب المعاصي والكبائر الذين ماتوا على التوحيد وأصحاب البدع الذين لم يخرجوا ببدعتهم عن الإسلام، وعلى هذا القول لا يقطع لهؤلاء الذين يذادون بالنار، بل يجوز أن يذادوا عقوبة لهم، ثم يرحمهم الله على فيدخلهم الجنة بغير عذاب.

ولهذا يقول الحافظ أبو عمرو بن عبد البر: (كل من أحدث في الدين فهو من المطرودين عن الحوض، كالخوارج والروافض وسائر أصحاب الأهواء) قال: (وكذلك الظلمة المسرفون في الجور وطمس الحق، المعلنون بالكبائر). قال: (وكل هؤلاء يخاف عليهم أن يكونوا ممن عنوا بهذا الخبر) لشرح صحيح مسلم للنووي: ١/٥٣٣٠.

#### فائدة:

ا \_ جاء ذكر الحوض منفرداً في أحاديث عدة ، من ذلك قوله على : (إن حوضي لأبعد من أيلة من عدن ، والذي نفسي بيده إني لأذود عنه الرجال ، كما يذود الرجل الإبل الغريبة عن حوضه) قالوا: يا رسول الله وتعرفنا؟ قال: نعم. تردون علي غراً محجلين من آثار الوضوء ، ليست لأحد غيركم) اصحيح مسلم: ١٤٤٨.

٢ \_ كما جاء ذكر الكوثر منفرداً في أحاديث أخرى ، من ذلك ما رواه أنس=

"- وجاء في بعض الأحاديث تفسير الكوثر بالحوض، كما في حديث أنس على قال: (بينما رسول الله على ذات يوم بين أظهرنا إذ أغفى إغفاءة، ثم رفع رأسه متبسماً فقلنا: ما أضحكك يا رسول الله؟ قال: أنزلت علي آنفاً سورة، فقرأ بسم الله الرحمن الرحيم: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوّثُرُ ۞ فَصَلِ لَرَبِّكَ وَالْحَرْرُ: ١ ـ ١٣) ثم قال: أتلرون لربّك وَالْحَرْرُ؟ فقلنا: الله ورسوله أعلم، قال: فإنه نهر وعدنيه ربي على عليه خير كثير، هو حوض ترد عليه أمتي يوم القيامة، آنيته عدد النجوم فيختلج العبد منهم، فأقول: رب إنه من أمتي، فيقول: ما تدري ما فيختلج العبد منهم، فأقول: رب إنه من أمتي، فيقول: ما تدري ما أحدثت بعدك) اصحبح مسلم: ٤٠٠١.

وهنا يرد إشكال وهو: هل الحوض هو الكوثر؟

وخاصة أن الحوض يذاد عنه بعض الناس، والكوثر وصف بأنه نهر في الجنة، ووصف أخرى بأنه الحوض، فإذا كان الحوض في الجنة كيف يُذاد عنه الناس؟ وقد وفق الحافظ ابن كثير بين هذه الأحاديث، بعد أن أورد بعض الأحاديث في إثبات الكوثر، وأنه نهر في الجنة، قال عن وجه الاتصال بينه وبين الحوض: (ومعنى ذلك أنه يشخب من الكوثر ميزابان=

ولهما (۱) عن أبي هريرة ﷺ أن رسول الله ﷺ قال: (وددت أنا قد رأينا إخواننا (٢) قالوا: أولسنا إخوانك يا رسول الله؟.....

= إلى الحوض، والحوض في العرصات قبل الصراط؛ لأنه يختلج عنه ويمنع منه أقوام قد ارتدوا على أعقابهم، ومثل هؤلاء لا يجاوزون الصراط) النهاية ٢١/٢.

ويشهد لهذا حديث الرسول عندما سئل عن شراب الحوض فقال: (أشد بياضاً من اللبن، وأحلى من العسل يَغُت فيه ميزابان بمدانه من الجنة أحدهما من ذهب، والآخر من ورق) اصحيح سلم: ١٣٠١.

ويَغُتُّ فيه ميزابان: يدفقان فيه الماء دفقاً متتابعاً دائماً. النظركتاب الغريبين في القرآن والحديث للهروى ١٣٦٠/٤.

وأما سبب إطلاق الكوثر على الحوض \_ كما في الحديث الثالث \_ فقد ذكره الحافظ ابن حجر في افتح الباري ٤٦٦،٤٦٧/١١ فقال: (الكوثر نهر داخل الجنة، وماؤه يصب في الحوض، ويطلق على الحوض الكوثر، لكونه يُمد منه).

- (١) أي صحيح البخاري: ولم أقف عليه فيه، وصحيح مسلم: ٢٤٩.
- (٢) قوله ﷺ: (وددت أنا قد رأينا إخواننا): قال ذلك النبي ﷺ لما خرج الله بكم = الله بكم عليكم دار قوم مؤمنين، وإنا إن شاء الله بكم =

#### قال: أنتم أصحابي، وإخواني الذين لم يأتوا بعد<sup>(١)</sup>.....

= لاحقون، ثم قال: (وددت أنا قد رأينا إخواننا): أي يتمنى النبي على الله أنه رأى إخوانه المؤمنين الذين لم يأتوا بعد في الدنيا \_ كما سيظهر من سياق الحديث \_.

(۱) فيقول له الصحابة: (أولسنا إخوانك يا رسول الله؟ قال: أنتم أصحابي وإخواني الذين لم يأتوا بعد): وصف الصحبة خاص بمن صحب النبي وآمن به ومات على ذلك، وأما إخوانه: فهم من يأتي في آخر الزمان من أمته ويتبعه، مع ما بينهما من طول الزمان. فالصحابة لهم فضل الصحبة، وهؤلاء لهم فضل التمسك والاتباع، وهم لم يروا النبي فكل له فضيلة خاصة به.

قال العلماء: وهذا لا يقتضي تفضيل من يجيء بعد على أصحاب رسول الله؛ لأن هناك وصنفان: وصف الصحبة لأصحابه على أوصف الأخوة، وأصحابه متصفون بصفتين:

١ \_ صفة الأخوة، وهي أخوة الإسلام.

٢ ـ وصفة الصحبة للرسول ﷺ.

ومن جمع بين هاتين الصفتين فهو أعلى وأكمل مرتبة ممن كان له وصف واحدٌ، وهو وصف الأخوة في الإسلام.

فدل ذلك على أن الصحابة على أفضل ممن جاء بعدهم، ولهذا يُستدل=

قالوا: فكيف تعرف من لم يأت بعد من أمتك؟ قال: أرأيتم لو أن رجلاً له خيل غرُّ محجلة بين ظهراني خيل دُهم بُهم ألا يعرف خيله؟ قالوا: بلى، قال: فإنهم يأتون غراً محجلين من الوضوء(١)،..........

=بهذا الحديث على فضل أصحاب النبي على.

وقد ذكر الله عَالَىٰ هؤلاء الذين لم يأتوا بعد فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنُ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ بِٱلْإِيمَنِ وَلَا تَجْعَلْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ بِٱلْإِيمَنِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاَّ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفَ رَّحِيمٌ ﴿ الخَسْرِ: ١٠.

فوصفهم سبحانه بأنهم جاءوا بعد الصحابة وعلى الصحابة المصحابة المصحابة المحابة بأنهم إخوانهم في الدين والملة ويدعون لهم ويترحمون عليهم ويستغفرون لهم، ويعترفون لهم بالسبق بالإيمان.

يقول الشيخ صالح الفوزان \_ حفظه الله \_: (فأين الذين يطعنون في الصحابة ويسبونهم ويلعنونهم، ويزعمون أنهم من المسلمين، أين هم من هذه الآية، ومن هذا الحديث، وأين هم من الإسلام؟ وهم يسبون صحابة رسول الله على ويلعنونهم ويكفرونهم؟).

(۱) (قالوا: فكيف تعرف من لم يأت بعد من أمتك؟ قال: أرأيتم لو أن رجلاً له خيل غر محجلة..... من الوضوء) كيف يعرف النبي الذين لم يأتوا بعد؟.

وأنا فرطهم على الحوض، ألا ليذادن رجال يوم القيامة عن حوضي، كما يذاد البعير الضال، أناديهم: ألا هلم، فيقال: إنهم بدلوا بعدك، فأقول: سحقاً سحقاً)(١)......

= يعرفهم بآثار الوضوء، وهذا فيه دليلٌ على أن الوضوء من خصائص هذه الأمة. وقيل: ليس من خصائص هذه الأمة، ولكن من خصائصها النور والضياء الذي يكون فيهم من آثار الوضوء، وإلا فالوضوء مشروع لجميع المؤمنين، ولكن اختصت هذه الأمة بالأثر الذي يكون على أطرافه.

وقد ضرب لهم الرسول على مثالاً بالخيل الغر المحجلة بين ظهراني خيل دهم بهم، هل يعرفها صاحبها أم لا.

ف الغرة بياض في الوجه، والتحجيل: بياض في الأطراف (الأيدي والأرجل).

والخيل اللهم: جمع أدهم وهو الأسود، والبهم: التي لا يخالطها لون آخر بمعنى أنها سوداء خالصة.

فهذا مثالٌ واضح أراد به النبي على التمثيل على أنه يعرف أمته يوم القيامة وهو لم يرهم بالنور الذي يظهر في وجوههم وأطرافهم من آثار الوضوء.

(۱) قوله ﷺ: (ألا ليذادن رجال يوم القيامة عن حوضي كما يُذاد البعير الضال): أي أن البعير الضال إذا فرَّ من صاحبه، ثم أتى إلى مرعى رجل=

## وللبخاري(١): (بينما أنا قائم إذا زمرة(٢)،....

فيقال: (إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك): يعني أنهم غيَّروا وبدلوا ما كانوا عليه من الاستقامة على الدين ونبذ البدع والمحدثات.

فأقول: (سحقاً سحقاً): بعداً بعداً. أي يتبرأ منهم الرسول على يوم القيامة في موقف هم أحوج ما يكونوا إليه، لما أنهم عصوه في الدنيا أبعدهم الله عنه يوم القيامة، وحرمهم وفضحهم أمام الخلائق، فيالها من موعظة ما أبلغها وما أو جزها، ويا له من حث على اتباع الرسول والتمسك بالسنة والصبر عليها، والثبات عليها، وإن عيروك وتنقصوك وسبوك فلا تلتفت إلى الخلق، ولكن التفت إلى الخالق في الصبر واثبت ما دمت على الحق.

والشاهد من هذا الحديث هو آخره، حيث دل على أن فضل الإسلام لا يناله إلا من استقام على الدين حتى توفاه الله را وهو كذلك غير مبدّل، فمن بدّل وأحدث في الدين فلا يناله فضل الإسلام.

- (١) صحيح البخاري: ٦٢١٥ ولكن في أوله: (بينا أنا نائم).
- (٢) قوله على: (بينما أنا قائم إذا زمرة): أي بينما الرسول على قائم على =

<sup>=</sup>حوضه في عرصات القيامة. (إذا زمرة) أي طائفة.

<sup>(</sup>۱) قوله: (حتى إذا عرفتهم وعرفوني): يعني أن النبي على يعرف هذه الزمرة والطائفة التي رءاها.

<sup>- (</sup>خرج رجل من ييني وبينهم): قال العلماء: الذي يخرج من بين النبي وبينهم ملك من الملائكة في صورة رجل (فقال: هلم) يعني أن الملك يناديهم بقوله: هلم. فيقول النبي في: (أين؟): أي أين تذهب بهم؟ فيقول الملك: (إلى النار والله، قلت: وما شأنهم؟ قال إنهم ارتدوا بعدك على أدبارهم القهقري): يعني أنهم رجعوا إلى الخلف بعد وفاة النبي على أدبارهم القهقري): يعني أنهم بقوله: (إنهم ارتدوا بعدك على أدبارهم القهقري): على أن هذا في أصحاب الردة الذين ارتدوا بعد وفاة النبي أدبارهم القهقري): على أن هذا في أصحاب الردة الذين ارتدوا بعد وفاة النبي ألنبي عن كان يعرفهم النبي في عن كان يعرفهم النبي في عن كان يعرفهم النبي في النبي ال

<sup>(</sup>٢) قوله: (ثم إذا زمرة \_ فذكر مثله \_): يعني زمرة كسابقتها عرفهم الرسول عرفوه فيخرج رجل: أي من الملائكة في صورة رجل... النخ =

=\_ كما تقدم \_\_.

- ثم قال: (فلا أراه يخلص منهم إلا مثل همل النعم): همل النعم هي الإبل التي لا يكون لها راع، بل هي إبل مهملة، والمعنى: فلا أظن أن يرد على الحوض إلا مثل همل النعم من هذه الزمرة، يعني أنهم عدد قليل؛ لأن الإبل المهملة بالنسبة إلى المرعية قليلة جداً، فكذلك الذين يردون على الحوض، ويخلصون من النار من هذه الزمرة إنما هم عدد قليل كهمل النعم. فهذا الحديث يدل على أن من ارتد أو أحدث أو بدل بعد ما كان مستقيماً فإنه لا يناله فضل الإسلام؛ لأنه حينئذ يكون من أهل النار، والعياذ بالله. والله عظيم.

يقول الشيخ صالح الفوزان \_ حفظه الله \_ في تعليقه على هذا الحديث عذراً: (وهذا فيه أنه من ارتكب ناقضاً من نواقض الإسلام أنه سيلقى هذا المصير، إلا إذا تاب إلى الله قبل الموت، وهذا يؤكد على الإنسان أن يعرف نواقض الإسلام ويتجنبها، لئلا يكون مع هؤلاء يوم القيامة. قد يعيش الإنسان مرتداً وهو يزعم أنه مسلم، لماذا؟.

لأنه يعيش على ناقض من نواقض الإسلام، ونواقض الإسلام، وأسباب الردة كثيرة يجب العناية بها ومعرفتها وسؤال الله الثبات على الدين، فلا يكفي مجرد الانتساب، أو يكون الإنسان إمعة مع الناس، أساءوا أو أحسنوا، بل لا بد أن يعرف الحق ليعمل به، ويسأل الله الثبات.

ولهما(۱) في حديث ابن عباس على العبد العبد الصالح: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْمٌ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ اللَّهُمَ الْوَقْيَتَنِي كُنتَ أَنتَ الصالح: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ اللَّهُمَا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ السَّالِهِ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدً ﴾(١) المائدة: ١١٧.....

=فهذا فيه أن من ارتد عن دين الإسلام فهو من أهل النار، ولو كان في أول أمره من هذه الأمة. قال تعالى: ﴿ وَمَن يَرْتَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ أَمْره من هذه الأمة. قال تعالى: ﴿ وَمَن يَرْتَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُوْلَتِهِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْاَخِرَةِ ۗ وَأُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ ۗ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ قالبقرة: ٢١٧.

فيجب علينا معرفة أنواع الردة، ونواقض الإسلام حتى نتجنبها، أكثر الناس هَمَل لا يدرون ما هي النواقض ويقعون فيها وهم لا يعلمون بسبب الجهل الذي لا يعذرون به ؛ لأنه لا يعذر بالجهل من كان يعيش بين العلماء، وفي بلاد الإسلام، لأنه بإمكانه أن يسأل ويتعلم، فالحريص يتعلم، وأما الذي لا يبالي فإنه لا يهتم بالعلم ولا بالتعلم ويكتفي بمسمى الإسلام فقط ويجاري الناس على ما هم عليه، ثم يوم القيامة يصبح مع الخاسرين). اه.

- (١) أي البخاري في صحيحه: ٤٦٢٥، ومسلم في صحيحه: ٢٨٦٠.
- (٢) قوله: (فأقول كما قال العبد الصالح ...): أي أن الرسول عند رؤيته هذا المشهد الهائل، حينما يساقون إلى النار من عنده، يقول كما قال العبد=

ولهما(۱) مرفوعاً: (ما من مولود يولد إلا على الفطرة، فأبواه يهودانه، أو ينصرانه، أو يمجسانه، كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء هل تحسون فيها من جدعاء؟ حتى تكونوا أنتم تجدعونها) ثم قرأ أبو هريرة على : ﴿ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْمًا ﴾ (١) الروم: ١٣٠، متفق عليه......

الصالح، وهو عيسى ابن مريم على ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَكُومَ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدً ﴾ وهذا استسلام لله على الله على ال

<sup>(</sup>١) أي البخاري في صحيحه: ١٢٩٣، ومسلم في صحيحه: ٢٦٥٨.

<sup>(</sup>۲) قوله على الفطرة...): هذا الحديث يفسر الآية التي في أول الباب، وهي قوله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجَّهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا اللّهِ التي في أول الباب، وهي قوله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجَّهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فَطَرَتَ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

وعن حذيفة عن قال: كان الناس يسألون رسول الله عن الخير، وأنا أسأله عن الشر مخافة أن يُدركني (١).....

=غيرت بالسبخ والماء فسدت، وصارت لا تنبت، وكذلك الإنسان إذا غيرت فطرته لا تقبل الخير لأنها غيرت وانحرفت؛ لهذا قال: (فأبواه يهودية لهودية أو ينصرانه أو يمجسانه): يعني أبواه يصرفانه إلى اليهودية أو النصرانية أو المجوسية، ولم يقل: (أو يسلمانه) لأن الفطرة هي الإسلام، وهو مولود على فطرة الإسلام. ففي هذا الحديث إشارة إلى السبب الذي يغير الفطرة والذي يكون في العادة الأبوين أو أحدهما.

ثم ضرب مثلاً بالشاة التي جدعت قرنها أو أذنها فقال: (كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء هل تحسون فيها من جدعاء؟ حتى تكونوا أنتم تجدعونها): يعني أن البهيمة تلد بهيمة (جمعاء) أي كاملة الخِلقة، سوية ليس فيها جدع، وهو قطع الأذن أو القرن، حتى يكون أهلها هم الذين يجدعونها، كذلك المولود يولد على الفطرة كاملاً، فإن غيرت الفطرة فهذا من تصرف المربين الذين يحرفون الفطرة ويغيرونها.

ثم قرأ أبو هريرة على : ﴿ فِطُرَتَ اللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ﴾ وهذا دليلٌ على أن الفطرة هي الإسلام.

(١) قول حذيفة ﷺ: (كان الناس يسألون رسول الله ﷺ عن الخير، وأنا=

=أسأله عن الشر مخافة أن يدركني): يرشدنا حذيفة الله الله ضرورة معرفة الشر، وعدم الاقتصار على تعلم الخير والصلاح فقط، وذلك لأن الاقتصار على تعلم الخير وعدم معرفة ما يضاده من الشر يعرض الإنسان للوقوع فيه، وقد قال الشاعر:

عرفت الشر لا للشر ولكن لتوقيه ﴿ ومن لا يعرف الخير من الشريقع فيه وهذا بخلاف ما ينادي به اليوم كثير من الجهال أو المضللين الذين يقولون: علّموا الناس التوحيد والصلاة وأعمال الخير، ولكن لماذا تعلموهم نواقض الإسلام والشرك وعقائد الجهمية والمعتزلة، ومن نحا نحوهم؟ لماذا لا تقتصرون على العقائد الصحيحة وتتركون العقائد الفاسدة؟

وهذا جهل وتضليل؛ لأنه لا يكفي تعلم العقائد الصحيحة، بل لا بد أن نعرف أيضاً العقائد الفاسدة والباطلة من أجل أن نتجنبها، ونجنبها أولادنا وإخواننا، ولهذا نجد العلماء ردوا على الجهمية والمعتزلة والمخالفين، ولو أنهم سكتوا عن أهل الضلال ولم يردوا عليهم لراجت أفكارهم وشبهاتهم.

وهذا حذيفة عن كان يسأل رسول الله عن الشر، ولم ينهه عن ذلك، بل أقرَّه وبيَّن له. فلا بد للمسلمين أن يكونوا على استعداد لمقاومة الشر لئلا يروج، لأن له دعاة حريصين على رواجه، ويزينونه بزخرف=

فقلت: يا رسول الله إنا كنا في جاهلية وشر، فجاءنا الله بهذا الخير فهل بعد هذا الخير من شر؟ قال: نعم. فقلت: وهل بعد هذا الشر من خير قال: نعم، وفيه دخن. قلت: وما دخنه؟ قال: قوم يستنون بغير سنتي ويهتدون بغير هديي، تعرف منهم وتنكر. قلت: فهل بعد هذا الخير من شر؟ قال: نعم، فتنة عمياء، ودعاة على أبواب جهنم، من أجابهم إليها قذفوه فيها) قلت: يا رسول الله، صفهم لنا...قال: قوم من جلدتنا، ويتكلمون بألسنتنا، قلت: يا رسول الله ما تأمرني إن أدركت ذلك؟ قال: تلزم جماعة المسلمين وإمامهم... قلت: فإن لم يكن لهم جماعة ولا إمام؟ قال: فاعتزل تلك الفِرُقُ كلها، ولو أن تعض على أصل شجرة، حتى يأتيك الموت وأنت على ذلك(١) أخرجاه(٢).....

<sup>=</sup>القول ويسمونه بأسماء مغرية ، فلو لم تُعرف هذه الشبهات والدعوات النضالة ، لأوشك أن يروج هذا على الناس ، ولذهبت السنة ، وراجت البدعة ، وهذا هو الحكمة من تعلم الخير وما يضاده من الشرحتى تسلم منه ، وهذا هو سبب سؤال حذيفة عن الشر.

<sup>(</sup>١) قوله: (إنا كنا في جاهلية وشر): يعني قبل الإسلام، من الكفر بالله=

=والقتل والنهب وإتيان الفواحش.

\_ (فجاءنا الله بهذا الخير): يعني بالإسلام لما فيه من الأمن والإيمان والطمأنينة وكل خير.

- (قال: فهل بعد هذا الخير من شر؟ قال نعم): يعني أن بعد الخير الذي جاء وهو الإسلام سوف يعقبه شر.

- (فقلت: فهل بعد هذا الشر من خير؟ قال: نعم، وفيه دَخَن): وذلك أن السر إذا حدث، فإن له أثراً في تغيير أخلاق الناس، وسلوكهم وعقائدهم.

وقوله: (فيه دَخَن): كناية عن عدم حصول الشيء على صوابه وما يُرجى، كما يرى الرائي من الصورة إذا حال الدخان بينه وبينها. اللذيل على النهاية في غريب الحديث والأثر. لعبد السلام بن علّوش، ص ١٦٦٤.

- (قلت: وما دخنه؟ قال: قوم يستنون بغير سنتي ويهتدون بغير هذا هديي تعرف منهم وتنكر): يعني أنه يعقب ذلك الشر خير، ولكن هذا الخير ليس خيراً صافياً، لأن القلوب حصل لها فساد بسبب الشر الذي أعقب الخير الأول. ثم بين النبي في دَخَنه بأنه: (قوم يستنون بغير سنتي، ويهتدون بغير هديي، تعرف منهم وتنكر): أي تعرف بعض قولهم وفعلهم وأنه موافق للإسلام والسنة، وتنكر بعض ذلك لأنه مخالف للكتاب والسنة؛ لأن هذا الخير ليس صافياً كما هو الخير الأول، إذ هو=

=خير فيه دخن.

\_ (قلت: فهل بعد هذا الخير من شر؟ قال: نعم، فتنة عمياء، ودعاة على أبواب جهنم من أجابهم إليها قذفوه فيها): قوله (فتنة عمياء) هذه في رواية أبي داود في سننه: ٤٢٤٦ وليست في الصحيحين.

قال العلماء: سماها فتنة عمياء، إمّا لأن الناس يدخلون في هذه الفتنة على غير بصيرة، وإمّا لأن هذه الفتن إذا وقعت وأراد الناس النجاة منها فإنهم لا يجدون منها مخرجاً، كما أن الأعمى يتغلق عليه الخروج من بعض الأمكنة. فهؤلاء إذا وقعت هذه الفتنة فإنها تكون فتنة يصعب الخروج منها.

(ودعاة على أبواب جهنم): هذا باعتبار المال؛ لأن هؤلاء الذين يدعون ليسوا واقفين الآن على أبواب جهنم ولكنهم يدعون، ومال من أطاعهم أن يدخل النار (من أجابهم إليها قذفوه فيها): أي قذفوه في النار لأنهم بلّغوه إياها النار بدعوتهم له، وهم لا يقولون له: تعال إلى جهنم، ولكن تعال إلى الجنة والخير، وإلى الجهاد في سبيل الله، والدعوة إلى الله، وخو ذلك، وهم في الواقع دعاة إلى جهنم من أجابهم قذفوه فيها.

\_ (قلت: يارسول الله، صفهم لنا، قال قوم من جلدتنا و يتكلمون بألستتنا). =قال العلماء \_ رحمهم الله \_ : يعني أنهم من هذه الأمة سواء كانوا مسلمين ثم كفروا، أو أنهم على الإسلام، ولكن عندهم تبديل و تغيير وظاهر حالهم أنهم مثلنا، ولهذا قال : (قوم من جلدتنا و يتكلمون بألسنتنا) والذي يظهر من الإنسان هو جلدته، فظاهرهم أنهم منّا ويتكلمون بألسنتنا، أي باللغة العربية وهنا تعظم المصيبة، عندما يأتي الشر من أبناء المسلمين.

(قلت: يا رسول الله، ما تأمرني إن أدركت ذلك؟ قال عليه الصلاة والسلام: تلزم جماعة المسلمين و إمامهم): هذا سؤال عن سبيل النجاة، فأجابه النبي على: (تلزم جماعة المسلمين وإمامهم): وجماعة المسلمين هم الذين اجتمعوا على الإمام فيلزمهم و يلزم إمام المسلمين وإن كان جائراً ظالماً فاسقاً، ولا يلتفت إلى هذه الفتن ودعاتها، فإن كان هناك جماعات متعددة وهنا جماعة على الحق فكن مع الجماعة التي على الحق ولهذا قال على: (وتفترق أمتي على ثلاث وسبعين ملة، كلهم في النار إلا واحدة قيل: من هي يا رسول الله؟ قال: ما أنا عليه وأصحابي) اصحيح سنن الترمذي: ١٢٦٤١.

فهذه هي الفرقة الناجية، وهي التي على ما كان عليه الرسول عليه وأصحابه. فلا يغتر أحد ببقية الفرق.

\_ (قلت: فإن لم يكن لهم جماعة ولا إمام؟ قال: فاعترل تلك=

=الفرق كلها ولو أن تعض على أصل شجرة حتى يأتيك الموت وأنت على ذلك): أي فإن كانوا متفرقين، ولم يجتمعوا، وليس لهم إمام قد بايعوه فماذا يفعل؟ قال: (فاعتزل تلك الفرق كلها...): أي يعتزل هذه الجماعات التي ليس لها إمام، لأنه إذا وجدت جماعات بلا إمام فإنه غالباً يؤول الأمر بينهم إلى الشجار، وتقع بينهم بينذ فتنة عمياء، ويقاتل الناس فيها تحت راية عمية، يعني يدخل في هذا القتال وهو لم يتبين له الحق مع أي الطائفتين، أو مع أي الجماعات.

- (قال: فاعتزل تلك الفرق كلها): يعني لا تنضم إلى واحدة منها ؛ لأنهم ليس لهم إمام.

- (قال: ولو أن تعض على أصل شجرة حتى يأتيك الموت وأنت على ذلك): أي تعتزل هذه الفتن، وتصبر على الاعتزال، حتى ولو آل الاعتزال لأن تعض على أصل شجرة، لأنه لا يجد شيئاً من شدة الفتن.

وقال بعض العلماء: عض الشجرة كناية عن الاستمساك بالعزلة، وترك هذه الفرق كلها؛ لأنهم ليسوا مجتمعين على إمام.

(١) أي البخاري في صحيحه: ٧٠٨٤، ومسلم في صحيحه: ٤٧٦٢.

وزاد مسلم (۱): (ثم ماذا؟ قال: ثم يخرج الدجال معه نهر ونار، فمن وقع في نهره، وجب فمن وقع في نهره، وجب وزره، ومن وقع في نهره، وجب وزره وحُطَّ أجره. قلت: ثم ماذا؟ قال: هي قيامُ الساعة)(٢)................

(۲) قوله: (ثم ماذا؟ قال: ثم يخرج اللجال معه نهر ونار...): من الفتن الشديدة التي تحصل في آخر الزمان وهي من علامات الساعة الكبرى خروج اللجال. وسمي اللجال من اللجل والكذب لكثرة كذبه، وهذا الرجل يظهر في اليهود، وهو الذي ينتظره اليهود ليخرج فيهم. معه فتنة عظيمة وهي صورة جنة، وصورة نار، فالنار التي معه هي الجنة، والجنة التي معه هي النار. وهذا دليلٌ على أن الإنسان لا يغتر بالزخرف، وفيه تحذير من الدعايات المضللة، وأن الإنسان لا يزهد في الحق، ولو أن الحق لبُس عليه، ووصف بالتأخر والرجعية والجمود فالحق هو الحق، والباطل هو الباطل، ولو وُصف بالتقدم والحضارة والرقي فهو باطل.

ولعظم فتنة الدجال كان الأنبياء كلهم يحذرون منه، وأشدهم تحذيراً نبينا محمد على الله عن أربع في كل صلاة في التشهد الأخير، منها: (ومن فتنة المسيح الدجال)، كما رغبنا في حفظ عشر=

<sup>(</sup>۱) هذه الزيادة ليست في اصحيح مسلما وإنما في اسنن أبي داود: ٤٢٤٤، وإسناده حسن.

وقال أبو العالية (١٠): (تعلموا الإسلام فإذا تعلمتموه فلا ترغبوا عنه، وعليكم بالصراط المستقيم فإنه الإسلام، .....

=آيات من سورة الكهف فقال: (من حفظ عشر آيات من أول سورة الكهف - وفي رواية من آخر سورة الكهف - عُصم من اللجال) اصحيح مسلم: ١٨٨٠، ١٨٨٠ ويحصل للمسلمين فتنة عظيمة عند خروج اللجال فيهم في آخر الزمان حتى ينزل عيسى النظمية المقتله ويريح المسلمين منه ومن شره.

وقد أورد الإمام محمد بن عبد الوهاب هذا الحديث هنا حديث حذيفة وقد أورد الإمام محمد بن عبد الوهاب هذا الحديث هنا حديث حذيفة على البين أن فضل الإسلام لا يناله إلا أهله المستمسكين به حقاً، ولهذا أمر النبي على الاستمساك به، كما حذر من الدعاة الذين يقفون على أبواب جهنم يدعون إليها، فمن استجاب لهم لم يكن من المقيمين أبواب جهنم يدعون إليها، فمن استجاب لهم لم يكن من المقيمين وجوههم للدين سواء التابع أو المتبوع، كما بين فيه النبي على طريق النجاة من الفتن وهو لزوم جماعة المسلمين وإمامهم، وذلك حتى يدرك فضل الإسلام، كما بين أيضاً ما يحتاجون إليه إلى قيام الساعة.

(۱) كلام أبي العالية ذكره اللالكائي في اشرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة ١٦٢/١ وفيه: (ولا تحرفوا الإسلام يميناً ولا شمالاً. وعليكم بسنة نبيكم والذي كان عليه أصحابه..).

ولا تتحرفوا عن الصراط يميناً ولا شمالاً وعليكم بسنة نبيكم، وإياكم وهذه الأهواء(١). انتهى......

(۱) هنا يوصي أبو العالية \_ وهو من أئمة التابعين \_ بأربع وصايا عظيمة : الوصية الأولى: الأمر بتعلم الإسلام حيث قال: (تعلموا الإسلام): أي

اعرفوه، فلا يكفي أن تقول أنا مسلم حتى تعرف الإسلام ومعناه وأركانه ونواقضه، حتى تكون على بصيرة من دينك. وفي هذا الحث على

تعلم العلم النافع، لأنه هو الحياة والنجاة بإذن الله.

الوصية الثانية: الثبات عليه، وعدم الرغبة عنه، حيث قال: (فإذا تعلمتموه فلا ترغبوا عنه) يعني إذا تعلمتم الإسلام، وعرفتموه فعليكم بالتمسك به، فلا يكفي أن يكون الإنسان عالمًا، يجب عليه أن يكون عاملاً بعلمه وإلا كان العلم وبالاً عليه، فاليهود كانوا علماء أحبار ولكن ضلوا وكفروا، فما يكفي مجرد العلم، بل لابد من التمسك بالحق والثبات عليه مع العلم، أي علم وعمل.

الوصية الثالثة: معرفة الصراط المستقيم، حيث قال: (وعليكم بالصراط المستقيم فإنه الإسلام، ولا تتحرفوا عن الصراط يميناً ولا شمالاً): والصراط المستقيم هو الذي ذكره الله تعالى في قوله: ﴿ آهَدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلمُستَقِيمَ ﴿ آهَدِنَا ٱلصِّرَاطَى مُستَقِيمًا =

=فَٱتَّبِعُوهُ ﴾ [الأنعام: ١٥٣].

فالصراط: هو الطريق. والمستقيم: هو المعتدل الذي ليس فيه انحراف أو ميل. فالله تعالى أمرنا أن نسأله أن يهدينا إلى هذا الصراط، وأن يعرفنا به، ويثبتنا عليه.

ما هو الصراط؟ الصراط هو الإسلام الذي جاء به الرسول على ويراد بالصراط: القرآن، ويراد به: الرسول على ، وكله صحيح.

فالواجب على المسلم إذا عرف الصراط أن يسير عليه، ويتمسك به، ولا يظن أنه سوف يسلم من الفتن والابتلاءات، فعليه بالصبر والثبات على الصراط، لأن هناك دعاة ضلالة يريدون أن يحرفوه عن الصراط المستقيم كما أخبر الله تعالى عن ذلك فقال: ﴿ وَلَا تَتَبِعُواْ ٱلسَّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلهِ ﴾ الأنعام: ١٥٣.

الوصية الرابعة: التحذير من الأهواء،حيث قال: (وعليكم بسنة نبيكم وإياكم وهذه الأهواء) وفي هذا الأمر بلزوم السنة وهي طريقة الرسول عليه هو وأصحابه في العقيدة والعمل، والحذر من مخالفته إلى ما أحدثه أهل الأهواء والبدع فإن كل بدعة ضلالة، وقد حذر الله على من مخالفته بقوله: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يَحُالِفُونَ عَنّ أُمْرِهِ مَ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابً أَلِيمً ﴾ النور: ٦٣.

كما فيه التحذير من موافقة هوى النفس المخالف للحق، وقد حذر الله عَجَلَّت =

تأمل كلام أبي العالية هذا ما أجله، واعرف زمانه الذي يحذر فيه من الأهواء التي من اتبعها فقد رغب عن الإسلام (١١)، .....

=من ذلك بقوله: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَٱعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ ۗ وَمَنْ أَضَلُ مِمْنِ ٱتَّبَعَ هَوَلهُ بِغَيْرِهُدًى مِّنَ ٱللَّهِ ۚ ﴾ القصص: ١٥٠.

فعلى المسلم أن يتبع الحق سواء وافق هواه أو خالفه؟ لأن العاقبة الحميدة في اتباع الحق.

وهذا كلام عظيم من أبي العالية ؛ لأنه مستمد من الكتاب والسنة.

(۱) يقول الإمام الشيخ محمد بن عبد الوهاب برايقة تعليقاً على كلام التابعي الجليل: (تأمل كلام أبي العالية هذا ما أجله، واعرف زمانه الذي يحذر فيه من الأهواء التي من اتبعها فقد رغب عن الإسلام): يعني اعرف الزمان الذي حذر فيه أبو العالية من الأهواء، وهو كان في زمن التابعين من خير القرون، الذين قال فيهم على: (خير الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم) اصحيح البخاري: ٢٦٥٦، وصحيح مسلم: ١٦٤١٩، فكيف بالقرون التي جاءت بعد ذلك فإن البدع والأهواء والشبهات أكثر، والفتن فيها أعظم، مما يدل على أن الأزمنة التي جاءت بعد زمن التابعين أحق بالتحذير من الأهواء فيها، لأنها أشد وأعظم.

\_ وكذلك إذا كان أبو العالية يحذر من الأهواء في ذلك الزمان مع قوة إيمان=

وتفسير الإسلام بالسنة (۱٬۱۰ وخوفه على أعلام التابعين وعلمائهم من الخروج عن السنة والكتاب، يتبين لك معنى قوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ وَرَبُّهُ وَ أَسِّلِم اللَّهِ وَالكَتَاب، وقوله: ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَاۤ إِبْرَهِ مُسْلِمُونَ وَيَعْقُوبُ رَبُّهُ وَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا

<sup>=</sup>أهله وصلابتهم في الحق، فأهل الأزمنة الذين جاءوا من بعدهم أحق بأن يحذروا من اتباع أهل الأهواء، وأن يخاف عليهم من عواقبها.

<sup>(</sup>۱) وقوله: (وتفسير الإسلام بالسنة): يعني واعرف تفسير الإسلام بالسنة فمن أسلم وجهه لله، ولكن لم ينقد للنبي فهو ليس بمسلم، وقد فهم أبو العالية بخالقه هذا المعنى، فكان يقول: (ما أدري أيّ النعمتين عليّ أعظم إذ أخرجني الله من الشرك إلى الإسلام، أو عصمني في الإسلام أن يكون لى فيه هوى) لشرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة ١/١٤٧١.

<sup>(</sup>۲) ثم قال: (وخوفه على أعلام التابعين وعلمائهم من الخروج عن السنة والكتاب): يعني واعرف خوف أبي العالية على أعلام التابعين وعلمائهم من الخروج على السنة والكتاب، إذا عرفت هذه الأشياء ـ عرفت الزمن=

وأشباه هذه الأصول الكبار التي هي أصل الأصول والناس عنها في غفلة (١)، .....

وكذا يتبين معنى قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَّةِ إِبْرَاهِ عَمَ إِلَّا مَن سَفِهُ نَفْسَهُ وَ هُ مِن خلال كلام أبي العالية عندما قال: (فإذا تعلمتموه فلا ترغبوا عنه) فإن قوله هذا يوافق هذه الآية في التحذير من الرغبة عن ملة الإسلام.

(۱) ثم قوله ، (وأشباه هذه الأصول الكبار التي هي أصل الأصول والناس عنها في غفلة): أي وأشباه هذه الأصول الكبار التي بينتها هذه الآيات، وجاءت في سياق أبي العالية ﷺ والناس أكثرهم في غفلة ، لا يقرأونها ولا يتعلمونها وإذا تعلموها قليلٌ من يعمل بها، وإذا عملوا بها قليلٌ من يثبت عليها، فالأمر يحتاج إلى استعانة بالله ﷺ وإلى اهتمام بالأمر ، فلا = يشبت عليها، فالأمر يحتاج إلى استعانة بالله ﷺ

وأما الذي يطلع على هذه النصوص التي تأمر بالاستمساك بالإسلام والسنة، وتحذر من البدع فلم يلتفت إليها، بل كان غافلاً عنها، يظن أن المخاطبين بها قوم آخرون كانوا فهلكوا وتوفاهم الله، ولا يظن أن نفسه=

<sup>=</sup> يثق الإنسان من نفسه، أو يأمن من الفتنة، بل يخاف الفتن ويتجنبها، ولا يكون إمعة مع الناس، بل يكون مع الحق دائماً وأبداً، فإذا بلغه شيء فإنه يعرضه على الحق، فإن وافقه فالحمد لله، وإن خالفه تركه.

<sup>(</sup>۱) ثم قال: (ويمعرفته يتبين معنى الأحاديث في هذا الباب وأمثالها. وأما الإنسان الذي يقرأها وأشباهها وهو آمن مطمئن أنها لا تناله، ويظنها في قسوم كانوا فبادوا. ﴿ أَفَأُمِنُواْ مَكْرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَسِرُونَ ﴿ ): يعني بمعرفة كلام أبي العالية تتبين معاني هذه الأحاديث التي في هذا الباب، فمن يقرأ هذه النصوص وأمثالها ويتفقه فيها، ويعمل بها فهو على طريق نجاة وسلامة.

وعن ابن مسعود على قال: خط لنا رسول الله على خطاً ثم قال: (هذا سبيل الله ـ ثم خط خطوطاً عن يمينه، وعن شماله ثم قال: هذه سبل على كل سبيل منها شيطان يدعو إليه(١)،...............

وقد نص العلماء على أن هذا الحديث يتضمن أصلين:

أحدهما: تحقيق ما جاء به النبي عظي تحقيقاً كاملاً.

ثانيهما: ترك معارضة ما جاء به النبي على بالشبهات، إما برأيه=

<sup>=</sup> مخاطبة بها فإن هذا نوع من أنواع المكر من الله تعالى بهم، ويكون حينئذ مستدرجاً إلى البدع والضلالات من حيث لا يشعر. ومكر الله حق وعدل ولا يمكر إلا بمن يستحق.

<sup>(</sup>۱) هذا الحديث يفسر قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَنذَا صِرَاطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُواْ ٱلسُّبُلُ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ، ﴾: فسر هذه الآية بمثال محسوس، حيث خط خطاً مستقيماً، ثم خط خطوطاً عن يمينه وشماله. فقال للمستقيم: هذا صراط الله، وقال للخطوط الأخرى: هذه سبل، على كل سبيل منها شيطان يدعو الناس إليها، ليخرج الناس من الصراط المستقيم إلى هذه السبل، هؤلاء هم دعاة الضلال، هم الذين من جلدتنا ويتكلمون بألسنتنا، وهم الدعاة الذين على أبواب جهنم؛ لأن هذه السبل تؤدي إلى جهنم، فهذا الحديث فيه تحذير من دعاة الضلال.

=أو برواية ؛ لأن الرواية أحياناً يُشبّه بها على النصوص المحكمة ، وذلك بأن الرواية إذا أردنا أن نستدل بها فلا بد أن نعرف ثبوتها ، وأن نعرف وجه دلالتها.

ب) ومن عارضها بحديث صحيح أوّله على غير التأويل الذي يوافق النصوص، أو أوّل نصاً من كتاب وسنة يخالف المعروف عن سلف هذه الأمة، وما تجتمع به النصوص فإنه يكون مشبها، ومن هنا قال العلماء حرحمهم الله -: أما النصوص المشتبهة فإنها ترد إلى النصوص المحكمة فإذا اشتبهت علينا نصوص وكانت دلالتها غير ظاهرة وجب علينا أن نردها إلى المحكمة ؛ لأن المحكم هو الذي يجب العمل به، وأما المتشابه فيرد إلى المحكم مع الإيمان بالله كال ورسوله عليه ، وأن الله ورسوله لا يقولان إلا حقاً وصلقاً.

فهذا الحديث أورده المؤلف في كتاب (فضل الإسلام) ليبين أن فضل الإسلام إنما يتحقق للمتبعين لما جاء به النبي على الذي سلم اتباعه من أن يكونوا متلبسين بالشبهات والبدع، فإذا حققوا ذلك دخلوا في قوله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجَّهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ﴾ وكانوا من المقيمين وجوههم للدين حنيفاً.

وقرأ: ﴿ وَأَنَّ هَلْذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱنَّبِعُوهُ ۖ وَلَا تَتَبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ الأنعام: ١٥٣. رواه أحمد والنسائي (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد في المسند: ٤١٤٢، بإسناد حسن، ولم أجده في النسائي، ولكن أخرجه الدارمي في سننه في اللقدمة: ٢٠٨، بإسناد حسنا-

باب ما جاء في غربة الإسلام وفضل الغرباء (۱)
وقول الله تعالى: ﴿ فَلَوْلَا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَتِلِكُمْ أُولُواْ بَقِيَّةٍ
يَهْوَنَ عَنِٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّنَ أَنجَيْنَا مِنْهُمْ ۗ (۱) إمود: ١١٦....

## وغربة الإسلام نوعان:

أ) غربة مطلقة: وهذه تكون في آخر الزمان بعد خروج الدجال، ونزول عيسى الله وقتله الدجال، فيرسل الله بعد ذلك ريحاً تقبض روح كل مؤمن ومؤمنة، فلا يبقى على ظهر الأرض من يقول الله الله، فعندئذ يكون الإسلام غريباً.

ب) غربة مقيدة: بزمان أو مكان أو شريعة من شرائع الإسلام، كما بين ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية بطلقة لأنه لا غربة مطلقة إلا في آخر الزمان لأن النبي على الحق الله وهم كذلك) اصحيح مسلم: ١٩٢٠.

(٢) وقول الله تعالى: ﴿ فَلَوَّلَا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَيْلِكُمْ ﴾ أي فهـ لا كـان مـن=

<sup>(</sup>۱) تقدم في أول الكتاب أن فضل الإسلام يكون أحياناً باعتبار زمانه، وأحياناً باعتبار مكانه، وأحياناً باعتبار حاله. وقد عقد الإمام عنين هذا الباب ليبين فضل الإسلام في زمان معين، أو مكان معين، أو حالة معينة ؛ لأن فضل الإسلام يتفاوت بحسب الزمان والمكان والحال.

وعن أبي هريرة على مرفوعاً: (بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما بدأ فطوبى للغرباء) (١) رواه مسلم (١) .....

=القرون من قبلكم من الأمم الخالية ﴿ أُولُواْ بَقِيَّةِ ﴾: أصحاب عقل وبعض العلماء يقول: ﴿ فَلَوْلَا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَتِلِكُمْ ﴾: يراد به النفي أي ما كان من القرون من قبلكم من ينهي عن الفساد.

﴿ يَنْهُونَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾: ينهون الناس عن الفساد في الأرض ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، ثم استثنى الله عَلَّق قلة منهم فقال: ﴿ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّنَ أَنْجَيْنَا مِنْهُمْ أَ ﴾: هؤلاء القليل الذين ينهون نجاهم الله عَلَّق وإذا كانوا قلة قليلة في فساد، فإنهم يكونون غرباء، وهذا وجه سياق المصنف لهذه الآية في باب غربة الإسلام.

وفي هذه الآية دليل أيضاً على أن من يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ينجو من عذاب الله، وأما الذي لا يأمر ولا ينهى فإنه يهلك ولو كان من الصالحين، ثم يبعثه الله على نيته، كما جاء في الحديث \_ يعني حديث أم سلمة مرفوعاً: (يعوذ عائذ بالبيت، فيبعث إليه بعث، فإذا كانوا ببيداء من الأرض، خُسف بهم. قلت: يا رسول الله فكيف بمن كان كارهاً؟ قال: يخسف به معهم، ولكنه يُبعث يوم القيامة على نيته) اصحيح مسلم: ١٢٨٨٢.

(١) قوله ﷺ: (بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما بدأ): يعني بدأ=

=الإسلام غريباً لما بعث الله تعالى نبينا محمد في وأمر بالنذارة فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّمُدَّيْرُ ﴾ قَمْ فَأَنذِرَ ﴾ المدنر: ١ - ١٦، قام وحده في ثم انضم إليه أبو بكر في وبلال في ولهذا لما سئل في: (من معك على هذا الأمر؟ قال: حر وعبد) ثم تتابع المسلمون واحداً واحداً، وهم على خوف وابتلاء، إلى أن أذن الله تعالى لهم بالهجرة إلى المدينة، فبدأ الإسلام غريباً، وسيعود غريباً في آخر الزمان، ويكون المتمسكون به غرباء مثل ما كانوا في مكة أول البعثة. وهذا الحديث خبر من الرسول في معناه التحذير مما يحصل في آخر الزمان، وفيه الحث على التمسك بالإسلام، ولو كان أهله قليلين مستضعفين.

يقول الشيخ صالح الفوزان \_ حفظه الله \_: (والآن الإسلام عاد غريباً، ولو كان الذين يدَّعون الإسلام يبلغون المليار، أو أكثر، لكن الإسلام الصحيح غريب بين الذين يدَّعون الإسلام، فكيف الكفار.

فالمسلم الصحيح غريب بين النين يدَّعون الإسلام، فليست العبرة بالكثرة، ولكن العبرة بالحقيقة، فالمسلمون الذين على مثل ما كان عليه الرسول على وأصحابه قليلون غرباء، حتى بين المسلمين). اهد.

وهذا مصداق لقول أبي بكر بن عياش \_ أحد أئمة السلف \_ إذ كان يقول: (السنة في الإسلام أعز من الإسلام في سائر الأديان) اشرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة للالكائي ١/٦٦١، أي أن المتمسكين بالسنة غرباء بين المسلمين=

=غير المتمسكين بها من سائر الطوائف والفرق وأهل الأهواء، وذلك لقلتهم، حتى إن الإمام سفيان الثوري كان يقول: (إذا بلغك عن رجل بالمشرق صاحب سنة وآخر بالمغرب فابعث إليهما بالسلام وادع لهما، ما أقل أهل السنة والجماعة) اشرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة للالكائي ١/١٤١. وكان يقول \_ أي سفيان الثوري وكان يقول \_ أي سفيان الثوري وكان يقول \_ أي سفيان الثوري والمناق والجماعة للالكائي ١/١٢٤ فهذا في فإنهم غرباء) اشرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة للالكائي ١/١٢٤ فهذا في زمانها، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

ثم رغّب النبي على المسلم في أن يكون مع الغرباء في آخر الزمان، حيث قال: (فطوبى للغرباء)، وطوبى: قيل هي شجرة في الجنة، يُعبَّر عن دخول الجنة بها، وقيل: هي اسم من أسماء الجنة، وقيل: هي الكلمة الطية.

وفي قوله على الغرباء): دليل على فيضل الغرباء، وأن إسلامهم أكمل من إسلام غيرهم.

وقد نبه شيخ الإسلام ابن تيمية في شرح هذا الحديث تنبيهات مهمة منها: 1 ـ لا يقتضي أن تكون الغربة شراً للمسلم، بل هو خير، لأن الله تعالى وعد أهلها بالأجر، ووعد أهلها بالسعادة.

٢ ـ أن غربة الإسلام لا تُجوِّز للعبد أن يترك تمسكه بالدين.

(٢) في اصحيحه: ١٣٧٠.

ورواه أحمد (۱) من حديث ابن مسعود وفيه: (ومن الغرباء؟ قال: (النّزّاع من القبائل) (۲). وفي رواية: (الغرباء الذين يصلحون إذا فسد الناس) (۳).....

قال ابن الأثير - في بيان معنى الحديث -: (طوبى للمهاجرين الذين هجروا أوطانهم في الله تعالى) النهاية في غريب الحديث ١/٥]. وهذا هو الوصف الأول للغرباء.

(٣) قوله على الذين يَصْلُحون إذا فسد الناس): أي يصبرون على الدين ولا ينظرون إلى فساد الناس فيتابعونهم، وكونهم يَصْلُحون بين الناس هذا يحتاج إلى صبر، وثبات، وفقه، ومعرفة بالأول. وهذا هو الوصف الثاني للغرباء، وهذا جزء من حديث أخرجه الإمام أحمد في المسند: ١٦٦٩ وإسناده ضعيف جداً بهذه السياقة، وقد رواه الإمام أحمد بنحوه بإسناد جيد من حديث سعد بن أبي وقاص في برقم (١٦٠٤)، ولفظه: (إن الإيمان بدأ غربياً، وسيعود كما بدأ، فطوبي يومئذ للغرباء إذا فسد الناس، والذي نفس أبي القاسم بيده ليأرزن الإيمان بين هذين المسجدين، كما =

<sup>(</sup>١) في اللسند: ١٣٧٨٤، وإسناده صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٢) قوله ﷺ: (النّزاع من القبائل): والنزاع: جمع نازع، وهو الذي ينتقل من أهله وعشيرته، وبلده إلى بلد آخر، فهو غريب عنهم.

وللترمذي (۱) من حديث كثير بن عبد الله، عن أبيه، عن جده: (طوبى للغرباء الذين يُصلحون ما أفسد الناس من سنتي) (۲)............

= تأرِزُ الحيَّةُ في جحرها).

- (۱) انظر ضعيف سنن الترمذي: ٢٦٣٠، وقال الألباني: ضعيف جداً، وقد حسنه الترمذي.
- (۲) قوله: (الذين يُصلحون ما أفسد الناس من سنتي): أي يكونون صالحين في أنفسهم، ويصلحون ما أفسد الناس بالدعوة إلى الله كالله والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتعليم الخير قدر استطاعتهم، فالله كال يقول: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ اهود: ١١١٧. ولم يقل: صالحون.

فمعنى مصلحون: يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، وأما إذا كانوا صالحين في أنفسهم وساكتين فإنهم يهلكون مع الهالكين، وتعمهم العقوبة في الدنيا، ثم يبعثون يوم القيامة على نياتهم.

وهذا هو الوصف الثالث للغرباء.

إذاً جاء في وصف الغرباء في الأحاديث ثلاثة أوصاف:

١ \_ النزاع من القبائل.

٢ ـ الذين يَصْلُحون إذا فسد الناس.

=٣ \_ الذين يُصلحون ما أفسد الناس.

ولفظ حديث الترمذي هو قوله على: (إن الدين ليأرزُ إلى الحجاز كما تأرزُ الحية إلى جحرها، ولَيعُقِلَنَّ الله الدين في الحجاز، مَعْقِلَ الأرويَّة من رأس الجبل، إن الدين بدأ غريباً، ويرجع غريباً، فطوبى للغرباء، الذين يُصلحون ما أفسد الناس من سنتي) اقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيحا ويشهد له حديث سعد بن أبي وقاص على في المسند، السابق برقم (١٦٠٤).

ومعنى يأرز \_ بكسر الراء \_ وقد تُضم: أي ينضم و يجتمع بعضه إلى بعض.

و(الحجاز): اسم مكة والمدينة، وما حواليهما من البلاد، وسميت حجازاً، لأنها حجزت: أي منعت وفصلت بين بلاد نجد والغور.

ومعنى (ليعقِلن): أي ليعتصمن: أي يمتنع بالحِجاز ويتخذ منه حصناً وملجاً.

و(الأرويَّة): الأنثى من المعز الجبلي. وهي: بضم الهمزة وتكسر، وتشدد الياء. والمعقل: مصدر بمعنى العقل.

والمعنى: أن الإسلام بدأ غريباً، وسيعود غريباً كما بدأ، وهو يأرز بين المسجدين \_ مسجد مكة ومسجد المدينة \_ كما تأرز الحية في جحرها، والمراد أن أهل الإيمان يفرون بإيمانهم إلى المدينة، وقاية بها عليه، أو لأنها وطنه=

وعن أبي أمية قال: سألت أبا ثعلبة ه فقلت: يا أبا ثعلبة ك م نقلت: يا أبا ثعلبة ك تقول في هذه الآية؟ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مَن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيّتُمْ ﴾ (١) المائدة: ١٠٥٥، ................

=الـذي ظهر وقـوي بها، وأن الـدين في آخر الزمـان عنـد ظهـور الفـتن واستيلاء الكفرة والظلمة على بلاد أهـل الإسـلام، يعود إلى الحجـاز كما بدأ منه.

وفي هذا تنبيه على أن نصرة الإسلام، والقيام بأمره يصير محتاجاً إلى الخروج عن الأوطان، والصبر على مشاق الغربة كما كان في أول الأمر. فأهل الله ولا يخالطونهم فأهل الله في الأول كانوا غرباء ينكرهم الناس، ولا يخالطونهم وكذا في الآخر، فطوبى للغرباء أولاً وآخراً الله ين يعملون بسنتي ويظهرونها بقدر طاقتهم). اهد لمؤلفات الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب، هامش ص ٩٩، ١٠٠، من مج ٣ قسم الحديث، وانظر: لمسند الإمام أحمد بن حنبل ص ٩٩، ١٠٠، من مج ٣ قسم الحديث، وانظر: لمسند الإمام أحمد بن حنبل

(۱) هذه الآية من سورة المائدة افتتحت بنداء الله ﷺ للمؤمنين وحث لهم. \_ومعنى قوله: ﴿ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ ۗ ﴾: أي ألزموا أنفسكم، واعتنوا بأمر أنفسكم أولاً.

\_ ومعنى قوله تعالى: ﴿ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمَّ ﴾: يعني أن ضلال=

قال: أما والله لقد سألت عنها خبيراً، سألت عنها رسول الله على فقال: (بل ائتمروا بالمعروف، وتناهوا عن المنكر(۱)،.....

=من ضل على نفسه ؛ لأن الله تعالى يقول : ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ ۚ ﴾ اللانعام : ١٦٤، فلا يُسأل أحدٌ عن عمل أحد ، وإنما يُسأل كل إنسان عن عمل نفسه : ﴿ وَلَا تُسْعَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ اللبقرة : ١٤١، ولكن عليكم بالدعوة إلى الله تعالى ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، فهذا واجب لأ يسقط بلليل الأدلة الأخرى الواردة في ذم من تركه ، كما قال تعالى عن بني إسرائيل : ﴿ لُعِنَ اللَّهُ مِنَ وَكُولُ مِنْ يَنِي إِسْرَاءِيلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُردَ وَعِيسَى بني إسرائيل : ﴿ لُعِنَ اللَّهُ مَا عَصُواْ وَّكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ وَاللهُ اللَّائِدَة : ٧٨ ـ ٢٧١.

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر باق إلى قيام الساعة، فليس معنى الآية إسقاطها كما يفهمه بعض الجهال أو المغرضين الذين يريدون أن يضربوا كتاب الله بعضه ببعض، وإنما معنى الآية: أنه لا يضرك ضلال غيرك إذا ضل، ولم يقبل الهداية، والموعظة والنصيحة، فأنت قد برئت ذمتك بالنصيحة، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فإن اهتدوا فهدايتهم لأنفسهم، وإن ضلوا فضررهم عليهم.

(١) قوله عن المنكر): كأن السائل فهم=

حتى إذا رأيتم شحاً مطاعاً، وهوى متبعاً ودنيا مؤثرة، وإعجاب كل ذي رأي برأيه، فعليك بنفسك، ودع عنك العوام (١)، .....

-من ظاهر الآية أن الإنسان لا يلزمه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وعليه أن يشتغل بإصلاح نفسه، فأرشده النبي على التزام الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

(۱) قوله: (حتى إذا رأيتم شحاً مطاعاً، وهوى متبعاً، ودنيا مؤثرة، وإعجاب كل ذي رأي برأيه، فعليك بنفسك ودع عنك العوام):

(شحاً مطاعاً): الشح: البخل مع الحرص، ومطاعاً: يعني أن نفس الإنسان تطاوعه على الشح.

(وهوى متبعاً): أي ليس عليه أثارة من علم لا من كتاب ولا من سنة ولا من عمل سلف هذه الأمة.

(ودنيا مؤثرة): أي مؤثرة على الآخرة.

(وإعجاب كل ذي رأي برأيه): سواء كان هذا الرأي صحيحا أو غير صحيح، ولكنه يكون مستمسكاً بهذا الرأي ولو تبين له فساده.

(فعليك بنفسك): قال العلماء: هذا هو الرخصة في ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، يعني إذا عم الفساد وطغى، وكانت الفتن، فإنه حينئذ يكون مشتغلاً بنفسه، لأنه في زمن فتنة، وحتى=

الله عليه في الفتنة عظيمة. فإن الخشية عليه في الفتنة عظيمة. فعليه بإصلاح نفسه.

(ودع عنك العوام): أي ودع عنك عامة الناس، وحينئذ يترخص له في ترك الأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر \_ كما ذكره أهل العلم \_..

(۱) قوله: (فإن من ورائكم أياماً الصابر فيهن مثل القابض على الجمر): يعني من بعدكم أياماً الصابر فيها على دينه مثل القابض على الجمر، لأنه يلحقه من الأذى والشدة، ما كأنه ممسك بجمرة، وهي تؤذيه، كناية عن شدة تمسكه بالدين.

(للعامل فيهن أجر خمسين رجلاً ...): يعني أجر العامل في زمن الغربة يتضاعف، ويكون موازياً لعمل خمسين رجلاً من الصحابة. وهذا ليس من باب تفضيل الغرباء الذين يأتون في آخر الزمان على الصحابة على الكن العمل في زمن الغربة يضاعف بأجر خمسين عملاً من أعمال الصحابة التي تقع مماثلة لعمل هذا، وأما فضل الصحابة من أعمال عملوه في الإسلام فهذا شيء آخر، لا يوازيهم غيرهم=

=في الفضل.

وبيَّن الشيخ صالح الفوزان \_ حفظه الله \_ سبب هذه المضاعفة فقال: (لأن السحابة كانوا مع الرسول على السلمون كثيرون، وأما هذا فهو غريب ومع هذا يتمسك بالدين، ويدافع عنه، مع أنه ليس له أنصار ولا أعوان، فلذلك حاز على هذا الأجر وصار في هذه المسألة خاصة أفضل من الصحابة \_ أي مسألة الصبر وقلة الأنصار والأعوان \_ والصحابة أفضل منه في أمور أخرى، في الصحبة والجهاد مع رسول الله على والهجرة، فهو أفضل منهم في خصلة، وهم أفضل منه في خصال). اه.

وفي هذا الحديث بيان لفضل العمل في وقت الغربة، وفيه فضل الغرباء. والعمل لا شك أنه من الإسلام، إذاً فالإسلام يتفاضل بعضه على بعض بالنسبة للأوقات، والأمكنة، والأحوال. ففضل الإسلام في وقت الغربة بيّنه النبي عليها في هذا الحديث، وبيّن أجر العاملين فيه.

- (٢) انظر ضعيف سنن أبي داود: ٤٣٤١. وقال الألباني: ضعيف، لكن فقرة أيام الصبر ثابتة.
- (٣) انظر ضعيف سنن الترمذي: ٣٠٥٨. وقال الألباني: ضعيف، لكن بعضه صحيح.

وروى ابن وضّاح (۱) معناه من حديث ابن عمر ولفظه: (إن من بعدكم أياماً الصابر فيها المتمسك بمثل ما أنتم عليه اليوم له أجر خمسين منكم. قيل: يارسول الله: منهم؟ قال: بل منكم)(۱).

ثم قال (٣): أنبأنا محمد بن سعيد، أنبانا أسد، قال: [نا] سفيان بن عينة عن أسلم البصري، عن سعيد أخي الحسن يرفعه، قلت

<sup>(</sup>١) في كتابه االبدع والنهي عنها برقم ١٨٨.

<sup>(</sup>۲) يقول الشيخ صالح الفوزان ـ حفظه الله ـ عند شرحه لهذا الحديث: (هذه الأيام التي يشتد فيها غربة الإسلام وقلة الأنصار، وكثرة الأعداء والمخذلين والمرجفين، والله أعلم أن هذه مبادئ لهذا الزمان، وقد يأتي زمان أشد من هذا، فالذي يثبت على دينه وجهاده ودعوته فإنه يكون كالقابض على الجمر من شدة ما يلقى من الناس، يحتاج إلى صبر شديد. وقوله: (عثل ما أنتم عليه): ما عليه الصحابة في فالذي يتمسك بالدين، ويثبت على طريقة الرسول في وأصحابه يكون من الفرقة الناجية، فيصبر على مخالفة الناس، وعلى لومهم وذمهم، بل يصبر على ما يناله منهم في نفسه وبدنه ؟ لأنه على الدين والحق). اهد.

<sup>(</sup>٣) أي ابن وضاح في كتابه البدع والنهي عنها برقم ١٨٩ وقال المحقق إسناده ضعيف.

لسفيان (۱): عن النبي على قال: نعم قال: (إنكم اليوم على بينة من ربكم تأمرون بالمعروف، وتنهون عن المنكر وتجاهدون في الله، ولم يظهر فيكم السكرتان: سكرة الجهل، وسكرة حب العيش وستحولون عن ذلك فلا تأمرون بالمعروف، ولا تنهون عن المنكر، ولا تجاهدون في الله وتظهر فيكم السكرتان، فالمتمسك يومئذ بالكتاب والسنة له أجر خمسين. قيل: منهم؟ قال: لا، بل منكم (۱)

ثم قال: (ولم يظهر فيكم السكرتان: سكرة الجهل، وسكرة حب العيش): لأن الجهل يأخذ بالعقل، وكذا حب العيش والطمع بالدنيا يأخذ بالعقل. (وستحولون عن ذلك): أي عن الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر والجهاد في الله.

(وستظهر فيكم السكرتان): أي سكرة الجهل، وسكرة حب العيش. (فالمتمسك يومئذ بالكتاب والسنة له أجر خمسين): يعني من الصحابة هي وهذا يوافق الحديث السابق، والذي فيه: (للعامل فيهن أجر=

<sup>(</sup>۱) (قلت لسفيان): القائل هو أسد بن موسى، يسأله هل هذا الذي ترويه حديثاً عن النبي عليه قال: نعم.

<sup>(</sup>٢) قوله: (إنكم اليوم على بينة من ربكم): يعني على علم، فتأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر، وتجاهدون في الله.

وله (۱) بإسناد عن المعافري قال: قال رسول الله على: (طوبى للغرباء الذين ايُمسَّكون بكتاب الله احين يُتْرَك، ويعملون بالسنة حين تُطْفَأ)(۱).

### = خمسین منکم).

وهذا يدل على فضل الغرباء، وفضل العمل في وقت الغربة، وفضل الاستمساك بالدين في زمن الغربة.

- (١) أي لابن وضاح في كتابه االبدع والنهي عنها برقم ١٦٦٩، وإسناده ضعيف.
  - (٢) المعافري هو بكر بن عمرو المعافري من التابعين، فالحديث مرسل.

وقوله: (طوبى للغرباء): هذا يوافق الحديث الأول الذي مر معنا. وقد ذكره الإمام محمد بن عبد الوهاب ﷺ؛ لأن فيه زيادة بيان لمعنى الغرباء، ولا شك أن هذه الآثار أو الأحاديث، وإن كان في أسانيدها مقال، إلا أنها مجتمعة تعطي قوة لأصل هذا الحديث، كما أن شواهدها من الكتاب والسنة تدل على أنها تصلح للاستشهاد بها.

وقوله: (الذين يُمسكون بكتاب الله حين يترك، ويعملون بالسنة حين تطفأ): أي أنهم يتمسكون بأنفسهم، ويُمسكون غيرهم بكتاب الله، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والتعليم، والدعوة إلى الله، كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِٱلْكِتَنبِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ إِنَّا لَا نُضِعُ أَجْرَ =

= ٱلصلِحِينَ ﴿ ﴾ الأعراف: ١٧٠].

فلا شك أن الذي يثبت على الدين عند الفتن والشرور، وانقلاب الناس ضده فهذا يُرجى له خير كثير، ولكن هذا نادر فأكثر الناس لا يصبر. وللحافظ ابن رجب رُجِّاللَّهُ رسالة قيمة في مسألة الغربة بعنوان: اجلاء الكربة في حال أهل الغربة.

\* \* \*

## باب التحذير من البدع<sup>(۱)</sup>

| عن العرباض بن سارية قال: (وعظنا رسول الله ﷺ موعظة             |
|---------------------------------------------------------------|
| بليغة وجلت منها القلوب، وذرفت منها العيون. قلنا: يا رسول الله |
| كأنها موعظة مودّع فأوصنا(٢)                                   |

(۱) عقد المؤلف عظائلته هذا الباب في آخر الكتاب ليحذر من البدع، لأنها من أخطر أعظم أسباب عدم إدراك الإنسان لفضل الإسلام كاملاً، ولأنها من أخطر الأشياء التي تقدح في إسلام العبد، ولا تجعله ينال فضل الإسلام كاملاً.

وإنما كانت في هذه الخطورة ؛ لأن الكفر يخشاه المسلمون ويتقونه غالباً والمعاصي كذلك يوجل منها المسلمون ولو عملوها، وأما البدع فإنها قد تسري في النفوس، من حيث إنهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً، ويتقربون إلى الله على بهذه البدع التي يُحرموا بها فضل الإسلام، وقد تؤول بهم إلى الخروج من الدين بالكلية \_ والعياذ بالله \_ وهم لا يشعرون.

(٢) قوله: (وعظنا رسول الله على موعظة .... فأوصنا): كان النبي الله يتخول أصحابه على بالموعظة فكانت موعظته بليغة ذرفت منها العيون ووجلت منها القلوب، وقيل أنها كانت بعد صلاة الفجر، ففهموا منها أنها وصية من رسول الله على ، وأن حياته أوشكت على النهاية، فطلبوا منه=

قال: (أوصيكم بتقوى الله ﷺ، والسمع والطاعة، وإن تأمر عليكم عدد)،

= الوصية ؛ لأن من عادة المودِّع الذي يريد السفر أو الموت أن يوصي أولاده من بعده، وهذه من عادة الأنبياء \_ على نبينا وعليهم أفضل الصلاة والتسليم \_ أنهم كانوا يوصون ذراريهم.

قال: (أوصيكم بتقوى الله، والسمع والطاعة، وإن تأمر عليكم عبد): فقوله: (أوصيكم بتقوى الله): كلمة جامعة لخصال الخير، يدخل فيها فعل الواجبات، وترك المحرمات؛ لأن هذا هو الذي يقى من عذاب الله. ومن تقوى الله (السمع والطاعة) لمن ولاه الله تعالى أمر المسلمين وإن كان فاسقاً، أو ظالماً، أو فاجراً ما لم يكن كافراً \_ وذلك لأنه بالسمع والطاعة لهم اجتماع الكلمة، وقوة الأمة، وإقامة الحدود، وإنصاف المظلوم، لهذا وجبت طاعتهم في غير معصية الله ﷺ والأعداء يريدون تقويض جماعة الإسلام، والقضاء على الإسلام، وذلك لأن الإسلام لا يصلح إلا بجماعة، والجماعة لا تقوم إلا بولاية، والولاية لا تقوم إلا بالسمع والطاعة، والأعداء لا يريدون ذلك حتى يسهل انقياد المسلمين لهم. قوله: (وإن تأمر عليكم عبد): وفي بعض الروايات: (عبداً حبشياً كأن رأسه زبيبة) فإنه تجب طاعته ؛ لأن ولى الأمر يُطاع لمنصبه ومكانته ، لا ينظر إلى شخصه وهيئته، وإنما يُنظر إلى منصبه العظيم الذي يتولاه فطاعته ليس=

وإنه من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، عَضُوا عليها بالنواجذ(١)، .......

النفعته هو، وإنما لمنفعة المسلمين ومصلحتهم، فهذا من باب الحث والتأكيد.

(۱) قوله: (وإنه من يعش منكم فسيرى اختلافاً.... النواجذ): هذا خبر معناه التحذير، فإن من طالت به الحياة من الصحابة فلي فسيرى اختلافاً كثيراً فهذا في عصر الصحابة فكيف بتطاول الزمن، وما يحصل فيه من الاختلاف والفِرق والأحزاب. لذا كانت وصيته فلي لنا عند الاختلاف هي التمسك بسنته وسنة الخلفاء الراشدين فقال: (فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي عضوا عليها بالنواجذ): المراد بسنته فلي هي طريقته، وسنة الخلفاء: طريقتهم لأن عملهم توطيد لسنة الرسول فلي وتثبيت لها.

وهذه الوصية العظيمة توافق قوله تعالى: ﴿ فَإِن تَنَنزَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْاَحِرْ ﴾ النساء: ١٥٩.

والخلفاء الراشدون هم الأربعة: (أبو بكر وعمر وعثمان وعلي الشخة أجمعين)؛ لأن الخلافة انتهت بعد مضي ثلاثين سنة من وفاة الرسول الخلافة ثلاثون سنة ثم يكون بعد ذلك=

# وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة(١).....

=مُلكاً) إسناده حسن االسنة لابن أبي عاصم: ١١٨٨.

فكان أول الملوك في الإسلام معاوية بن أبى سفيان ، وقد كان ملك رحمة كما نص عليه أهل العلم.

- (عضوا عليه بالنواجذ): النواجذ جمع ناجذة وهي الأضراس، فقد شبه الرسول عليه بالنواج في الفتن بالواقع في لجة البحر، فهذا لا ينجو من اللُجَّة إلا بحبل يعتصم به، ويمسك به حتى لا يغرق، ومن حرصه على الحبل يعض عليه بنواجذه، فلا يكفي بإمساكه بيديه، بل يعض عليه بأضراسه، وهــذا مــن شــدة الخطـر، وشــدة الحـرص علـى النجـاة كــذلك أنتم في أيام المحن ليس لكم نجاة إلا حبل السنة تمسكوا به، فإن انطلق فما لكم نجاة.

## (١) قوله: (وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة):

إياكم: كلمة تحذير، والمعنى: إياكم من مخالفة سنة الرسول وسنة الخلفاء فإنه يكون الخلفاء الراشدين، فما خالف سنة الرسول وسنة الخلفاء فإنه يكون من محدثات الأمور، وحذر منه الرسول وان كان أصحاب البدع يحسنونها ويقولون: هذا طاعة لله وتقرب إليه، فإنه لا ينفعهم، فلا يجوز التقرب إلى الله تعالى إلا بما شرع.

فالعمل لا يقبل إلا بشرطين:

قال الترمذي: حديث حسن صحيح (١).

وعن حذيفة على: (كل عبادة لا يتعبدها أصحاب محمد فلا تعبدها، فإن الأول لم يدع للآخر مقالاً، فاتقوا الله يا معشر القراء وخذوا طريق من كان قبلكم)(٢) رواه أبو داود (٢).....

(فإن كل بدعة ضلالة): هذا فيه رد على الذين يقسمون البدعة إلى بدعة حسنة ويدعة سيئة، بأن هذا التقسيم باطل؛ لأن فيه معاندة للرسول النبي قال: (كل بدعة ضلالة).

وقد أورد المؤلف عطفة هذا الحديث في هذا الباب (التحذير من البدع) لما اشتمل عليه من التحذير من البدع في قوله: (وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل بدعة ضلالة).

- (١) حديث صحيح أخرجه الترمذي في اصحيح سنن الترمذي: ٢٦٧٦.
- (٢) الأصل في الاتباع سنة النبي على الكن لما كان أعرف الناس بها هم صحابته على ، فهم الذين يروونها ، ويبينونها ، ويعملون بها فإن الأخذ بما يعمله الصحابة على هو أخذ بسنته على ، لأنهم أقرب الناس إليه ، =

<sup>-</sup>١- الإخلاص فما كان فيه شرك فإنه لا يقبل.

٢ \_ المتابعة فما كان فيه مخالفة فإنه بدعة لا يقبل.

ومعنى المحدثات: المبتدعات المخالفة للسنة.

=ولذلك أثنى الله تعالى على أتباعهم بقوله: ﴿ وَٱلسَّنبِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَنجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنٍ ﴾: أي بعلم ومعرفة لمديهم وسنتهم، لا بجهل وغلو وإفراط أو تفريط، بل بإحسان يتقنون الاقتداء بالصحابة من المهاجرين والأنصار، ثم قال: ﴿ رَّضِيَ ٱللَّهُ عَنَّهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدٌ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَاۤ أَبَدًا ۚ ذَٰ لِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ التوبة: ١٠٠١، فالصحابة عَصْلًا حُجة إذا عملوا عملاً فهو من سنة الرسول عِلَيْكُ ، وأما من جاء بعدهم فإنه يخطئ ويصيب وقد حث ابن مسعود ﴿ ﴿ اللَّهُ على الاقتداء بصحابة رسول الله ﷺ فقال: (من كان مستنا فليستن بمن قد مات، فإن الحيّ لا تؤمن عليه الفتنة، أولئك أصحاب محمد عليه كانوا أفضل هذه الأمة وأبرها قلوباً، وأعمقها علماً، وأقلها تكلفاً قوم اختارهم الله الصحبة نبيه على وإقامة دينه، فأعرفوا لهم فضلهم، واتبعوهم في آثارهم، وتمسكوا بما استطعتم من أخلاقهم ودينهم، فإنهم كانوا على الهدى المستقيم) امنهاج السنة لابن تيمية: ١٦٦٦١.

وقوله: (فاتقوا الله يا معشر القراء): يريد العلماء؛ لأنه في ذلك الوقت القراء هم العلماء، لأنهم كانوا لا يتجاوزون عشر آيات حتى يتعلموا معانيهن، والعمل بهن، بخلاف قراء آخر الزمان فهم ليسوا فقهاء، بل مجرد قراء يقرأون القرآن و يحفظونه مجوداً فحسب.

(٣) لم أقف عليه في اسنن أبي داودا.

وقال الدارمي (۱): أخبرنا الحكم بن المبارك، أنبأنا عمر بن يحيى قال: سمعت أبي يحدث عن أبيه قال: (كنا نجلس على باب عبدالله بن مسعود قلم قبل صلاة الغداة فإذا خرج مشينا معه إلى المسجد (۱) فجاءنا أبو موسى الأشعري فقال: أخرج إليكم أبو عبدالرحمن بعد؟ قلنا: لا، فجلس معنا حتى خرج، فلما خرج قمنا إليه جميعاً فقال له أبو موسى: يا أبا عبد الرحمن إني رأيت في المسجد آنفاً أمراً أنكرته ولم أر والحمد لله إلا خيراً، قال: فما هو؟ فقال: إن عشت فستراه.

قال: رأيت في المسجد قوماً جِلقاً جلوساً ينتظرون الصلاة، في كل حلقة رجل وفي أيديهم حصى، فيقول: كبروا مائة، فيكبرون مائة، فيقول: هللوا مائة فيهللون مائة،

<sup>(</sup>١) في اسننه: ٢١٠ بإسناد جيد.

<sup>(</sup>۲) قوله: (كنا نجلس على باب عبد الله بن مسعود..... إلى المسجد): هذا من تقدير السلف لأهل العلم، كانوا يحرصون على الأخذ منهم، والمشي معهم، ومجالستهم، وقد كان ابن مسعود هذه مفتياً ومعلماً وقاضياً وكان أبو موسى الأشعري أميراً على الكوفة آنذاك.

ويقول: سبحوا مائة، فيسبحون مائة، قال: فماذا قلت لهم؟ قلت: ما قلت لهم شيئاً انتظار رأيك، أو انتظار أمرك(١٠).

قال: أفلا أمرتهم أن يعدوا سيئاتهم، وضمنت لهم أن لا يضيع من حسناتهم شيء؟ ثم مضى، ومضينا معه حتى أتى حلقة من تلك الحِلَق، فوقف عليهم فقال: ما هذا الذي أراكم تصنعون؟ قالوا: يأبا عبد الرحمن حصى نعد به التكبير والتهليل والتسبيح، قال: فعدوا سيئاتكم فأنا ضامن أن لا يضيع من حسناتكم شيء (١)..........

<sup>(</sup>۱) قوله: (فقال: أخرج إليكم أبو عبد الرحمن.... انتظار أمرك): أصل التهليل والتكبير والتسبيح مشروع، لكن جعله على هذه الصفة يتحلقون حلقاً، ويتجمعون على الذكر الجماعي، وعندهم واحد يقول لهم: سبحوا مائة، كبروا مائة....الخ، وهم يعدون بالحصى. هذه الصورة بدعة لم يفعلها الرسول على، ولا أمر بها، وكل بدعة تؤول إلى شر، وقد جاء في آخر هذه القصة حيث صار هؤلاء مع الخوارج يُقاتلون المسلمين، فال بهم الابتداع إلى الخروج على ولاة أمر المسلمين.

<sup>(</sup>۲) قوله (أفلا أمرتهم أن يعدوا سيئاتهم .... من حسناتكم شيء): والمعنى أن هذا العدّ بدعة ، هل تعد أنت على الله ، والله تعالى لا يخفى عليه شيء ولكن أنت عليك أن تعد سيئاتك وتتوب منها ، وأما الحسنات فاعملها=

ويحكم يا أمة محمد، ما أسرع هلكتكم، هؤلاء صحابة نبيكم على متوافرون، وهذه ثيابه لم تُبْلُ، وآنيته لم تُكُسَر، والذي نفسي بيده إنكم لعلى ملة هي أهدى من ملة محمد، أومفتتحو باب ضلالة (۱)؟...

= ولا تعددها فتقول: أنا سبحت مائة، أو ألف ونحو ذلك؛ لأن هذا من الرياء، ومن البدع؛ لأنه لم يرد في السنة أن الإنسان يحصي عمله أو يحصي حسناته، وإنما الذي ورد هو الذكر المقيد بعدد معين في أدبار الصلوات، وفي أذكار الصباح والمساء، ونحو ذلك، وأما ما جاء مطلقاً فلا يحدد بعدد، والله أعلم.

(۱) قوله: (ویککم یا أمة محمد... أومفتتحو باب ضلالة): وذلك لأن ابن مسعود و توفي عام ۳۲ه وعامة أصحاب النبي هم موجودون ومنهم عثمان، وعلي، وسعد، والزبير، وعبد الرحمن بن عوف، وسعيد ابن زيد ف، وهؤلاء من العشرة المبشرين بالجنة، وغيرهم من أصحاب النبي كابن عباس، وأبي هريرة وجابر بن عبد الله على جميعاً كانوا متوافرين بين أظهرهم، ومع ذلك فعلوا هذه البدعة دون أن يسألوا لذا أنكر عليهم ابن مسعود له لعلمه أن هذا ليس من سنة النبي ولم يكن عند أبي موسى الأشعري ه علم فتوقف، حتى سأل ابن مسعود ه.

قالوا: والله يا أباعبد الرحمن، ما أردنا إلا الخير، قال: وكم من مريد للخير لن يصيبه (۱). إن رسول الله على حدثنا أن قوماً يقرؤون القرآن لا يجاوز تراقيهم، وأيم الله لعل أكثرهم منكم ثم تولى عنهم (۱)).

فقال عمرو بن سلمة ﷺ: رأينا عامة أولئك الجِلَق يُطاعنونا يوم النهروان مع الخوارج<sup>(۲)</sup>. هذا آخر ما تيسر.

<sup>(</sup>۱) قوله: (قالوا والله يا أبا عبد الرحمن ما أردنا إلا الخير.... لن يصيبه): يعني أن مجرد النية أو إرادة الخير لا تبرر البدعة ، فالبدعة شر، وإن كانت نية صاحبها وقصده حسناً ، فهذا لا يبرر البدعة حتى يكون العمل موافقاً للكتاب والسنة.

<sup>(</sup>Y) قوله: (إن رسول الله على حدثنا أن قوماً يقرؤون القرآن.... ثم تولى عنهم): ثم ذكر ابن مسعود كل حديث الخوارج الذين يغلون في الدين ويعملون من غير دليل أو فقه، ويقرأون القرآن من غير فهم له، ويجتهدون من عند أنفسهم، ويارائهم من غير أن يتفقهوا في دين الله. فهذه طريقة الخوارج، فتوقع الله أن هولاء الذين في المسجد سيؤولون إلى منهج الخوارج، وصاروا منهم بالفعل، وذلك لأن البدعة تجر إلى الشر.

لذا قال: (وأيم الله لعل أكثرهم منكم، ثم تولى عنهم)، وهذا يدل على فقهه ﷺ، وقوته في الحق.

<sup>(</sup>٣) فقال عمرو بن سلمة على: (رأينا عامة أولئك الحلق يطاعنونا يوم=

=النهروان مع الخوارج): والنهروان: موقعة جرت بين علي الخوارج، ونصر الله أمير المؤمنين عليهم، وقتل منهم مقتلة عظيمة وكانت بالعراق فهؤلاء الذين أخذوا بهذه البدعة الصغيرة، والتي ما أرادوا بها إلا الخير، والاجتماع على الذكر، ولكن على غير هدى، جرَّهم ذلك إلى أن يكونوا مع الخوارج، كما توقع ابن مسعود .

### وهذا فيه التحذير من البدع من جهات:

الأولى: أن عمل المبتدع لا يقبل ولا يرفع إلى الله على المنها البدعة ـ ليست على هدى ، فيكون عمله هذا هباء منثوراً ، بدليل قوله على : (فعدوا ليقرأون القرآن لا يجاوز تراقيهم) ، وقول ابن مسعود على : (فعدوا سيئاتكم).

الثانية: أن البدع لا يستهان بها ولو كانت صغيرة، لأنها قد تؤول بصاحبها إلى البدع الكبيرة.

ونختم هذا الباب ببيان أسباب نشوء البدعة كما ذكرها الشيخ صالح آل الشيخ \_ حفظه الله \_ في معرض شرحه لكتاب أصول الإيمان حيث ذكر أن أسباب نشأة البدع:

1- الجهل: فالبدعة يُنشئها الجهل بالسنة - وإلا فالسنة كافية - حيث ينشئ عبادة يتعبدها، فيصير إلى البدعة لأجل جهله.

٢ \_ الهوى: وهو من أعظم أسباب حدوث البدع في هذه الأمة =

=فالخوارج والمرجئة والقدرية عندهم أهواء مع الجهل والتأويل.

٣ \_ إرادة الخير: فيكون عنده جهل مع رغبة في الخير كما فعل هؤلاء أصحاب الحلق، وقد رد ابن مسعود على هذه الشبهة \_ إرادة الخير \_ بأبلغ رد عندما قال: (كم من مريد للخير لن يصيبه).

٤ - الغلو: وهو مجاوزة الحد المأذون به، إما في المسائل العلمية أو العملية فمن جاوز الحد المشروع فإنه لا يؤمن عليه الصيرورة إلى البدعة فهؤلاء أصحاب الحلق غالوا في الأذكار إلى أن خرج بهم إلى البدعة. والغلو من أعظم أسباب ترك السنة والأخذ بالبدع.

张 张 张

#### الغاتبة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وبفضله ننال المكرمات والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه حتى الممات... أما بعد:

فإنه من فضل الله تعالى ومنته علينا أن يسر لي الوقوف على هذا الكتاب القيم، وسماع شروح العلماء له، وتلخيصها عبر تلك الصفحات السابقة، وهذا جهد المقل، وعمل المخل، فإن أحسنت فمن الله تعالى تفضلاً وكرماً، وإن أسأت فمن نفسي ومن الشيطان وأسأل الله تعالى أن يتجاوز عني بعفوه إنه سميع مجيب.

وحتى تكتمل الفائدة، ويستطيع القارئ الكريم أن يقف على مقاصد الكتاب ألخص هنا هذه المقاصد في النقاط التالية:

- (١) أن كتاب آفضل الإسلام كتاب منهجي ودعوي، فهو يبين لنا منهج أهل السنة والجماعة في العمل والدعوة.
- (٢) بيان فضل الإسلام باعتبار الزمان والمكان والحال، وفضل الله تعالى علينا بهذا الدين، ووجوب شكره حق الشكر.

- (٣) أن الدخول في الإسلام ليس بالانتساب فقط، بل بتحقيق شرائع الدين التي أمر الله بها، سواء في الواجبات والمستحبات أو التي نهى عنها من المحرمات والمكروهات، حتى يكون ممتثلاً لقوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ آدَخُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ كَالَّهُ ﴾ البقرة: ٢٠٨].
- (٤) لكي نحقق هذا الدين تحقيقاً كاملاً لا بد أن نتعلم ما هو تفسير الإسلام، وما يتناوله من حق الله تعالى، وحق رسوله وما يدخل تحت ذلك من حق المسلمين عامة، وحق ولاة الأمر خاصة، ونحو ذلك مما جاء بيانه في هذا الكتاب.
- (٥) بيان أن هذا الدين كامل لا يحتاج إلى أي مذهب، أو دين آخر بل هو مستغن بالكتاب والسنة عن كل ما سواه.
- (٦) التحذير بما يفرق الأمة من الأسماء والشعارات والألقاب التي فتكت بجسم الأمة، ولا تزال حتى ترجع إلى المورد العذب الزلال وهو ما كان عليه الرسول والمحابه في العقيدة والعمل.
- (٧) التحذير من خطر البدع، وأنها أشد من الكبائر. وحسبك

دليلاً على خطورتها نهاية السوء التي يؤول إليها المبتدع دنيا وآخرة، من ذلك:

أ) أن عمله مردود.

ب) أن التوبة محجوبة عنه ما برح مقيماً على بدعته.

ج) لا يرد الحوض يوم القيامة.

د) أن عليه إثم من عمل ببدعته إلى يوم القيامة.

ه) أن صاحب كل بدعة ملعون لقوله على: (من أحدث فيها حدثاً أو آوى محدثاً فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين...).
و) أن صاحب كل بدعة لا يزداد من الله إلا بعداً، لحديث: (يمرقون من الدين ثم لا يعودون).

- (A) أن الثبات على هذا الدين حتى الممات أعظم ما يجب الصبر عليه، والاستعانة بالله على تحقيق ذلك، ولا يكون فضل الإسلام كاملاً إلا لمن كان على ذلك.
- (٩) ضرورة تعلم التوحيد وما يضاده من أنواع الشرك، وأنواع الردة، ونواقض الإسلام؛ حتى لا يقع فيها المسلم وهو غافل ويصير في الآخرة مع الخاسرين وهو لا يعلم عياذاً بالله ...

- (١٠) التحذير من دعاة الضلالة، وعدم الاغترار بالكثرة فإن الحق يُعرف بالاتباع وليس بالكثرة.
- (١١) الحذر من الأمن من مكر الله تعالى، فالمؤمن الفطن هو الذي ينزل جميع هذه النصوص على نفسه فيكون دائماً متيقظاً ومشمراً من الوقوع في البدع والمعاصي، حتى لا يقع فيما وقع فيه الغافلون.
- (١٢) الحرص على التمسك بهذا الدين شريعة وعقيدة في زمن الغربة هذا، والدعوة إليه، لما جاء في فضل العمل في زمن الغربة، وفضل الغرباء.

هذا وأسأل الله العظيم بأسمائه الحسنى وصفاته العلا أن يجعلنا من المتمسكين بكتابه، وسنة نبيه على والذابين عن هذا الدين، وأن يسقينا من حوض نبيه على شربة هنيّة لا نظماً بعدها أبداً، وأن يرزقنا الثبات على الدين حتى الممات هو وليّ ذلك والقادر عليه.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### وكتبته

حنان بنت علي بن محمد اليماني

وفرغت منه في اليوم الثاني والعشرين من شهر ذي الحجة لعام خمسة وعشرين واربعمائة وألف من الهجرة النبوية



### فهرس المصادر والمراجع

- (١) القرآن الكريم.
- (۲) الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية ومجانبة الفرق المذمومة ـ الشيخ الإمام أبو عبدالله عبيد الله بن محمد بن بطة العكبري الحنبلي ـ تحقيق: رضا بن نعسان معطى ـ الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ ـ ١٩٨٨م ـ دار الراية ـ الرياض.
- (٣) الأحاديث المختارة ـ الإمام ضياء الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد بن أحمد المقدسي ـ تحقيق: أ.د. عبد الملك بن عبد الله بن دهيش ـ الطبعة الرابعة الرابعة ١٤٢١هـ ـ ١٠٠١م ـ دار خضر ـ بيروت ـ لبنان.
- (٤) إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل الشيخ محمد ناصر الدين الألباني الطبعة الثانية ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م المكتب الإسلامي بيروت لنان.
- (0) الاستذكار الإمام الحافظ أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر الأندلسي تحقيق: د. عبد المعطي أمين قلعجي الطبعة الأولى ١٤١٤هـ الأندلسي تحقيق الرسالة دمشق بيروت.
- (٦) الاستيعاب في بيان الأسباب ـ سليم بن عيد الهلالي، ومحمد بن موسى آل نصر ـ الطبعة الأولى ١٤٢٥هـ ـ دار ابن الجوزي ـ المملكة العربية السعودية.
- (٧) الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير ـ د. محمد بن محمد أبو شهبة ـ الطبعة الرابعة ٨ ١٤ هـ ـ مكتبة السنة ـ القاهرة.

- (A) إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان الإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية تحقيق: محمد حامد الفقي الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ ١٩٨٦م دار الكتب العلمية بيروت لبنان.
- (٩) اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم ـ شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحريم العقل ـ الطبعة الأولى عبد الحريم العقل ـ الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ ـ مكتبة الرشد ـ الرياض.
- (١٠) البدع والنهي عنها الإمام الحافظ محمد بن وضاح القرطبي تحقيق ودراسة: عمرو عبد المنعم سليم الطبعة الأولى ١٤١٦هـ مكتبة ابن تيمية القاهرة.
- (١١) التحفة العراقية في الأعمال القلبية ـ شيخ الإسلام تقي الدين أحمد بن تيمية ـ تحقيق: د. يحيى بن محمد الهنيدي ـ الطبعة الأولى ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠٠م ـ مكتبة الرشد ـ الرياض.
- (۱۲) تحكيم القوانين ـ العلامة المحدث محمد بن إبراهيم بن عبد اللطيف آل الشيخ ـ الطبعة الثالثة ١٤١١هـ.
- (١٣) تفسير الطبري ـ الإمام أبو جعفر محمد بن جرير الطبري ـ الطبعة الأولى ١٤١٢هـ ـ ١٤١٠ مـ دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ لبنان.
- (١٤) تفسير القرآن العظيم ـ الإمام الحافظ أبو الفداء إسماعيل بن كثير القرشي ـ الطبعة السادسة ١٤١٣هـ ـ ١٩٩٣م ـ دار المعرفة ـ بيروت ـ لبنان.
- (١٥) التفسير القيم الإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية جمعه: محمد أويس الندوي حققه: محمد حامد الفقي الطبعة ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م دار الفكر بيروت لبنان.

- (١٦) التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ـ الإمام الحافظ أبو عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر الأندلسي ـ تحقيق: أ. مصطفى بن أحمد العلوي، و أ. محمد عبد الكبير البكري. ط. د ـ مكتبة ابن تيمية ـ المركز الإسلامي ـ القاهرة،
- (۱۷) التمهيد لشرح كتاب التوحيد الذي هو حق الله على العبيد ـ الشيخ صالح بن عبد العزيز آل الشيخ ـ الطبعة الأولى ١٤٢٣هـ ـ ٢٠٠٢م ـ دار التوحيد ـ الرياض.
- (١٨) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ـ الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي ـ تحقيق: محمد زهري النجار ـ طبع ونشر الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد ٤٠٤هـ.
- (١٩) جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم ـ الإمام الحافظ أبو الفرج عبد الرحمن بن شهاب الدين البغدادي الدمشقي، الشهير بابن رجب ـ تحقيق: شعيب الأرناؤوط، وإبراهيم باجس ـ الطبعة الأولى 1131هـ ـ 1991م ـ مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
- (٢٠) حصول المأمول بشرح ثلاثة الأصول ـ الشيخ عبد الله بن صالح الفوزان ـ الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ ـ ١٩٩٩م ـ مكتبة الرشد ـ الرياض.
- (٢١) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصفهاني ط. د دار الكتب العلمية بيروت لبنان.
- (٢٢) الذيل على النهاية في غريب الحديث والأثر أبو عبد الله عبد السلام بن محمد عمر علوش الطبعة الأولى ١٤١٧هـ ١٩٩٧م دار ابن حزم بيروت لنان.

- (٢٣) الزهد الإمام أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني تحقيق : محمد السعيد بسيوني زغلول الطبعة الأولى ٢٠١٦هـ ١٩٨٦م دار الكتاب العربي بيروت لبنان.
- (٢٤) سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها ـ الشيخ محمد بن ناصر الدين الألباني ـ الطبعة الثالثة ٣٠٤ ١هـ ـ ١٩٨٣ م ـ المكتب الإسلامي ـ بيروت ـ دمشق.
- (٢٥) السنة الحافظ أبو بكر عمرو بن أبي عاصم الشيباني ومعه ظلال الجنة في تخريج السنة الشيخ محمد ناصر الدين الألباني الطبعة الأولى ١٤٠٠هـ مخريج السنة المكتب الإسلامي بيروت دمشق.
- (٢٦) سنن أبي داود الإمام الحافظ أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني ومعه كتاب معالم السنن للخطابي إعداد: عزت عبيد الدعاس، وعادل السيد الطبعة الأولى ١٣٨٨هـ ١٩٦٩م دار الحديث بيروت لبنان.
- (۲۷) سنن الترمذي الجامع الصحيح الهمام أبو عيسى محمد بن عيسى الترمذي تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر ط. د دار الكتب العلمية بيروت لنان.
- (٢٨) سنن الدارمي الإمام الحافظ عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي تحقيق: فواز أحمد زمرلي، وخالد السبع العلمي الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م دار الريان القاهرة.
- (٢٩) سير أعلام النبلاء الإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م مؤسسة الرسالة بيروت.

- (٣٠) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة ـ الإمام أبو القاسم هبة الله بن الحسن ابن منصور اللالكائي ـ تحقيق: د. أحمد سعد حمدان ـ ط. د ـ دار طيبة ـ الرياض.
- (٣١) شرح السنة الإمام أبو محمد الحسين بن مسعود الفراء البغوي تحقيق وتعليق: شعيب الأرناؤوط، ومحمد زهير الشاويش الطبعة الأولى ١٣٩٠هـ وتعليق: المكتب الإسلامى بيروت لبنان.
- (٣٢) شرح صحيح مسلم الإمام يحيى بن شرف النووي ضبط النص: محمد فؤاد عبد الباقي الطبعة الأولى ١٤١٥هـ ١٩٩٥م دار الكتب العلمية بيروت لبنان.
- (٣٣) الشريعة ـ الإمام المحدث أبو بكر محمد بن الحسين الآجري ـ تحقيق: د. عبد الله ابن عمر الدميجي ـ الطبعة الأولى ١٤١٨هـ ـ ١٩٩٧م ـ دار الوطن ـ الرياض.
- (٣٤) الشيخ محمد بن عبد الوهاب، عقيدته السلفية ودعوته الإصلاحية وثناء العلماء عليه الشيخ أحمد بن حجر آل بن علي أمر بطبعه جلالة الملك فيصل بن عبدالعزيز آل سعود الطبعة الثانية ١٣٩٥هـ مطبعة الحكومة بمكة.
- (٣٥) صحيح البخاري الإمام أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري ضبطه ورقمه: د. مصطفى أديب البُغا الطبعة الخامسة ١٤١٤هـ ١٩٩٣م دار ابن كثير دمشق بيروت.
- (٣٦) صحيح الترغيب والترهيب الشيخ محمد ناصر الدين الألباني الطبعة الأولى ١٣٦) محتبة المعارف الرياض.
- (٣٧) صحيح سنن ابن ماجة الشيخ محمد ناصر الدين الألباني الطبعة الثانية 18٠٨ هـ ١٩٨٧ م المكتب الإسلامي بيروت.

#### — إعلاه الانام بشرج كناب فضل الأسلام

- (٣٨) صحيح سنن أبي داود الشيخ محمد ناصر الدين الألباني الطبعة الأولى ١٤٠٩ هـ ١٩٨٩م المكتب الإسلامي بيروت.
- (٣٩) صحيح سنن الترمذي الشيخ محمد ناصر الدين الألباني الطبعة الأولى ١٩٨٨ م المكتب الإسلامي بيروت.
- (٤٠) صحيح مسلم الإمام أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري وقف على طبعه: محمد فؤاد عبد الباقي ط. د دار الكتب العلمية بيروت لنان.
- (٤١) ضعيف سنن أبي داود الشيخ محمد ناصر الدين الألباني الطبعة الأولى ١٤١٢هـ - ١٩٩١م - المكتب الإسلامي - بيروت.
- (٤٢) ضعيف سنن الترمذي الشيخ محمد ناصر الدين الألباني الطبعة الأولى (٤٢) معيف سنن الترمذي المكتب الإسلامي بيروت دمشق.
- (٤٣) الطرق الحكمية في السياسة الشرعية الإمام أبو عبد الله محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية ط. د دار الكتب العلمية بيروت لبنان.
- (٤٤) العصرانيون بين مزاعم التجديد وميادين التغريب محمد حامد الناصر الطبعة الأولى ١٤١٧هـ ١٩٩٦م مكتبة الكوثر الرياض.
- (٤٥) العقلانيون أفراخ المعتزلة ـ علي بن حسن عبد الحميد الحلبي ـ الطبعة الأولى ١٤١٣هـ ـ ١٩٩٣م ـ مكتبة الغرباء الأثرية ـ المدينة المنورة.
- (٤٦) غذاء الألباب شرح منظومة الآداب ـ الشيخ محمد بن أحمد بن سالم السفاريني ـ ضبطه وصححه: الشيخ محمد بن عبد العزيز الخالدي ـ الطبعة الثانية ١٤٢٣هـ ـ ٢٠٠٢م ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ لبنان.

- (٤٧) الغريبين في القرآن والحديث ـ العلامة أبوعبيد أحمد بن محمد الهروي صاحب الأزهري ـ تحقيق ودراسة : أحمد فريد المزيدي ـ الطبعة الأولى ١٤١٩هـ ـ الأزهري ـ مكتبة نزار مصطفى الباز ـ المملكة العربية السعودية ـ مكة المكرمة ـ الرياض .
- (٤٨) فتح الباري شرح صحيح البخاري ـ الحافظ أحمد بن علي بن حجر العقلاني ـ رقم كتبه وأبوابه: محمد فؤاد عبد الباقي ـ قام بإخراجه: محب الدين الخطيب ـ ط. د ـ دار المعرفة ـ بيروت ـ لبنان.
- (٤٩) فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير الإمام محمد بن على بن محمد الشوكاني ط. د دار إحياء التراث العربي بيروت.
- (٥٠) فضائل الصحابة الإمام أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل حققه وخرج أحاديثه: د. وصيّ الله بن محمد عباس الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م دار العلم المملكة العربية السعودية.
- (01) مؤلفات الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب قسم الحديث عبد العزيز بن زيد الرومي وآخرون ـ ط. د ـ جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية الرياض.
- (٥٢) مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية ـ جمع وترتيب: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، وساعده ابنه محمد ـ طبعته وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد بأمر من الملك فهد لطباعة المصحف الشريف ـ المملكة العربية السعودية.
- (۵۳) محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم ومفترى عليه ـ أ. مسعود الندوي ـ ترجمة وتعليق: عبد العليم عبد العظيم البستوي ـ مراجعة وتقديم: د. محمد تقي

- الدين الهلالي ط. د ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م إدارة الثقافة والنشر بجامعة الإمام عمد بن سعود الإسلامية.
- (٥٤) مسند الإمام أحمد بن حنبل شارك في التحقيق: شعيب الأرنؤوط وآخرون الطبعة الثانية ١٤٢٠هـ ١٩٩٠م مؤسسة الرسالة بيروت لبنان.
- (00) مسند الدارمي المعروف ب اسنن الدارمي المام الحافظ أبو محمد عبد الله بن عبد الله بن عبد الداراني ـ الطبعة الأولى عبد الرحمن الدارمي ـ تحقيق: حسين سليم أسد الداراني ـ الطبعة الأولى عبد الرحمن الدارمي ـ تحقيق ـ الرياض.
- (٥٦) المصباح المنير في تهذيب تفسير ابن كثير إعداد: جماعة من العلماء بإشراف الشيخ صفي الرحمن المباركفوري الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م دار السلام الرياض.
- (٥٧) المصنف في الأحاديث والآثار الإمام الحافظ أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة تقديم وضبط: كمال يوسف الحوت الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ المروت لبنان.
- (٥٨) مظاهر التيسير ورفع الحرج في الشريعة الإسلامية ـ د. فرج علي الفقيه حسين ـ الطبعة الأولى ١٤٢٣هـ ـ ٢٠٠٣م ـ دار قتيبة ـ بيروت ـ لبنان.
- (٥٩) منهاج السنة النبوية ـ شيخ الإسلام أبو العباس أحمد بن تيمية ـ ط. د ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ لبنان.
- (٦٠) ميزان الاعتدال في نقد الرجال ـ الحافظ شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي ـ دراسة وتحقيق: علي محمد معوص وآخرون ـ الطبعة الأولى ١٤١٦هـ ـ ١٩٩٥م ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ لبنان.

- (٦١) نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم على إعداد مجموعة من المختصين بإشراف: صالح بن عبد الله بن حميد، وعبد الرحمن بن محمد ابن عبد الرحمن بن مُلُوح الطبعة الأولى ١٤١٨هـ ١٩٩٨م دار الوسيلة جدة.
- (٦٢) النهاية في غريب الحديث والأثر الإمام مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير تحقيق: طاهر أحمد الزاوي، ومحمود محمد الطناحي ط. د دار الباز عباس أحمد الباز مكة المكرمة.

### 🕮 المسموعات:

- (١) شرح كتاب فضل الإسلام للشيخ صالح بن فوزان الفوزان.
- (٢) شرح كتاب فضل الإسلام ـ للشيخ صالح بن عبد العزيز آل الشيخ اولم يُكمل ].
  - (٣) شرح كتاب فضل الإسلام للدكتور عبد العزيز السعيد.
  - (٤) شرح كتاب فضل الإسلام للدكتور ناصر بن عبد الكريم العقل.



# فهرس محتوى الكتاب

| عتوى ا                                                                                                   | الصفحة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ﴾ تقريظ                                                                                                  | ٥      |
| ﴾ مقدمة                                                                                                  | ٧      |
| ﴾ ترجمة الشيخ محمد بن عبد الوهاب بيَخْالَقُه                                                             | ١٣     |
| 🧗 تعريف بالكتاب                                                                                          | ١٨     |
| 🕅 باب فضل الإسلام                                                                                        | ۲۱     |
| 🕅 باب وجوب الإسلام                                                                                       | ٥١     |
| ﴾ باب تفسير الإسلام                                                                                      | ٧٨     |
| <ul> <li>إِنَّ الله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَهِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾</li> </ul> | ۸٩     |
| ﴾ باب وجوب الاستغناء بمتابعته _ يعني القرآن                                                              | 97     |
| ﴾ باب ما جاء في الخروج عن دعوى الإسلام                                                                   | ۱۰۸    |
| ﴾ باب وجوب الدخول في الإسلام كله وترك ما سواه                                                            | 14.    |
| ا باب ما جاء أن البدعة أشد من الكبائر                                                                    | 120    |
| ﴾ باب ما جاء أن الله احتجز التوبة على صاحب البدعة                                                        | 100    |
| ﴾ باب قول الله تعالى: ﴿ يَتَأَمَّلَ ٱلۡكِتَىٰ لِمَ تُحَاجُّونَ فِيۤ إِبْرَهِيمَ ﴾                        | 109    |
| ﴾ باب قول الله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ ﴾                                         | ١٦٧    |
| ﴾ باب ما جاء في غربة الإسلام وفضل الغرباء                                                                | ٥٠٦    |
| . n. : n. 1 A                                                                                            | ***    |

#### ——— إعلام الانام بشرح كناب فضل الاسلام

| المعتوى                 |      |      | الصفحة |
|-------------------------|------|------|--------|
| 🏵 الخاتمة 🏵             | <br> | <br> | 377    |
| 🥏 فهرس المصادر والمراجع | <br> | <br> | 739    |
| 🛋 نے معید الکوار        |      |      | 489    |

تم بحميات

\* \*