



## المراق ال

مَبَادِئ

#### تان القراليكية

الطبعة الثانية ١٤٣٨ (٢٠١٧

الرياض ـ الدائري الشرقي ـ مخرج ١٥ هاتف ٢٥٤٩٩٩٣ ٠١١ ـ تحويلة ٣٣٣ ناسوخ ٢٩٤٩٩٩٦

ص.ب. ٩٣٤٠٤ الرمز: ١١٦٨٤

البريد الحاسوبي: tadabbor@tadabbor.com www.tadabbor.com @tadabbor





ح عبدالمحسن زبن المطيري، ١٤٣٨ه

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

المطيري، عبدالمحسن زبن

أصول تدبر القرآن الكريم (١) مبادئ تدبر القرآن الكريم /

عبدالمحسن زبن المطيري - ط٢ - الرياض، ١٤٣٧هـ

۱۲۰ ص؛ ۱۷ × ۲۲ سم

ردمك: ٥-٥٦٠٠ ٩٧٨ - ٩٧٨

١- القرآن - مباحث عامة أ. العنوان
 ديوى ٢٢٩ ( ١٣٤ )

رقم الإيداع: ١٣٤ / ١٤٣٨ ردمك: ٥-٥٠٠-٩٦٠٠-٩٧٨ أصول تدبر القرآن الكريم (١)



مبادئ

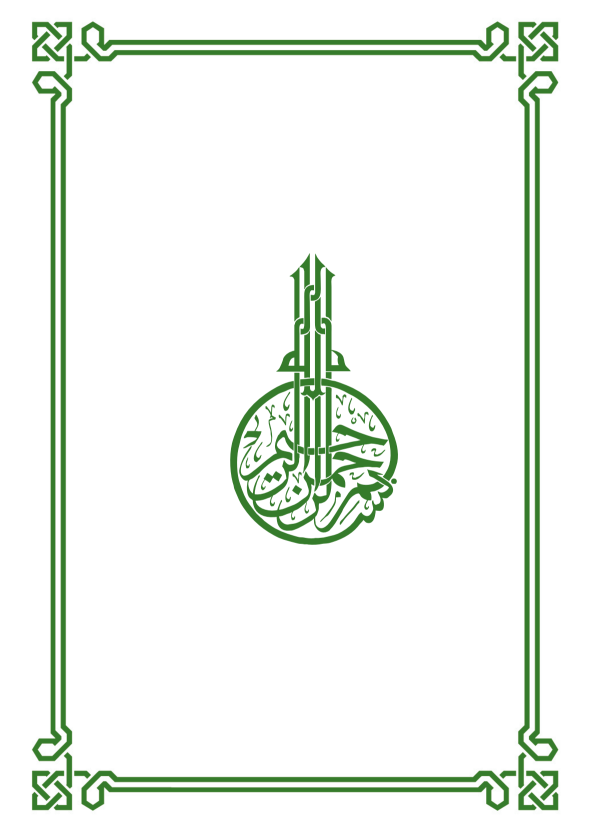


تأليف

د. عَبْد المُحْسِنْ بْن زَبْن المُطيْري

الأستاذ بقسم التفسير والحديث بكلية الشريعة في جامعة الكويت

ويليه نظم الكتاب منظومة فتق الأذهان بتدبُّر القرآن للشيخ/ حامد الإدريسي



# مُقِبُ لِصَيْنَا

الحمد لله الذي أنزل القرآن على عبده ليكون للعالمين نذيرا، والصلاة والسلام على من جعله الله هاديًا وبشيرا، وسراجًا منيرا، وعلى آله الطيبين، وصحبه الأكرمين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. وبعد:

فإن من أعظم النعم التي منَّ الله تعالى بها علينا -أمةَ الإسلام- نعمةَ القرآن الكريم، الذي به اصطفى هذه الأمة: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِنَبَ ٱلَّذِينَ ٱصَّطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ (فاطر:٣٢)، وبه شرَّف هذه الأمة: ﴿ لَقَدَّ أَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكُمُ صِحَنبًا فِيهِ ذِكْرُكُمُ ﴾ (الأنبياء:١٠)؛ أي: شرفكم، وقال ﴿: «أبشروا؛ فإن هذا القرآن طرفه بيد الله، وطرفه بأيديكم، فتمسكوا به، فإنكم لن تهلكوا، ولن تضلوا بعده أبدًا »(١).

فضمن الله سبحانه ألَّا يضلَّ المتمسك به أبدًا، والخيرية مرتبطة بهذا الكتاب العظيم، كما في الحديث المشهور: «خيركم من تعلَّم القرآن وعلَّمه»(۱)، وقال ﴿ وَالَّ الله عَنَى: «إن الله يرفع بهذا الكتاب أقوامًا، ويضع به آخرين»(۱)،

١) رواه الطبراني، والبيهقي، وغيرهما، انظر تخريجه وتصحيحه في السلسلة الصحيحة للألباني، (٧١٣).

٢) أخرجه البخاري (٤٧٣٩).

٣) أخرجه مسلم (٨١٧).

ويوم القيامة يَشفع لقارئ القرآن حفظه وعمله به، وتأتي البقرة وآل عمران تحاجًان عن أصحابهما(۱)، ويحرِّم الله تعالى أجساد أهل القرآن على النَّار، كما قال (١٤ «لو كان القرآن في إهاب ما أكلته النَّار)، ثم إذا دخل الجنَّة قيل له: «اقرأ وارق ورتِّل فإنَّ منزلتك عند آخر آية تقرؤها»(۱).

إنَّها فضائل كثيرة لا تعد ولا تحد، لستُ بصدد حصرها؛ لذلك كانت حقوق القرآن على الأمَّة كثيرة، وبتتبع النصوص نجد أن الحقوق والواجبات التي تجب علينا تجاه هذا الكتاب الكريم هي خمسة في الجملة(٤):

الأول: الاستماع، قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرْءَانُ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ, وَأَنصِتُواْ لَعَلَمُ تُرْمَونَ الله ﴿ وَإِذَا قُرِئَ مُونَ الله عَمَالَ الله عَمَالَ الله وَالْمَالِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

الثاني: التلاوة، قال تعالى: ﴿ فَأَقْرَءُواْ مَا تَيْسَرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ ﴾ (المزمل: ٢٠)، وقال الثاني: ﴿ وَأُمِرْتُ أَنَ ٱ كُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ وقال في: ﴿ وَأُمِرْتُ أَنَ ٱ كُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ وقال في: ﴿ وَرَقِلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا ﴾ (المزمل)، وقال في: ﴿ وَرَقِلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا ﴾ (المزمل)، وقال في: ﴿ وَرَقِلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا ﴾ (المزمل)، وقال في: ﴿ وَرَقِلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا ﴾ (المقرة: ١٢١).

١) أخرجه مسلم بلفظ: "يؤتى بالقرآن يوم القيامة وأهله الذين يعمون به..."، (١٣٤٤).

٢) رواه الإمام أحمد (١٧١٦)، وحسَّنه الألباني في صحيح الجامع (١٧١٤).

٣) رواه الترمذي (٢٩١٤)، وأبو داود (١٤٦٤)، وهو حديث صحيح.

٤) انظر: (القرآن تدبر وعمل)، إعداد مركز المنهاج، ص: أ.

الثالث: الحفظ، قال تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَنَ أَبِيّنَ أَ فِي صُدُورِ الّذِيكَ أُوتُواْ الْعِلْمَ ﴾ (العنكبوت: ٤٩)، فبين الله تعالى أن أهل الحفظ هم أهل العلم، وفي هذا حثَّ على الحفظ، وفي الحديث: «إن الذي ليس في جوفه شيء من القرآن كالبيت الخرِب»(۱)، واتفق العلماء على وجوب حفظ ما تقوم به الصلاة، واتفقوا على أنه يجب أن يكون في الأمة من يحفظ القرآن(۱)، يقول شيخ الإسلام ابن تيميَّة: «وأمَّا طلب حفظ القُرآن فهو مُقدَّم على كثيرٍ ممَّا تسميه الناس علمًا، وهو إمَّا باطلُ أو قليلُ النفع، وهو أيضًا مُقدَّم في حقِّ من يريدُ أنْ يتعلَّم عِلمَ الدِّين من الأصول والفُروع، فإنَّ المشروع في حقِّ مثل هذا في هذه الأوقات أنْ يبدأ بحِفظ القُرآن فإنَّ المشروع في حقِّ مثل هذا في هذه الأوقات أنْ يبدأ بحِفظ القُرآن فإنَّ المشروع في حقِّ مثل هذا في هذه الأوقات أنْ يبدأ بحِفظ القُرآن فإنَّه أصلُ علوم الدِّين»(۱).

الرابع: التدبُّر، قال تعالى: ﴿ كِنْبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَدَّبَرُواَ ءَابَدِهِ وَلِيَنَذَكَّرَ أُوْلُواْ الرابع: التدبُر، قال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْأَلْبَ فِي اللهِ الله الله على: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرَءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ اخْتِلْنَفًا كَثِيرًا ﴿ آَ ﴾ (النساء)، فعاتب الله تعالى من لم يتدبر، ولا يكون العتاب والتوبيخ على ترك مستحب، ثم أعاد هذا العتاب مرة أخرى في سورة محمد، فقال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا لَا الله مقفل القلب.

١) أخرجه الإمام أحمد في المسند (١٩٤٧)، والترمذي في السنن (٢٩١٣)، والداري في السنن، (٢٠١٢)، والحاكم
 في المستدرك على الصحيحين (٢٠٣٧)، والطبراني في المعجم (١٢٦١٩). وصححه الترمذي والحاكم، وحسنه حسين أسد في تحقيق الداري، وضعفه الألباني في تحقيق الترمذي، والأرناؤوط في تحقيق المسند.

٢) انظر: مراتب الإجماع في العبادات والمعاملات والاعتقادات، ابن حزم، ص ١٥٦.

٣) مجموع الفتاوي، ابن تيمية (٥٤/٢٣).

وعن عائشة ، أنه ذُكر لها أن ناسًا يقرؤون القرآن في الليل مرة أو مرتين، فقالت: «أولئك قرؤوا ولم يقرؤوا؛ كنت أقوم مع النبي الله التمام، فكان يقرأ سورة البقرة وآل عمران والنساء، فلا يمرُّ بآية فيها تخوُّف إلا دعا الله واستعاذ، ولا يمرُّ بآية فيها استبشار إلا دعا الله ورغَّب»(۱).

قال الصنعاني: «الحديثُ دليلٌ على أنه ينبغي للقارئ في الصلاة تدبّر ما يقرؤه، وسؤال رحمته، والاستعاذة من عذابه»(۱). وقال القاضي عياض: «هذا كان قدر قراءته هي غالبًا، وأنَّ تطويلَه الوارد إنما كان في التدبّر والترتيل»(۱). وقال الحسن البصري: «إنَّ من كان قبلكم رأوا القرآن رسائل من ربهم؛ فكانوا يتدبرونها بالليل، ويتفقدونها في النهار»(۱).

الخامس: العمل به والاحتكام إليه؛ وهو ثمرة التدبر، قال تعالى: ﴿ وَهَذَا كُنْ اللَّهُ مُبَارَكُ فَاتَبِعُوهُ وَاتَقُوا لَعَلَكُمُ تُرْحَمُونَ ﴿ الْأَنعامِ )، ﴿ التَّبِعُوا مَآ أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِكُم ﴾ (الأعراف:٣)، ﴿ وَمَن لَمْ يَعَكُم بِمَآ أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ إِنَا ﴾ (المائدة) ﴿ أَفَحُكُم المُنْهُلِيّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿ وَهَ لَا المائدة ).

١) أخرجه الإمام أحمد في المسند (٢٤٦٠٩)، وصححه الألباني في صفة صلاة النبي ١٠٠٠.

٢) سبل السلام شرح بلوغ المرام، ابن الأمير الصنعاني (٢٨١/١).

٣) إكمال المعلم بفوائد مسلم، القاضي عياض اليحصبي (١٩٧/٣).

٤) إحياء علوم الدين، أبو حامد الغزالي (٢٧٥/١).

قال ﴿: «أَتَيتُ ليلة أُسْرِيَ بِي على قومٍ تُقْرَضُ شِفَاهِهُم بِمَقَارِيضَ من نار، كُلَّمَا قُرِضَتْ وَفَتْ، فقلتُ: يا جبريل، مَن هؤلاء؟ قال: خطباء أمَّتك الَّذين يقولون ما لا يفعلون ، ويقرَءُون كتاب الله ولا يعملون (().

والواجبات الشلاثة الأولى أحسب أن الأمَّة قامت بها خير قيام لاسيما في هذا الزمن؛ فالاستماع أصبح في أغلب الإذاعات، بل جُعِلت للقرآن إذاعات متخصصة، وأشرطة وأقراص مدمجة، وقنوات فضائية، بل أصبح الرجل يجد المصحف كاملًا في هاتفه الجوال سماعًا وقراءة، وأصبح أحدنا متى ما أراد سماع القرآن الكريم تيسر له ذلك بلا عناء، والحمد لله.

والواجب الثاني تحقق تحقُّقًا كبيرًا بعد وجود المطابع، وخصوصًا (مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف) الذي يطبع ملايين المصاحف كل عام، حتى كاد المصحف يكون متوافرًا في كل بيت، وفي كل مكان، بل أُسِّست جمعيات خيريَّة كثيرة متخصِّصة في طباعة المصحف، ولله الحمد.

والواجب الثالث: (الحفظ)، تحقَّق جزء كبير منه بعد فتح حلقات تحفيظ القرآن، والجمعيات المتخصِّصة في تحفيظ القرآن، بل أصبحت الحكومات تجعل إدارة خاصة في وزارات الأوقاف لتحفيظ القرآن، والحمد لله.

١) رواه البيهقي في شعب الإيمان (١٦٣٦)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (١٢٩).

وأما الواجب الرابع: (التدبّر)، وما يترتب عليه -وهو الواجب الخامس (العمل)- فمازلنا لم نوفّه حقه، مع أنه هو المقصود الأعظم من هذه الواجبات، قال السّيوطيّ (ت٩١١ه): «وتُسَنّ القراءة بالتّدبّر والتّفهُّم؛ فهو المقصود الأعظم، والمطلوب الأهم، وبه تنشرح الصّدور، وتستنير القلوب»(۱)، وهو الفرق بين صدر هذه الأمة وآخرها. قال محمد بشير الإبراهيمي: «تدبّر القرآن واتّباعه هما فرق ما بين أول الأمّة وآخرها، وإنه لفرق هائل؛ فعدم التدبّر أفقدنا العلم، وعدم الاتباع أفقدنا العمل، وإننا لا ننتعش من هذه الكبوة إلا بالرجوع إلى فهم القرآن واتّباعه، ولا نفلح حتى نؤمن ونعمل الصالحات: ﴿فَالَذِينَ عَامَنُواْ بِهِ وَعَزَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَنَصَرُقُوهُ وَنَصَرُوهُ وَنَصَرُهُ وَنَصَرُوهُ وَنَصَرُهُ وَنَصَرُقُوهُ وَنَصَرُهُ وَاللَّهُ وَلَا لَعُوهُ وَلَا لَعَلَى فَعَمْ القرآن واللَّهُ اللهُ وَلَا لَا لَعْمَا لَعْمَا لَعْمَا لَمْ القرآنِ اللهُ السُولُونَ اللهُ وَلَا لَعْمَا لَعْرَوهُ وَنَصَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَلَعْمَا لَالْعُلُوهُ وَلَعْمَا لَعْمَا لَعُلْمُ لَعْمَا لَعْمُ لَعْمَا لَعْمَا لَعْمَا لَعْمَا لَعْمَا لَعْمَا لَعْمَا لَعْمَ

فما عدد المؤسسات المتخصّصة في التدبُّر، سواء أكانت خيريَّة أم حكومية أم خاصَّة؟! بل كم عدد المؤلفات التي كتبت في موضوع التدبُّر، وأين هي دورات تدبُّر القرآن، (هل تحس منهم من أحد أو تسمع لهم ركزا}؟!

وهذه الواجبات تفسِّر لنا لماذا يرفع الله بهذا القرآن أقوامًا ويضع به آخرين؟ ويفسِّر لنا لماذا كان القرآن حجَّة لنا أو علينا؟

فمن هنا أردتُ أن أضع لبنة في هذا المشروع الكبير لخدمة كتاب الله تعالى، وتوجيه الناس إليه، وتذكيرهم به، فعلم تدبُّر القرآن من العلوم المهمة؛

١) الإتقان في علوم القرآن، السيوطي (٢٨٣/١).

٢) آثار الإمام محمد البشير الإبراهيمي، محمّد بن بشير بن عمر الإبراهيمي (٣٢٧/١).

تحقيقًا لأمر الله سبحانه بتدبُّره، وقيامًا بحق من حقوق القرآن علينا، وفي هذا البحث أردتُ القيام بالتأصيل لهذا العلم؛ كتأصيل السابقين في التأليف، حيث جعلوا لكل علم مبادئًا.

وقد جُمعت مبادئ العلوم في قول الصبان ها(١):

إن مبادِي كلِّ فَنِّ عَشِرهُ الحِدُّ والموضوعُ ثم الثمرة ونسبة وفضلُه والواضع والاسمُ الاستمدادُ حكمُ الشارعُ مسائلٌ والبعضُ بالبعضِ اكتفى ومن درى الجميعَ حازَ الشرف

ومن هنا سأقسم البحث على هذه المبادئ العشرة:

(الحد - الموضوع - الفضل - الثمرة - النسبة - الواضع - الاسم - الاستمداد-حكم الشارع - المسائل)، مع تقديم فيها وتأخير، ودمج بعضها في مبحث واحد، وزدته فصلًا حول أسباب تدبر القرآن الكريم وموانعه.

وعليه ستكون خطة البحث على النحو الآتي:

المقدمة: وفيها أهمية البحث وسبب اختياره.

الفصل الأول: مبادئ التدبر:

المبحث الأول: تعريف التدبر.

١) الشيخ محمد علي الصبان (١٢٦٣هـ) في حاشيته على شرح شيخه الملّوي للسّلم المنورق، ص ٣٥.

المبحث الثاني: نسبة علم التدبر إلى العلوم، وموضوعه.

المبحث الثالث: واضع علم التدبر.

المبحث الرابع: حكم الشرع في التدبر.

المبحث الخامس: فضل علم التدبر.

المبحث السادس: ثمرة التدبر.

المبحث السابع: مسائل علم التدبر واستمداده.

#### الفصل الثاني: أسباب التدبر وموانعه:

المبحث الأول: الأسباب المعينة على التدبر، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: الأسباب المعنوية.

المطلب الثاني: الأسباب الحسية.

المبحث الثاني: موانع التدبر، وفيه مطلبان:

المطب الأول: الموانع المعنوية.

المطلب الثاني: الموانع الحسية.

الخاتمة: وفيها أهم نتائج البحث.

ولا يخفى أن الكلام في أصول العلوم من أشق المباحث خصوصًا مع قلَّة المراجع.

وقد حاولت جاهدًا أن أحصر ما كتب عن التدبر في القديم والحديث والاستفادة منه (۱)، وقد انتفعت جدًّا بإصدارات الهيئة العالميَّة لتدبُّر القرآن الكريم من كتب ومنشورات وملتقيات ومؤتمرات، وجردت أغلبها ولخصتها وزدتُّ عليها، ورتبتها في هذا البحث الذي بين يديك، ولكن القصور من طبع البشر، وأسأل الله تعالى أن يمدَّنا بفضله، ويجعل أعمالنا خالصة لوجهه، ويجعل ما كتبته نافعًا لي وللمسلمين.

د. عبدالمحسن بن زبن المطيري الكويت - مدينة سعد العبد الله ١٤٣٦هـ

١) وسأذكرها -إن شاء الله- في مبحث (واضع علم التدبر)، كما سيأتي.

### الفصل الأول: مبادئ التدبر

المبحث الأول:

تعريف التدبر.

المبحث الثاني:

نسبة علم التدبر إلى العلوم وموضوعه.

المحث الثالث:

واضع علم التدبر.

المبحث الرابع:

حكم الشرع في التدبر.

المبحث الخامس:

فضل علم التدبر.

المبحث السادس:

ثمرة التدبر.

المبحث السابع:

مسائل علم التدبر واستمداده.

### المبحث الأول تعريف التدبر

(التدبُّر)، هو مصطلح شرعي ورد في النصوص؛ كما في قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ ٱللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴿ آَلَ ﴾ (النساء)، وقوله تعالى: ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيّدَبَّرُواْ ءَاينتِهِ وَلِيسَدَكَّرَ أُولُوا ٱلْأَلْبَ ﴿ آَلُ اللّهِ اللّهُ وقوله تعالى: ﴿ أَفَامُ يَلَا بَرُوا ٱلْقَوْلَ أَمْ جَآءَهُم مَّا لَمْ يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ ٱلْأُولِينَ ﴿ اللّهُ مِنون ﴾ (المؤمنون).

والبدء بالتعريف غايةً في الأهمية؛ فالحكم على الشيء فرعٌ عن تصوره، وحتى لا يشتبه التدبر بغيره؛ كالتفسير(١):

### المطلب الأول: التدبُّر في اللغة:

مأخوذ من مادة (دَبَرَ)، قال ابن فارس (ت٣٩٥ه): «وهو آخِرُ الشَّيء وخَلْفُه؛ خلافُ قُبله... ودبَّرْتُ الحديثَ عن فُلانٍ: إذا حدَّثَ به عنه، وهو من الباب؛ لأنَّ الآخِر المحدِّثَ يَدْبُر الأوّلَ: يجيءُ خَلْفَه... وفي الحديث: «ولا تَدَابَرُوا»(١)، وهو من الباب، وذلك أنْ يترُكَ كلُّ واحدٍ منهما الإقبالَ على صاحبه بوجْهه...»(٣).

١) وقد أقامت الهيئة العالميَّة لتدبُّر القرآن ملتقًى علميًّا بعنوان (مفهوم التدبُّر: تحرير وتأصيل)،
 وجَمَعتْ الهيئة كل ما ألقي في هذا الملتقى من أوراق بحث وتعليقات ومناقشات في كتاب بنفس العنوان، وطبعته، وهو من إصدارات الهيئة.

٢) أخرجه مسلم (٢٥٦٤).

٣) معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكريا (٣٢٤/٢).

وقال ابن منظور (ت٧١١ه): «دَبَّرَ الأَمْرَ وتَدَبَّره؛ أي: نظر في عاقبته، واسْتَدْبَرَه: رأَى في عاقبته ما لم ير في صدره، وعَرَفَ الأَمْرَ تَدَبُّرًا؛ أي: بأُخَرَة، قال جرير:

### ولا تَتَّقُونَ الشَّرَّ حتى يُصِيبَكُمْ ولا تَعْرِفُونَ الأَمْرَ إِلا تَدَبُّرًا(١)

والتدبير في الأمر: أَن تنظر إلى ما تَؤُول إليه عاقبته، والتَّدَبُّر: التفكر فيه، وفلان ما يَدْرِي قِبَالَ الأَمْرِ من دِباره؛ أَي: أَوَّله من آخره، ويقال: إنَّ فلانًا لو استقبل من أَمره ما استدبره لهُدِيَ لِوِجْهَةِ أَمْرِه؛ أَي: لو علم في بَدْءِ أَمره ما علمه في آخره لاسْتَرْشَدَ لأَمره»(٢).

وقال ابن القيم (ت٧٥١ه): «وتدبر الكلام: أن ينظر في أوله وآخره، ثم يعيد نظره مرة بعد مرة؛ ولهذا جاء على بناء التفعُّل؛ كالتجرع والتفهم والتبين»(٣).

وقال الزبيدي (ت١٢٠٥ه): «التَّدَبُّر: التَّفكُّر؛ أَي: تَحْصِيل المَعْرِفَتَيْنِ لتَحْصِيل مَعْرِفةٍ ثالثة»(٤).

#### المطلب الثاني: التدبر في اصطلاح المفسرين:

يتعدد فهم المفسرين للتدبر، ولكن مع تعدّده يقترب بعضه من بعض، قال مقاتل بن سليمان (ت ١٥٠ه): «هو التأمل في معانيه، وتحديق الفكر فيه، وفي مبادئه وعواقبه، ولوازم ذلك»(٥)، وهو عند الزمخشري (ت٥٣٨ه): «تأمل معانيه، وتبصر ما فيه»(١)،

١) الأغاني، أبو الفرج الأصفهاني (٣٠/٨).

٢) لسان العرب، ابن منظور (٢٦٨/٤)، مادة (دَبَرَ).

٣) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، ابن القيم (١٨٣/١).

٤) تاج العروس من جواهر القاموس، مرتضى الزَّبيدي (٢٦٥/١١)، مادة (دَبَرَ).

٥) تفسير مقاتل بن سليمان، أبو الحسن مقاتل بن سليمان الأزدي (٣٣٥/١).

٦) الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، الزمخشري (٧١/١).

وعند القرطبي (ت٢٧١ه): «التفكر فيه وفي معانيه»(١)، وعند الخازن (ت٢٤١ه): «تأمل معانيه، وتفكر في حكمه، وتبصرُ ما فيه من الآيات»(١)، وعند أبي حيان (ت٥٤٧ه): «التفكر في الآيات، والتأمل الذي يفضي بصاحبه إلى النظر في عواقب الأشياء»(١)، وعند ابن القيم (٥١١ه): «تحديق ناظر القلب إلى معانيه، وجمع الفكر على تدبره وتعقله»(١)، وقال الألوسي: (ت٢٧٠ه): «وأصل التدبر: التأمل في أدبار الأمور وعواقبها؛ ثم استعمل في كل تأمل سواء كان نظرًا في حقيقة الشيء وأجزائه، أو سوابقه وأسبابه، أو لواحقه وأعقابه»(٥).

فالتدبر عنده لم يقتصر على عواقب الأمور فحسب؛ بل امتد ليشمل حقائقها، وأسبابها، ولواحقها، وغير ذلك على وجه الإطلاق.

وقال ابن عاشور (ت١٣٩٣ه): «والتدبر: إعمال النظر العقلي في دلالات الدلائل على ما نصبت له، وأصله أنه من النظر في دُبُر الأمر؛ أي: فيما لا يظهر منه للمتأمل بادئ ذي بدء»(١).

١) الجامع لأحكام القرآن، القرطبي (٢٩٠/٥).

٢) لباب التأويل في معاني التنزيل، الخازن (٤٠٢/١).

٣) تفسير البحر المحيط، أبو حيان الأندلسي (٣٧٩/٧).

٤) مدارج السالكين بين منازل ﴿ إِيَّاكَ نَمْبُ دُ وَإِيَّاكَ نَسْ تَعِيثُ ﴾، ابن القيم (١/٥١).

٥) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، محمود الآلوسي (٩٢/٥).

٦) التحرير والتنوير المعروف بتفسير ابن عاشور، محمد الطاهر بن عاشور (٧١/١٨).

وقال أيضًا: "والتدبر: التفكر والتأمل الذي يبلغ به صاحبه معرفة المراد من المعاني، وإنما يكون ذلك في كلام قليل اللفظ كثير المعاني التي أُودعت فيه، بحيث كلما ازداد المتدبر تدبرًا انكشفت له معانٍ لم تكن بادية له بادئ النظر"(١).

وقال الشيخ حبنكة: «مادة الكلمة تدور حول أواخر الأمور وعواقبها وأدبارها، فالتدبر هو النظر في عواقب الأمور وما تؤول إليه، ومن هذا نستطيع أن نفهم أن التدبر هو التفكر الشامل الواصل إلى أواخر دلالات الكلم ومراميه البعيدة»(٢).

وقال د. خالد السبت: «النظر إلى ما وراء الألفاظ من المعاني والعبر والمقاصد، الذي يثمر العلوم النافعة والأعمال الزاكية»(٣).

وجعل أركان التدبر ثلاثة: المتدبِّر، والكلام المتدبَّر، وعملية التدبر(١٠).

وقال د. مساعد الطيار: «التدبر هو إعمال الذهن بالنظر في آيات القرآن؛ للوصول إلى معانيها، ثم النظر إلى ما فيها من الأحكام والمعارف والعلوم والعمل»(٥)، وقسَّم التدبر إلى خمس مراحل: القراءة، ثم فهم المعنى، ثم الاستنباط، ثم التأثر، ثم العمل(١).

۱) تفسیر ابن عاشور (۱٤٩/۲۳).

٢) قواعد التدبر الأمثل، عبد الرحمن حبنكة الميداني، ص: ٤.

٣) مفهوم التدبر، تحرير وتأصيل، خالد السبت، ص: ١٦٠.

٤) المرجع السابق، ص: ١٦٥.

٥) مفهوم التدبر، تحرير وتأصيل، مساعد الطيار، ص: ٧٧.

٦) المرجع السابق، ص: ٧٨.

وقال السنيدي: «هو تفهم معاني ألفاظه، والتفكر فيما تدل عليه آياته مطابقة، وما دخل في ضمنها، وما لا يتم ذلك المعنى إلا به، مما لم يعرج اللفظ على ذكره من الإشارات والتنبيهات»(١).

وكلام السنيدي في بيان إحدى طرائق التدبر، وهي قاعدة دلالة الألفاظ، فهو ليس تعريفًا علميًّا بقدر ما هو بيان لإحدى الطرائق العملية للتدبر.

وقال السيوطي (ت٩١١ه) شارحًا هذا المعنى بمنهج عملي أيضًا: "وصفة ذلك أن يشغل قلبه بالتفكير في معنى ما يلفظ به، فيعرف معنى كل آية، ويتأمل الأوامر والنواهي، ويعتقد قبول ذلك، فإن كان مما قصر عنه فيما مضى اعتذر واستغفر، وإذا مرَّ بآية رحمة استبشر وسأل، أو عذاب أشفق وتعوذ، أو تنزيه نزَّه وعظم، أو دعاء تضرع وطلب»(١).

ومن مجموع كلامهم نخلص إلى أن التدبر يرجع إلى أمرين:

- ١) عميق التفكر في معاني القرآن.
- ٢) النظر في العواقب والمآلات القلبية والعملية لمعاني القرآن.

«فلابد للتدبر من ركنين أساسيين، باجتماعهما يتميز التدبر من غيره، وهما:

الركن الأول: الركن النظري: وهو يمثل الوقوف مع الآيات والتأمل فيها، ويدخل في هذا الركن: التفسير والاستنباط والتفكر والتأمل.

١) تدبر القرآن، سلمان بن عمر السنيدي، ص: ٩.

٢) الإتقان في علوم القرآن، السيوطي (٢٨٣/١).

الركن الثاني: الركن العملي: وهو يمثل التفاعل مع الآيات، وقصد الانتفاع والامتثال، ويدخل في هذا الركن: الاعتبار والاتعاظ والتذكر»(١).

وبناء على ماسبق يمكن صياغته بالتعريف الآتي:

التدبر: (هو عميق التفكر في معاني كلام الله تعالى وإعمال النظر في عواقبها من تأثر قلب أو عمل جوارح)(٢).

وعليه يمكن تعريف (علم التدبُّر) بأنه: (علم شرعي يبحث في الطرائق المعينة على عميق التفكر في كتاب الله وإعمال النظر في عواقبه).

وبهذا يتضح الفرق بينه وبين التفسير؛ فالتفسير هو الكشف عن معاني القرآن، ولا يلزم منه عميق تفكير، ولا نظر في العواقب ولا تأثر.

والتفسير أساس، والتدبُّر ثمرة، أو التفسير وسيلة، والتدبُّر غاية.

فغاية التفسير: فهم المعني، وغاية التدبر: الاهتداء.

والعامل بالقرآن: متدبِّر، ولايقال: إنه مفسِّر.

١) مفهوم التدبر في ضوء القرآن والسنة وأقوال السلف وأحوالهم، الملتقى العلمي الأول لتدبر القرآن
 الكريم، ١٤٢٩هـ، محمد عبد الله الربيعة.

البحر البحر البحر البحر الميخ السعدي رحمهما الله، قال أبو حيان في تفسيره (البحر المحيط) (٣٧٩/٧) في تعريف التدبر: «هو التفكر في الآيات، والتأمل الذي يفضي بصاحبه إلى النظر في عواقب الأشياء»، وهو -كما ترى- قريب من التعريف المختار، وينقصه تأكيد معنى مزيد التأمل وعميق التفكر، وأقرب منه في التعريف تعريف الشيخ السعدي، في (تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان) ص (١٨٩): «التأمل في معانيه، وتحديق الفكر فيه، وفي مبادئه وعواقبه».

وقد كنت أنوي أن أفرد المصطلحات القريبة للتدبر في مبحث، ولكني وجدتُ كتابين رائعين كُتبا في هذا الباب، فكفياني: كتاب (التدبر حقيقته وعلاقته بمصطلحات التأويل والاستنباط والفهم والتفسير: دراسة بلاغية تحليلية على آيات من الذكر الحكيم)، للدكتور عبدالله عبدالغني سرحان، وكتاب (مفهوم التفسير والتأويل والاستنباط والتدبر والمفسر)، للدكتور مساعد الطيار.

بل إن الهيئة العالمية لتدبر القرآن الكريم أقامت الملتقى الأول لتدبر القرآن بعنوان (تدبر القرآن: تحرير وتأصيل) وكان فيه ثلاث جلسات، وستة بحوث، وعلى كل بحثٍ تعقيبان، وطبع كل ذلك في كتاب واحد بالعنوان نفسه.

ولكني سأضرب مثلًا على التفريق بين التفسير والتدبر في تطبيق عملي:

قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنِّ أُرِيدُ أَنْ أُنكِحَكَ إِحْدَى ٱبْنَتَى هَنَيْنِ عَلَىٰ أَن تَأْجُرَفِى ثَمَنِيَ حِجَجٌ فَإِنْ أَتَمَمْتَ عَشَرًا فَمِنْ عِندِكً وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ سَتَجِدُ فِي إِن شَاءَ اللهُ مِن الصَّيلِحِينَ ﴿ ﴾ (القصص).

تفسيرها: أن صاحب مَدْيَن يقول لموسى ها: إنه يريد أن يزوجه إحدى ابنتيه، مقابل أن يعمل لديه ثماني سنوات، ولو أكمل عشرًا فهو فضل منه، ولن يشق عليه في العمل، وسيجده من الصالحين إن شاء الله.

وأما تدبُّرها؛ فنقول: في هذه الآية فوائد:

ا) ينبغي للعاقل استثمار الفرص، فصاحب مَدْيَن شيخٌ كبير، وليس عنده إلا بنات، فكان عليه اقتناص هذه الفرصة في توظيف موسى .

- ٢) جواز خطبة الرجل لمَوْليَّتِهِ الرجلَ الصالح: ﴿ إِنِّيَ أُرِيدُ أَنْ أُنكِحَكَ ﴾.
- ٣) اشتراط الولي للمرأة، فهو الذي يُنكحها، ولا تُنكِح نفسها: ﴿إِنِّ أُرِيدُ أَنْ أَرْبِدُ أَنْ أَنْكِحَكَ ﴾.
  - ٤) الإشارة إلى عدم الجمع بين الأختين؛ لقوله: ﴿ إِحْدَى ٱبِّنَيُّ ﴾.
- هو اسم الخطوبة؛ أخذًا من قوله تعالى: ﴿ هَناتُينِ ﴾ وهو اسم إشارة للقريب.
  - ٦) يجوز أن يكون المهر عملًا، فقد استعمله في رعي الغنم عشر سنوات.
    - ٧) جواز انتفاع الولي بمهر موليته، فقد رعى موسى ﷺ غنم الأب.
      - الحج موجود في شريعة من قبلنا؛ من قوله: ﴿ ثَمَانِيَ حِجَجٍ ﴾.
    - ٩) وهو عندهم سنوي أيضًا؛ لأن معنى ﴿ ثَمَنِيَ حِجَجٍ ﴾: ثماني سنوات.
    - ١٠) صاحب مدين رجل صالح؛ لأنه يحسب السنة بالطاعة: ﴿ حِجَج ﴾.
- ۱۱) عظم أمر الزواج؛ فهو من سنن الأنبياء، وقد اقتطع موسى لأجله عشر سنوات من عمره.
  - ١٢) عدم المشقة على العمال؛ من قوله: ﴿ وَمَاۤ أُرِيدُ أَنَ أَشُقَّ عَلَيْكَ ﴾.
- ١٣) استحباب تعليق أعمال المستقبل بالمشيئة؛ من قوله: ﴿سَتَجِدُفِت إِن شَاءَ اللهُ ﴾.

١٤) عدم تزكية النفس؛ إذ قال: ﴿ سَتَجِدُنِ إِن شَاءَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ ولم يقل: ستجدني من الصالحين.

١٥) حفظ الله ، أوليائه؛ فموسى خرج هاربًا وحيدًا، فرزقه الله ، زوجة وبيتًا وعملًا.

فعهدي بك إذا قرأت هذه الآية، وتطلعت إلى معناها وتدبرتها، فإنما تطلع منها على أن الملائكة أتوا إبراهيم في صورة الأضياف، يأكلون ويشربون، وبشروه بغلام عليم، وإنما امرأته عجبت من ذلك، فأخبرتها الملائكة أن الله قال ذلك، ولم يتجاوز تدبرك غير ذلك.

فاسمع الآن بعض ما في هذه الآيات من أنواع الأسرار، وكم قد تضمنت من الثناء على إبراهيم، وكيف جمعت الضيافة وحقوقها، وما تضمنت من الرد على أهل الباطل من الفلاسفة والمعطلة، وكيف تضمنت عَلَمًا عظيمًا من أعلام النبوة، وكيف تضمنت جميع صفات الكمال التي مردُّها إلى العلم والحكمة، وكيف أشارت إلى دليل إمكان المعاد بألطف إشارة وأوضحها، ثم أفصحت بوقوعه، وكيف تضمنت الإخبار عن عدل الرب وانتقامه من الأمم المكذبة، وتضمنت ذكر الإسلام والإيمان، والفرق بينهما، وتضمنت بقاء آيات الرب الدالة على توحيده، وصدق رسله، وعلى اليوم الآخر، وتضمنت أنه لا ينتفع بهذا كله إلا من في قلبه خوف من عذاب الآخرة، وهم المؤمنون بها، وأما من لا يخاف الآخرة ولا يؤمن بها فلا ينتفع بتلك الآيات، فاسمع الآن بعض تفاصيل هذه الجملة:...»(۱) إلى آخر ما قال .....

١) الرسالة التبوكية، ابن القيم، ص: ٦٤، ٦٤.

## المبحث الثاني نسبة علم التدبر إلى العلوم، وموضوعه

أما نسبة علم التدبر إلى العلوم الأخرى فهو علم من العلوم الشرعية المختصة بالقرآن الكريم، والتبصر والتأمل فيه.

وموضوع التدبر هو القرآن الكريم، كما هو معلوم، وهذا ظاهر في نصوص الآيات التي توجه التدبر للقرآن الكريم؛ كما في قوله على: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ الْخَيْلَافَا كَثِيرًا ﴿ النساء )، وقوله عالى: ﴿ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ الْخَيْلَافَا كَثِيرًا ﴿ النساء )، وقوله عالى: ﴿ كَنْتُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْرَكُ لِيَلَبَّرُواً عَايَتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُواْ الْأَلْبِ ﴿ النّهِ ﴿ (ص)، وقوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبّرُونَ اللَّقَرْءَاتَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُها ﴿ اللّهِ منون )، ذهب تعالى: ﴿ أَفَلَا يَدَبّرُوا الْقَوْلَ آمْ جَآءَهُم مَّا لَوْ يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ الْأَوّلِينَ ﴿ اللّهُ منون )، ذهب المفسرون إلى أن معنى القول هو (القرآن)(١).

والمعنى في ذلك ظاهر أيضًا، فالقرآن العظيم: كلام الله تعالى: ﴿ فَأَجِرُهُ حَتَىٰ يَسْمَعُ كَلَامُ الله تعالى ككلام أحد، وهو محفوظ يَسْمَعُ كَلَامُ الله يَعالى ككلام أحد، وهو محفوظ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ﴾ (الحجر)، فحتى السنة المتواترة لم تحفظ كل ألفاظها، بل روي كثير منها بالمعنى، فالتأمل فيها ليس كتدبر القرآن، فضلًا عمَّا دونها.

١) انظر: تفسير ابن كثير (٤٨٣/٥)، ومعالم التنزيل، للبغوي (٤٢٣/٥)، وتفسير السعدي، ص: ٥٥٤.

والقرآن قطعي الثبوت، ولم يختص كلام آخر بمثل هذا، فحتى سنة النبي هي البشر حفظًا- فيها الصحيح والضعيف، فما بالك بما دونها؟! ولهذا ولغيره خُص القرآن الكريم بالتدبر.

فالمطلوب هو تدبر معانيه، والتأمل في دلالاته، والنظر في أحكامه، وليس هذا لغيره من الكلام مهما بلغت منزلته، وهذا أحد أسباب شرف علم التدبر؛ إذ موضوعه أشرف الكلام، وهو كلام الله تعالى، ولا يمنع ذلك من تدبر سنة النبي ، ولكن جرت عادة العلماء أن يجعلوا للسنة: التأمل والتفكر، ويجعلوا للقرآن الكريم: التدبر.

# المبحث الثالث واضعُ علم التدبُّر

المقصود بهذا المبحث هو بيان المبتدئ بوضع علم التدبر، والحديث عن هذا المبحث من بابين:

- ١) وجود هذه الأصول في التدبر.
- ٢) إفراد هذا الفن في التصنيف.

### المطلب الأول: وجود هذه الأصول:

وهذه نماذج من تدبر النبي ﷺ:

١) من ذلك أنه ها قال: «شيّبتني هُودٌ وأخواتها: سورة الواقعة، وسورة القيامة، والمرسلات، وإذا الشمس كورت، وإذا السماء انشقت، وإذا السماء انفطرت»(١).

وعن عائشة ، قالت: قام النبي ، بآيةٍ من القرآن ليلةً (١).

١) أخرجه الترمذي (٣٢٩٧)، وعبدالرزاق الصنعاني في المصنّف (٩٩٩٥)، وسعيد بن منصور في سننه
 (١١٠٩)، وابن أبي شيبه في المصنّف (٣٠٢٦٨). وصححه الألباني في صحيح الجامع (٣٧٢٢).

أخرجه الترمذي (٤٤٨)، والبغوي في شرح السنة، (٤/ ٥٥)، وصححه الألباني في صحيح الترمذي (٤٤٨).
 أخرجه النسائي في سننه (١٠١٠)، وسنن ابن ماجه (١٣٥٠)، ومسند أحمد بن حنبل (٢١٣٨٨).
 ومصنّف ابن أبي شيبة (٣١٧٦٧). وصححه البوصيري، في مصباح الزجاجة، (٢٠٥/١)، وقال: رجاله ثقات، والحاكم في المستدرك على الصحيحين (٨٧٩)، وقال: «هذا حديث صحيح ولم يخرجاه»، والحافظ العراقي في المغني عن حمل الأسفار (٨٩٧)، والألباني في مشكاة المصابيح (١٢٠٥).

فأخبره رسول الله ه بما قال، وهو أعلم، فقال الله: «يا جبريل، اذهب إلى محمدٍ فقل: إنَّا سنرضيك في أمتك، ولا نَسُوؤك»(١).

7) وسأل سعد بن هشام عائشة ها: يا أمَّ المؤمنين، أنبئيني عن خُلُق رسول الله ها؟ قالت: ألست تقرأ القرآن؟ قلت: بلى، قالت: فإن خلق نبي الله ها كان القرآن(٣).

٧) بل قال الشافعي هي: «كل ما حكم به الرسول في فهو مما فهمه من القرآن»<sup>(٤)</sup>.

وهناك أقوال وإشارات وتنبيهات من الصحابة على بعض القواعد والأصول، كما سيأتي في قصة ابن عباس الماس الحروريّة (٥)،

۱) أخرجه مسلم (۲۰۲).

٢) متفق عليه: أخرجه البخاري (٤٥٨٣)، (٥٠٥٠)، ومسلم (٢٤٧).

٣) أخرجه مسلم، (١٣٩).

٤) مقدمة في أصول التفسير، ابن تيمية، ص: ٩٣.

ه) ص: ۵۰.

ويقول ابن عباس الشائية الأن أقرأ في ليلة سورة أتدبّرها، وأفكّر فيها أحبُّ إليّ من أن أقرأ القرآن (۱)، وكان الصحابة من من شدة اعتنائهم بالفهم والتدبر إذا تعلّم الواحد منهم عشر آيات لم يجاوزهن، حتى يعرف معانيهن والعمل بهن؛ كما روي ذلك عن ابن مسعود ابن مسعود الهائية.

١) فضائل القرآن، المستغفري، (١/ ١٦١).

٢) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ابن جرير الطبري، (١/ ٨٠).

٣) أخرجه البخاري (١٤٦١).

وفي التابعين أيضًا: قال مطرف بن عبدالله (ت: ٩٥ه)(١): "إني لأستلقي من الليل على فراشي فأتدبّر القرآن، وأعرض عملي على عمل أهل الجنة، فإذا أعمالهم شديدة: ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱليَّلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ الذاريات )، ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لَا كَانُهِ مَّ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱليَّلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ الذاريات )، ﴿ أَمَنَ هُو قَنِتُ ءَانَاءَ ٱليَّلِ سَاجِدًا وَقَايِمًا لِرَبِهِمْ سُجَّدًا وَقِيكُمَا اللهِ ﴿ الفرقان )، ﴿ أَمَنَ هُو قَنِتُ ءَانَاءَ ٱليَّلِ سَاجِدًا وَقَايِمًا لِرَبِهِمْ سُجَّدًا وَقِيكُمُا اللهِ ﴿ الذمر: ٩)، فلا أُراني فيهم فأعرض نفسي على هذه يَخَذَرُ ٱلْأَخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِهِم ﴿ (المدثر)، فأرى القوم مكذّبين، وأمرُّ بهذه الآية: ﴿ مَاسَلَكَكُمُ فِي سَقَرَ اللهِ ﴾ (المدثر)، فأرى القوم مكذّبين، وأمرُّ بهذه الآية: ﴿ وَاخْرُونَ ٱعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُواْ عَمَلًا صَلِحًا وَءَاخَرَ سَيّتًا عَنَى ٱللّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ ٱللّهُ عَمُونُ رَحِمُ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ مَاللهُ وَاللهُ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَلَا وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَلَا وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا وَاللّهُ وَاللهُ وَلَا وَاللهُ وَلَا وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا الللهُ وَاللّهُ وَاللل

ومع بداية عصر التدوين كانت هذه الأصول والقواعد مبثوثة في كتب أهل العلم، ولاسيما كتب التفسير وعلوم القرآن، فقد كان علم التدبر جزءًا من التفسير.

\_\_\_\_\_

١) مطرف بن عبد الله بن الشّخّير بن عوف بن كعب بن وقدان بن الحريش بن كعب بن ربيعة بن عامر بن صعصعة، ويكنى أبا عبد الله العامري، روى عن عثمان، وعلى، وأُبَي، وأبي ذر، وأبيه، روى له الجماعة، وكان ثقة، له فضل وورع ورواية وعقل وأدب، مات مطرف سنة خمس وتسعين، في أول ولاية الحجاج بن يوسف على العراق، بعد الطاعون الجارف. انظر: الطبقات الكبرى، محمد بن سعد، (٧/ الحجاج بن يوسف على العراق، بعد الطاعون الجارف. انظر: الطبقات الكبرى، محمد بن سعد، (٧/ ١٤٥-١٤١)، والتاريخ الكبير، الإمام المزي، (٨/ ١٩٥-٣٩٧)، وتهذيب الكمال، الإمام المزي، (٨/).

٣) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، أبو نعيم الأصبهاني، (١٩٨/٢). وتاريخ دمشق، ابن عساكر، (٢٩٨/٥٨). ٣) وقد أجاد الباحث محمد الصاوي في بحثه (نماذج تدبر القرآن الكريم عند السلف)، في حصر تدبرات النبي الله والصحابة والتابعين ومن تبعهم، وهو من بحوث المؤتمر الأول لتدبر القرآن، الذي أقامته الهيئة العالمية لتدبر القرآن في قطر.

#### المطلب الثاني: إفراده بالتأليف:

من أقدم من وجدتُه استخدم هذا المصطلح هو ابن بَرَّجَان (۱) في كتابه (تنبيه الأفهام إلى تدبر الكتاب والتعرف على الآيات والأنباء العظام)(۱)، وكتابه هذا كتاب تفسير لم يكتمل، وأكثر كلامه فيه على طريقة أرباب الأحوال والمقامات.

وفي وقتنا الحاضر لقي التدبر اعتناء لا بأس به مقارنة بالعصور السابقة، سواء على مستوى التأليف أم التدريس أم المؤتمرات والملتقيات أم إنشاء المؤسسات، وإن كان مازال قليلًا في حق هذه القضية الكبرى، وإليك هذه المؤلفات التي وقفتُ عليها، وقد رتبتها هجائيًا:

1- إتحاف القاري بوسائل التدبر لكلام الباري، لعبدالرحمن الدهامي، طبعته مدار الوطن للنشر، الطبعة الأولى ١٤٣٥ه، وهو كتاب رائع، وفيه جهد كبير.

٢- إضاءات حول تدبر القرآن، د. عبدالله بصفر، دار نور المكتبات.

٣- أفلا يتدبرون القرآن، حسن عز الدين، دار الفكر العربي في القاهرة.

٤- انشراح الصدور في تدبر سورة النور، أ.د. سليمان اللاحم، دار العاصمة، الرياض.

٥- بدائع المعاني: آيات الصيام تدبرُ وتحليل، للدكتور عبدالمحسن بن عبدالعزيز العسكر، صادرُ عن الهيئة العالمية لتدبر القرآن الكريم، ١٤٣٠هـ

١) أبو الحكم ابن بَرّجَان: عبد السلام بن عبد الرحمن بن محمد اللخمي الإشبيلي، متصوف غالٍ، له كتاب عين اليقين، وشرح أسماء الله الحسنى، وغيرهما، توفي سنة (٣٦٥ه) بمراكش، ينقل عنه ابن عطية والبقاعي في تفسيريهما كثيرًا، وهو غير محمد بن برجان التابعي الراوي عن أنس بن مالك عليه وغيره. انظر ترجمته في: لسان الميزان، ابن حجر العسقلاني، (٤/ ١٣-١٤)، وفوات الوفيات، محمد بن شاكر الكتبي، (٢/ ٣٢٣)، والأعلام، خير الدين الزركلي، (١٤/ ٢).

٢) طبع بتحقيق أحمد فريد المزيدي، دار الكتب العلمية، بيروت.

- ٦- تحريك الجنان لتدبر وتوقير أم القرآن، د. عصام العويد، من إصدارات الهيئة العالمية لتدبر القرآن الكريم.
  - ٧- تدبر القرآن الكريم بين النظرية والتطبيق، د. رقية طه العلواني.
- ٨- تدبر القرآن الكريم: مفهومه، أساليبه، أسبابه، آثاره، د. فهد الوهبي، بحث منشور في مجلة الدراسات القرآنية، الجمعية العلمية السعودية للقرآن الكريم وعلومه.
- ٩- تدبر القرآن، لسلمان بن عمر السنيدي، وله ملخص له في كتيب صغير،
   وكلاهما صدرا عن مجلة البيان، وكتاب السنيدي هو محاولة جادة في وضع لبنات علم أصول التدبر.
- ١٠- تدبر القرآن، الشيخ صالح بن فوزان الفوزان، دار القاسم للنشر، الرياض.
- ۱۱- تدبر القرآن: تحرير وتأصيل، بحوث الملتقى الأول لتدبر القرآن، طبعته الهيئة العالمية لتدبر القرآن الكريم.
- 17- التدبر حقيقته وعلاقته بمصطلحات التأويل والاستنباط والفهم والتفسير: دراسة بلاغية تحليلية على آيات من الذكر الحكيم، للدكتور عبدالله عبدالغني سرحان، مركز تدبر ١٤٣١هـ
  - ١٣- تدبر سورة الفرقان، عبد الرحمن الميداني، دار القلم، دمشق.
    - ١٤- تدبر سورة الكهف، د. رقية العلواني.

- ٥١- تدبر قرآن، أمين أحسن إصلاحي، وهو تفسير بلغة الأوردو، في ثلاثة مجلدات، وجدته في مركز الملك فيصل للبحوث.
- 17- التدبر والبيان في تفسير القرآن بصحيح السنن، للشيخ محمد المغراوي، وقد صدر حديثًا في أربعين مجلدًا.
- ۱۷- تعلم القرآن الكريم وتعليمه وتدبره، تأليف: أحمد حسين عبد الكريم، دار الغوثاني للدراسات القرآنية، وهو من سلسلة بعنوان: (كيف يُحيي القرآن الكريم المسلمين).
- ۱۸- تعليم تدبر القرآن الكريم، للدكتور هاشم الأهدل، صدر عن مركز الدراسات والمعلومات القرآنية بمعهد الشاطبي بجدة.
- 19- ثلاثون مجلسًا في التدبر، لعدة مشايخ، ثلاثة أجزاء، من إصدارات الهيئة العالمية لتدبر القرآن الكريم.
  - ٢٠- حتى نتدبر منهاج الله، د. عدنان على النحوي، دار النحوي، الرياض.
- ١٦- الحرز الأمين في تدبر سورة الإخلاص والمعوذتين، أ.د. سليمان اللاحم، طبعته دار العاصمة، الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ.
  - ٢٢- الحياة من جديد (دعوة لتدبر القرآن)، للدكتورة أسماء الرويشد.
- 77- الخارطة الذهنية للقرآن الكريم، سورة البقرة أنموذجًا، الطريقة الأسهل للتدبر والحفظ معًا، د. إبراهيم بن عبدالله الدويش، مركز بناء للاستشارات التربوية والتعليمية.

- ٢٤- دعوة إلى تدبر القرآن الكريم: كيف؟ ولماذا؟ لمختار شاكر كمال، مؤسسة الرسالة، الشركة المتحدة، بيروت.
- ٥٥- ربح أيام العمر في تدبر سورة العصر، أ.د.سليمان اللاحم، مقالة في مجلة جامعة الإمام، العدد: ٣٩، رجب ١٤٢٣ه، ص: ١٦٩-١٩٨.
- 77- ضوابط أصولية في تدبر القرآن، يوسف أحمد البدوي، مجلة الجمعية الفقهية السعودية.
  - ٧٧- الصَّوارف عن فهم وتدبُّر القرآن الكريم، أبو العالية.
  - ٢٨- فن تدبر القرآن، للشيخ الدكتور عصام العويد، من إصدارات مركز تدبر.
- ٢٩- في رحاب تدبر القرآن الكريم، مختار شاكر كمال، دار الفاروق، الأردن، ٢٠٠٩م.
- ٣٠- قبسات من الكتاب والسنة: تدبر وظلال، عدنان على رضا النحوي، دار النحوى، الرياض.
- ٣١- قواعد التدبر الأمثل للقرآن الكريم، للشيخ عبدالرحمن حَبَنَكة الميداني، مجلد من مطبوعات دار القلم في دمشق، ذكر فيه سبعًا وعشرين قاعدة لتدبر القرآن، مرسلة من غير ترتيب، وأغلبها قواعد في التفسير، وليس في التدبر.
  - ٣٢- كيف نتدبر القرآن، فواز زمرلي، دار البشائر الإسلامية، بيروت.
- ٣٣- كيف ننتفع بالقرآن الكريم: (خطوة نحو تدبر أمثل)، د. أحمد البراء الأميري، مؤسسة الريان، بيروت.

- ٣٤- ليدبروا آياته (حلقات برنامج ليدبروا آياته)، أ.د.ناصر العمر، من إصدارات الهيئة العالمية لتدبر القرآن الكريم.
- ٣٥- ليدبروا آياته (حصاد عام من التدبر)، سلسلة تصدر من الهيئة العالمية
   لتدبر القرآن الكريم، صدر منها حتى الآن سبعة كتب.
- ٣٦- مبحث جليل على آية من التنزيل، ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَاكَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَآ ﴾، للشيخ محمد الأمين بن محمد المختار الجكني الشنقيطي، مطبعة المدني (١)، وهو تفسير لهذه الآية رد فيه على المؤولة في العقيدة، والمتعصبة في الفقه.
- ٣٧- المدخل إلى الدراسات القرآنية: مبادئ تدبر القرآن والانتفاع به، لأبي الحسن الندوى، دار الصحوة، القاهرة.
- ٣٨- معارج التفكر ومعالم التدبر، لعبد الرحمن الحبنكة الميداني، من إصدارات دار القلم بدمشق؛ وهو تفسير تدبري للقرآن لم يتم.
- ٣٩- المعين على تدبر الكتاب المبين، لمجد مكي، وهو تفسير تدبري مختصر في مجلد.
- ٤٠- من أجل تدبر القرآن، سلمان السنيدي، مجلة البيان، وهو اختصار كتابه السابق (تدبر القرآن)، كتبه لطلاب تحفيظ القرآن.
- ٤١- مفاتح تدبر القرآن والنجاح في الحياة، خالد اللاحم، دار المنهاج، الرياض.

١) وتوجد منه نسخة في مكتبة الحرم النبوي الشريف.

- 25- مفهوم التدبر: تحرير وتأصيل (أوراق عمل الملتقى العلمي الأول لتدبر القرآن الكريم) الذي نظمه مركز تدبر في الرياض، الطبعة الأولى ١٤٣٠هـ.
- 27- مفهوم التدبر في ضوء الدراسة التحليلية لآياته في القرآن، د. محمد بن زيلعي هندي، صدر عن معهد البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي بجامعة أم القرى، بحث محكم.
- ٤٤- فن التدبر القرآن الكريم، للشيخ د. عصام العويد، من إصدارات مركز تدبر، الرياض.
- ٥٥- مفهوم التفسير والتأويل والاستنباط والتدبر والمفسر، للدكتور مساعد الطيار، دار ابن الجوزي، الرياض، ١٤٢٧هـ
  - ٤٦- مناهج معاصرة للتدبر، نايف الزهراني.
- ٤٧- منهج الإمام محمد بن عبدالوهاب في تدبر القرآن، لمحمد آل عابد، دار الطرفين.
- ٤٨- منهج تدبر القرآن الكريم، أ.د. حكمت بن بشير ياسين، دار الحضارة للنشر
   والتوزيع، الرياض، وهو كتاب ذكر فيه وسائل التدبر فقط.
- ٤٩- نفائس التدبر، جمال إبراهيم القرش، الدار العالمية للنشر والتوزيع.

هذا ما وجدته من الكتب المطبوعة التي حوت عناوينها على لفظة التدبر(١)، وقد يكون فاتني بعضها.

وبعد الانتهاء من تأليف الكتاب، وفي المراجعات الأخيرة له، طبع كتابان مهمَّان؛ أولهما في التنظير لعلم التدبر، والثاني في التطبيق، وهما:

٥٠- تدبر القرآن الكريم، رسالة ماجستير للشيخ عبداللطيف التويجري، مكتبة دار المنهاج، الرياض، ط١، ١٤٣٦هـ

٥١- القرآن: تدبر وعمل، إعداد مركز المنهاج، الطبعة الأولى، ١٤٣٦هـ

<sup>1)</sup> وهناك مقالات كثيرة حول تدبر القرآن، ولكن لم أضعها لقلة المادة العلمية، ولعدم خروجها عن الكتب السابقة، مثل: في تدبر القرآن، مقال لمحمد شاكر الشريف، في مجلة البيان العدد ٢٦٥، ص: ٣٨، وتدبر القرآن، للدكتور محسن عبدالناظر، مقال في النشرة العلمية للكلية الزيتونية للشريعة وأصول الدين، ورسائل علمية، مثل (منهجية التدبر في القرآن الكريم وتطبيقاتها في مجال التربية العقلية لطالبات المرحلة الثانوية)، ولكن هذه الرسالة في جانب تربوي تطبيقي، وأغلب هذه المقالات والرسائل موجودة في مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية في الرياض.

# المبحث الرابع حكم الشرع في التدبر

تدبر القرآن واجبُ في الجملة على أهل الإيمان (١)، وهم مأمورون به؛ لأنهم أهل الانتفاع، وكلُّ واحدٍ منهم بحسب قدراته وطاقاته الإدراكية القابلة للاكتساب والزيادة، فلا يُعذر أحد بعدم التدبر.

وقد دل على ذلك سياق الآية الكريمة: ﴿ لِيِّنَّابُّرُواً عَايَتِهِ عَلَى ذلك سياق الآية الكريمة: ﴿ لِيِّنَّابُرُواً عَايَتِهِ ﴾ (ص: ٢٩)، حيث أنَّ فيها قراءتين:

القراءة الأولى، وهي قراءة الجمهور، بإدغام التاء في الدال(٢). وفيه بيان علة إنزال هذا الكتاب، وأن الهدف من إنزاله هو تلاوته وتدبره(٣)، وتوجيه الأمر إلى عموم الناس لا يفيد بأن الأمر منصرف عنه ، بل إن الأمر بالتدبر موجه إليه ابتداءً؛ إذ هو المبلّغ لكلام الله، فهو داخل في الأمر ابتداءً، ولقد كان عليه الصلاة والسلام في غاية التدبر والتفكر لكتاب الله تعالى(٤).

والقراءة الثانية: {لتدَبَّرُوا} قال الطبري: (ت٣١٠هـ): «وقراءة أبي جعفر وعاصم: (لتَدَبَّرُوا آياته) بالتاء، بمعنى: لتتدبره أنت يا محمد وأتباعُك»،

١) وسيأتي مزيد تفصيل في بعض أنواع التدبر. (انظر: مبحث جليل على آية من التنزيل، الشنقيطي، ص: ٤ و ٥).

٢) النشر في القراءات العشر، ابن الجزري، (٢/ ٤٠١).

٣) تفسير البحر المحيط، أبو حيان الأندلسي، (٧/ ٣٨٧).

٤) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، برهان الدين البقاعي، (٦/ ٣٨٢).

ه) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ابن جرير الطبري، (٢١/ ١٩٠). والمبسوط في القراءات العشر،
 أحمد بن الحسين النيسابوري، ص: ٣٨٠.

وقال ابن عاشور (ت١٣٩٣هـ): «وقرأ أبو جعفر: (لتَدَبَّروا) بتاء الخطاب وتخفيف الدال، وأصلها: (لتَتَدَبَّروا)؛ فحُذفت إحدى التاءين اختصارًا، والخطاب للنبي ومن معه من المسلمين»(١).

وفي هذه القراءة أيضًا بيان اشتراك الأمة في التوجيه الرباني إلى أن تتدبر كتاب ربها سبحانه وتعالى، فهي مقصودة بالتدبر مخاطبة به.

وقال الشوكاني (ت١٢٥٠هـ): «وفي الآية دليل على أن الله إنما أنزل القرآن للتدبر والتفكر في معانيه، لا لمجرد التلاوة بدون تدبر»(١).

بل إن التدبر المأمور به في القرآن عام؛ يشمل المنافقين، والكفار، والمؤمنين؛ فالآيات نزلت ابتداءً في المنافقين والكفار.

أما المنافقون: فقد وردت آيتان تأمرانهم بالتدبر؛ وهما قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبّرُونَ الْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ عَلْمِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ الْخَيْلَافَا كَثِيرًا ﴿ النساء ﴾ وقوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴿ الله الله الله التي يَعِظُهم بها في آي القرآن الذي أنزله على نبيه، عليه الصلاة والسلام، ويتفكرون في حُججه التي بيّنها لهم في تنزيله؛ فيعلموا بها خطأ ما هم عليه مقيمون، ﴿ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُها ﴾؛ يقول: أم أقفل الله على قلوبهم؛ فلا يعقلون ما أنزل الله في كتابه من المواعظ والعبر... إذ والله يجدون في القرآن زاجرًا عن معصية الله، لو تدبره القوم فعقلوه، ولكنهم أخذوا بالمتشابه فهلكوا عند ذلك»(٢٠).

١) التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن عاشور، (٢٣/ ١٤٩).

٢) فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، محمد بن علي الشوكاني، (٦٧/٤).

٣) جامع البيان في تأويل آي القرآن، ابن جرير، (٢٢/ ١٧٩).

وقال السعدي: «أي: فهلًا يتدبّر هؤلاء المعرضون لكتاب الله، ويتأملونه حق التأمل، فإنهم لو تدبروه لدهّم على كل خير، ولحذّرهم من كل شرّ، ولملأ قلوبهم من الإيمان، وأفئدتهم من الإيقان، ولأوصلهم إلى المطالب العالية، والمواهب الغالية، ولبيّن لهم الطريق الموصلة إلى الله، وإلى جنته ومكملاتها ومفسداتها، والطريق الموصلة إلى الله، وإلى جنته ومكملاتها ومفسداتها، والطريق الموصلة إلى العذاب، وبأي شيء يحذر، ولعرّفهم بربهم، وأسمائه وصفاته وإحسانه، ولشوقهم إلى الثواب الجزيل، ورهبهم من العقاب الوبيل»(١).

وأما الكفار: فكذلك وردت فيهم آيتان، تأمرانهم بالتدبُّر؛ وهما قوله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَدَّبَرُواْ الْقَوْلُ الْمَ جَآءَهُمُ مَّا لَمْ يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ الْأَوَّلِينَ ﴿ المؤمنون )، وقوله تعالى: ﴿ كَنْتُ أَوْلُواْ الْقَالِمُ اللَّهُ وَلَيْنَدُكُرَ أُولُواْ الْأَلْبِ ﴿ المؤمنون )، قال الطبري: ﴿ أَفَلُم يَدُبُ فَيَعَلَمُوا ما فيه من العبر، ويعرفوا حجج الله التي احتج بها عليهم فيه، ﴿ أَمْ جَآءَهُم مَّا لَمْ يَأْتِءَ ابَآءَهُمُ الْأَوَّلِينَ ﴾؛ ويعرفوا حجج الله التي احتج بها عليهم فيه، ﴿ أَمْ جَآءَهُم مَّا لَمْ يَأْتِءَ ابَآءَهُمُ الْأَوَّلِينَ ﴾؛ أم جاءهم أمر ما لم يأت مَن قبلَهم مِن أسلافهم، فاستكبروا ذلك وأعرضوا، فقد جاءت الرسل من قبلهم، وأُنزلت معهم الكتب (١٠).

وقال الآلوسي (ت١٢٧٠ه): ﴿ أَفَاكُمْ يَلَّبَرُواْ الْقَوْلُ ﴾ الهمزة لإنكار الواقع واستقباحه، والفاء للعطف على مقدَّرٍ ينسحبُ عليه الكلام؛ أي: أَفَعَلوا ما فعلوا من النكوص والاستكبار والهجر، فلم يتدبروا القرآن ليعلموا -بما فيه من وجوه الإعجاز- أنه الحق من ربهم فيؤمنوا به، و ﴿ أَمُ ﴾ في قوله تعالى:

١) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر بن السعدي، ص: ٧٨٨.

٢) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ابن جرير الطبري، (١٩/ ٥٦).

﴿ أَمْ جَاءَهُمُ مَّا لَمْ يَأْتِ ءَابَاءَهُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ منقطعة، وما فيها من معنى (بل) للإضراب والانتقال من التوبيخ بما ذكر إلى التوبيخ بآخر، والهمزة لإنكار الوقوع لا لإنكار الواقع؛ أي: بل أجاءهم من الكتاب ما لم يأت آباءهم الأولين حتى استبعدوه فوقعوا فيما وقعوا فيه من الكفر والضلال»(١).

وقال الشوكاني: «بيّن سبحانه أن سبب إقدامهم على الكفر هو أحد هذه الأمور الأربعة: الأوّل: عدم التدبر في القرآن؛ فإنهم لو تدّبروا معانيه لظهر لهم صدقه وآمنوا به وبما فيه ...»(٢).

وقال السعدي: «أي: أفلا يتفكرون في القرآن ويتأملونه ويتدبرونه، فإنهم لو تدبروه لأوجب لهم الإيمان ولمنعهم من الكفر، ولكن المصيبة التي أصابتهم بسبب إعراضهم عنه»(٣).

فإن كان التدبر قد أمر به المنافقون والكافرون؛ فالمؤمنون به أولى وأحرى، وتارك التدبر داخل في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَنرَبِّ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَلذَا ٱلْقُرَّءَانَ مَهُجُورًا اللهِ (الفرقان)؛ قال الإمام ابن كثير: «وترك تدبره وتفهمه من هجرانه»(٤).

ولكن المؤمنين ينقسمون في التدبر إلى أربعة أنواع بحسب المتدبِّر(٥):

١) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، محمود الألوسي (١٨/ ٥٠).

٢) فتح القدير، محمد بن على الشوكاني، (٣/ ٦٦٩).

٣) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبدالرحمن بن ناصر السعدي، ص: ٥٥٤.

٤) تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، (٦/ ١٠٨)، وانظر كلام ابن القيم في أنواع هجر القرآن، الفوائد، ص: ٥٨.

ه) انظر: تدبر القرآن، تحرير وتأصيل، ص:١٨٥، وبحث (قواعد في تدبر القرآن الكريم، لمحمد كالو، ص:١٣)؛ أحد بحوث المؤتمر الأول للهيئة العالمية لتدبر القرآن.

#### ١- تدبر عامة المسلمين:

والمقصود به نظرهم في القرآن، وفهمهم ما يمكن فهمه والعمل به؛ وهذا أمر واجب على كل الأمة، بحسب الطاقة، وقدر الاستطاعة، ولا يكلف الله نفسًا إلا وسعها.

#### ۲- تدبر العلماء:

والمقصود به نظرهم في القرآن بحسب ما أوتوا من علوم شرعية ولغوية، تعطيهم قدرة أكبر على الفهم والاستنباط والنظر؛ ليستخرجوا كنوزه، ويعملوا بها ويبلغوها؛ وهذا واجب على أهل العلم، فهو فرض كفاية.

٣- تدبُّر أهل التخصُّص: وذلك أن كل متخصِّص في فن أو علم، كاللغة، والطب، والسياسة، وغيرها يستنبط من القرآن وقفات تدبُّرية لا يجدها غيره؛ لأن تخصُّصه يفيده في إبراز بعض المعاني.

# ٤- تدبُّر أهل الإيمان:

وهو التدبُّر الذي يحصل لأهل الإيمان، وأصحاب التقوى والزهد والورع، وهو ما يحصل لكثير من المسلمين في أوقات الصفا، وارتفاع الإيمان، والخلوات مع رب السماوات، وعندما تتأمل بعض استنباطات العلماء في التفسير تجد أنها فتح من الله تعالى وتوفيق، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية على: «قد فتح الله عليَّ في هذا الحصن في هذه المرة من معاني القرآن، ومن أصول العلم بأشياء كان كثير من العلماء يتمنونها، وندمت على تضييع أكثر أوقاتي في غير معاني القرآن»(۱).

١) ذيل طبقات الحنابلة، ابن رجب الحنبلي، (١/ ٣٤٤).

ويقول ابن عبدالهادي في حديثه عن شيخ الإسلام ابن تيمية: «ولقد سمعته في مبادئ أمره يقول: إنه ليقف خاطري في المسألة والشيء، أو الحالة التي تشكل علي، فأستغفر الله تعالى ألف مرة أو أكثر أو أقل حتى ينشرح الصدر، وينحل إشكال ما أشكل»(١).

وقال الإمام ابن القيم هج بعد سرده فوائد سورة (الكافرون) وأسرارها: «فهذا ما فتح الله العظيم به من هذه الكلمات اليسيرة، والنبذة المشيرة، إلى عظمة هذه السورة وجلالتها، ومقصودها وبديع نظمها، من غير استعانة بتفسير، ولا تتبع لهذه الكلمات من مظان توجد فيه، بل هي استملاء مما علمه الله، وألهمه بفضله وكرمه، والله يعلم أني لو وجدتها في كتاب لأضفتها إلى قائلها، ولبالغت في استحسانه»(۱). وهذا القسمُ مستحب، وليس واجبًا؛ فالناس ليسوا على وِزان واحدٍ في الإيمان.

١) العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام أحمد بن تيمية، محمد بن أحمد بن عبد الهادي، ص: ٢١- ٢٢.
 ٢) بدائع الفوائد، ابن القيم، (١/ ١٤٨-١٤٩).

# المبحث الخامس فضل علم التدبر

قال ابن القيم هن: «وأما التأمل في القرآن فهو تحديق ناظر القلب إلى معانيه، وجمع الفكر على تدبّره وتعقله، وهو المقصود بإنزاله، لا مجرد تلاوته بلا فهم ولا تدبّر؛ قال الله تعالى: ﴿ كِنَنْبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَتَبَرُّواَ ءَابَنِهِ وَلِيَنَذَكَرَ أُولُوا فهم ولا تدبّر؛ قال الله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُها الأَلْبَبِ الله في وقال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُها الله في الله وقال تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَدَبَرُواْ الْقَوْلُ أَمْ جَآءَهُم مَّا لَمْ يَأْتِ ءَابَآءَهُم الله وقال تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُوءً نَا عَرَبِيًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ الله وقال الله عالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُوءً نَا عَرَبِيًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ الله وقال الله عالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُوءً نَا عَرَبِيًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ الله وقال الله عالى الله وقال القرآن ليتُدبَّر ويُعمل به؛ فاتخذوا تلاوته عملًا!». (الزخرف)، وقال الحسن: «نزل القرآن ليتُدبَّر ويُعمل به؛ فاتخذوا تلاوته عملًا!».

فليس شيء أنفع للعبد في معاشه ومعاده، وأقرب إلى نجاته، من تدبّر القرآن، وإطالة التأمل فيه، وجمع الفكر على معاني آياته؛ فإنها تُطلِع العبد على معالم الخير والشر بحذافيرهما، وعلى طرقاتهما وأسبابهما، وغاياتهما وثمراتهما، ومآل أهلهما، وتتتُلُ في يده مفاتيح كنوز السعادة، والعلوم النافعة، وتثبت قواعد الإيمان في قلبه، وتشيد بنيانه، وتوطد أركانه، وتريه صورة الدنيا والآخرة، والجنة والنار في قلبه، وتحضره بين الأمم، وتريه أيام الله فيهم، وتبصره مواقع العبر، وتُشهِده عدل الله وفضله، وتعرّفه ذاته وأسماءه وصفاته وأفعاله، وما يحبه وما يبغضه، وصراطه الموصل إليه، وما لسالكيه بعد الوصول والقدوم عليه،

وقواطع الطريق وآفاتها، وتعرِّفه النفس وصفاتها، ومفسدات الأعمال ومصححاتها، وتعرِّفه طريق أهل الجنة وأهل النار وأعمالهم، وأحوالهم وسيماهم، ومراتب أهل السعادة وأهل الشقاوة، وأقسام الخلق واجتماعهم فيما يجتمعون فيه، وافتراقهم فيما يفترقون فيه.

وبالجملة: تعرِّفه إلى الربَّ المدعوَّ إليه، وطريق الوصول إليه، وما له من الكرامة إذا قدم عليه، وتعرِّفه في مقابل ذلك ثلاثةً أخرى: ما يدعو إليه الشيطان، والطريق الموصلة إليه، وما للمستجيب لدعوته من الإهانة والعذاب بعد الوصول إليه؛ فهذه ستة أمور ضروري للعبد معرفتها، ومشاهدتها ومطالعتها...»(١).

إذن ففضائل هذا العلم كثيرة، وهي في مجملها ترجع إلى فضائل القرآن الكريم نفسه؛ فمن ذلك:

١- الامتثال لأمر الله تعالى في قوله: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾.

٢- أن التدبر هو المقصود الأعظم من تنزيل القرآن العظيم؛ قال تعالى: ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبنَرُكُ لِيِّدَبِّرُوا عَلَيْتِهِ وَلِيتَذَكَّرَ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴿ ).

٣- الخروج من حال الذين على قلوبهم أقفال: ﴿ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقَفَا لُهَا ﴿ آَلُ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ

١) مدارج السالكين بين منازل ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُ دُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾، ابن القيم، (١/ ٤٥١ - ٤٥٢).

٢) حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح، ابن القيم، ص: ٤٨.

3- التدبر من الأسباب الجالبة لمحبة الله تعالى، وقد عدَّ ابن القيم عشرة أسباب جالبة لمحبة الله تعالى وموجبة لها، وجعل أولها: قراءة القرآن بالتدبر والتفهم لمعانيه وما أريد به(۱).

٥- أن التدبر نوع مهم من تعلم القرآن، والذي به تنال الخيرية والأفضلية التي بيَّنها رسول الله هي في قوله: «خيركم من تعلم القرآن وعلمه»(٢)، والتدبر جزء من التعلم.

7- التدبر من النصيحة لكتاب الله تعالى الواردة في حديث تميم الداري ، قال: قال رسول الله في: «الدين النصيحة»، قلنا: لمن؟ قال: «لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم» قال ابن رجب: «أما النصح لكتاب الله: فشدة حبه وتعظيم قدره؛ إذ هو كلام الخالق، وشدة الرغبة في فهمه، وشدة العناية لتدبره...»(1).

٧- التدبر من المدارسة التي تنال بها الفضائل التي ذكرت في هذا الحديث العظيم؛ قال عنه: «وما اجتمع قوم في بيتٍ مِن بيوت الله، يتلون كتاب الله، ويتدارسونه بينهم، إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفّتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده»(٥).

١) مدارج السالكين بين منازل ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُ دُ وَإِيَّاكَ نَتْ عَمِثُ ﴾، ابن القيم، (٣/ ١٧-١٨).

٢) أخرجه البخاري، (٥٠٢٧).

٣) أخرجه مسلم (٩٥).

٤) جامع العلوم والحكم، ابن رجب الحنبلي، (١/ ٧٩-٨٠).

٥) أخرجه مسلم (٢٦٩٩).

٨- الاستغناء بالقرآن عن غيره؛ قال ﴿: «ليس منا من لم يَتَغَنَّ بالقرآن»(١)، وللعلماء في شرح الحديث تفسيران(١): أحدهما: أن معناه: ليس منا من لم يستغنِ بالقرآن عن غيره، وهو في ذلك بمعنى قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبُعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِ بالقرآن عن غيره، وهو في ذلك بمعنى قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبُعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِ بالقرآن العظيم ﴿ اللهِ عَلَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعَنَا بِهِ عَ أَزُورَجًا مِّنَهُمْ ﴾ (الحجر)؛ أي: من كان معه القرآن العظيم فقد أُعطي أعظم نعمة، فلا يليق به أن يلتفت إلى متاع الدنيا(١)، وهذا الاستغناء بالقرآن أعظم ما يحققه تدبر القرآن الكريم.

9- الاقتداء بالرسول ﴿ فِي تدبر كتاب الله تعالى، فعن أبي ذر ﴿ قال: «قام النبي ﴿ بَا يَهُ مَا اللهِ عَلَى اللهِ عَبَادُكُ وَإِن تَغَفِرُ لَهُمْ النبي ﴾ بآية حتى أصبح يرددها، والآية: ﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُ وَإِن تَغَفِرُ لَهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكُ وَإِن تَغَفِرُ لَهُمْ فَإِنَّكُ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْمُرَيدُ اللهُ ﴿ (المائدة) » (نا).

10- التدبر من صفات أهل العلم، قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «المطلوب من القرآن هو فهم معانيه والعمل به، فإن لم تكن هذه همَّة حافظِه لم يكن من أهل العلم والدين»(٥).

١) أخرجه البخاري (٧٥٢٧).

٢) انظر: فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ابن حجر العسقلاني، (٩/ ٦٩).

٣) انظر: ليدبروا آياته، (ص: ٣١٥).

٤) أخرجه النسائي في سننه، (١٠١٠) وابن ماجة في سننه (١٣٥٠)، والإمام أحمد في مسنده (١٣٨٨)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٣١٧٦٧). وصححه البوصيري، في مصباح الزجاجة، (١/ ٢٠٥)، وقال: (رجاله ثقات). وأخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين (٨٧٩)، وقال: (هذا حديث صحيح، ولم يخرجاه)، وصححه الحافظ العراقي في المغني عن حمل الأسفار (٨٩٧). والألباني في مشكاة المصابيح (١٢٠٥).

٥) مجموع الفتاوي، ابن تيمية، (٣٦/ ٥٥).

قال الإمام ابن القيم في النونية:

فتدَبَّرِ القرآنَ إن رُمتَ الهدى فالعلمُ تحتَ تدبُّرِ القرآنِ (١)

11- قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «من أصغى إلى كلام الله وكلام رسوله بعقله، وتدبر بقلبه، وجد فيه من الفهم والحلاوة والهدى وشفاء القلوب، والبركة والمنفعة، ما لا يجده في شيء من الكلام، لا منظومِهِ ولا منثورِهِ»(١).

۱۲- إدراك لذة القرآن؛ قال الزركشي الله (ت:۷۹۱هـ): «من لم يكن له علم ونقوى وتدبر، لم يدرك من لذة القرآن شيئًا»(").

۱۳- التدبُّر دواء للقلب من أمراضه؛ قال إبراهيم الخوَّاص (ت: ۱۹۱ه)؛ «دواء القلب خمسة أشياء: قراءة القرآن بالتدبر، وخلاء البطن، وقيام الليل، والتضرع عند السحر، ومجالسة الصالحين» (فياً. وقال الإمام ابن القيم: «إذا مرَّ متدبر القرآن- بآية وهو محتاج إليها في شفاء قلبه كررها ولو مئة مرة ولو ليلة؛ فقراءة آية بتفكر وتفهّم خير من قراءة ختمة بغير تدبر وتفهّم، وأنفع للقلب، وأدعى إلى حصول الإيمان، وذوق حلاوة القرآن» (ف).

١) متن القصيدة النونية، ابن القيم، (٢/ ٤٦).

٢) اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم، ابن تيمية، (١/ ٢٨٤).

٣) البرهان في علوم القرآن، الزركشي، (٢/ ١٥٥).

٤) التبيان في آداب حملة القرآن، الإمام النووي، ص: ٦٧.

٥) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، ابن القيم، (١/ ١٨٧).

16- الاقتداء بخير القرون من الصحابة والتابعين في اعتنائهم الاعتناء الفائق بكتاب الله وتدبره؛ فعلى سبيل المثال: جاء في صحيح مسلم (۱۱): عن كعب بن عجرة في أنه دخل المسجد وعبد الرحمن بن أم الحكم يخطب قاعدًا فقال: انظروا إلى هذا الخبيث، يخطب قاعدًا، وقال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُوا بِحَكرةً أَوْ لَمُوا الله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُوا بِحَكرةً أَوْ لَمُوا انفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُّوكَ قَايِما ﴾ (الجمعة: ١١). وهذا استنباط رائع يرجعه العلماء إلى قاعدة دلالة الألفاظ في باب دلالة الإشارة.

وقال ابن عباس عنا خرجت الحَرُوريَّة، اعتزلوا في دارٍ على حدتهم، وكانوا ستة آلاف، فقلت لعلي: يا أمير المؤمنين، أبرِد بالصلاة لعلي أكلم هؤلاء القوم. قال: إني أخافهم عليك. قلت: كلا إن شاء الله، فلبِستُ أحسنَ ما يكون من حُلَل اليمن، وترجَّلتُ، ودخلتُ عليهم في دارٍ نصفَ النهار وهم قائلون في نحر الظهيرة، فقالوا: مرحبًا بك يا ابن عباس، فما هذه الحُلَّة؟ قلتُ: ما تَعِيبون عليَّ؟ لقد رأيتُ على رسول الله الله المحسنَ ما يكون من الحُلَل، ونزلت: ﴿ قُلُ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ اللهِ المُحَافِيةِ عَلَى الأعراف: ٣٢).

١) أخرجه مسلم (٨٦٤).

قال ابن عباس: وما أتيتُ قومًا قطُّ أشد اجتهادًا منهم، مُسهمة وجوههم من السهر، كأن أيديهم وركبهم تثنى عليهم، فمضى مَن حضر. فقال بعضهم: لنُكَلِّمنَّه ولننظرنَّ ما يقول. قلت: هاتوا ما نقمتم على أصحاب رسول الله ﷺ وابن عمه. قالوا: ثلاث. قلت: ما هن؟ قال: أما إحداهن، فإنه حكَّم الرجال في أمر الله، وقال الله: ﴿ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا يِلَّهِ ﴾ (الأنعام: ٥٧)، ما شأن الرجال والحكم؟! قلتُ لهم: أرأيتكم إن قرأتُ عليكم من كتاب الله ١ وسنَّة نبيِّه ١ ما يردُّ قولكم، أترجعون؟ قالوا: نعم. قلتُ: أمَّا قولكم: حكَّم الرجال في أمر الله، فإني أقرأ عليكم في كتاب الله أن قد صيَّر حكمه إلى الرجال في ثمن ربع درهم؟ فأمر الله تبارك وتعالى أن يحكموا فيه، أرأيتم قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَقْنُلُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَنَالُهُ مِنكُم مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآةٌ مِّثُلُ مَا قَنَلَ مِنَ ٱلنَّعَمِ يَعَكُمُ بِيدِ عَوَا عَدْلِ مِّنكُمْ ﴾ (المائدة: ٩٥)، وكان من حُكْمِ الله أنه صيَّره إلى الرجال يَحكُمون فيه، ولو شاء حكم فيه، فجاز من حكم الرجال، أنشدكم بالله: أحُكم الرجال في صلاح ذات البين وحقن دمائهم أفضل، أو في أرنب؟ قالوا: بلي؛ بل هذا أفضل. وقال في المرأة وزوجها: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَأَبْعَثُواْ حَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ. وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهَا ﴾ (النساء: ٣٥)، فنشدتكم بالله حكم الرجال في صلاح ذات بينهم وحقن دمائهم أفضل من حكمهم في بُضع امرأة؟ قالوا: اللُّهُمَّ بل في حقن دمائهم وإصلاح ذات بينهم. قال لهم: خرجت من هذه؟! قالوا: نعم...

وفي آخرها: فرجع منهم ألفان، وخرج سائرهم فقُتِلُوا على ضلالتهم، قتَلَهم المهاجرون والأنصار(١).

وهذا من ابن عباس ، استدلالٌ بدليل الأولى -إحدى دلالات قاعدة دلالة الألفاظ- ومثل هذا كثيرٌ من قصص الصحابة والتابعين. وغير ذلك من الفضائل.

١) أخرجه النسائي في السنن الكبري، (٨٥٧٥)، والبيهقي السنن الكبري، (١٦٧٤٠)، وعبدالرزاق في مصنفه، (١٨٦٧٨)، والطبراني في المعجم الكبير، (١٠٥٩٨)، والحاكم في المستدرك على الصحيحين، (٢٦٥٦)، وقال:

(على شرط مسلم، ولم يخرجاه)، ووافَقَه الذهبي، وصحَّحه الهيثمي في مجمع الزوائد (١٠٤٥١).

# المبحث السادس ثمرة التدبر

ثمرة علم التدبر هي أعظم ثمرة؛ فالإنسان يسعى إلى السعادة في جميع شؤونه الروحية والاجتماعية والاقتصادية والسياسية، وغيرها من جوانب الحياة، ولا يوجد كتاب يفي بجميع هذه المتطلبات، ويهدي لأحسنها إلا القرآن الكريم؛ كما قال سبحانه: ﴿ مَّافَرَّ طَنَا فِي الْمَكِتَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ (الأنعام: ٣٨)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ هَنَا الْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِمَ اَقُومُ ﴾ (الإسراء: ٩)، وقال سبحانه: ﴿ وَلَقَدَ ضَرَبْنَ اللَّنَاسِ فِي هَذَا الْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثُلِ لِّعَلَّهُمْ يَلَذَكَّرُونَ ﴿ وَاللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

ولقد صنف العلماء في الإعجاز التشريعي في القرآن ما يجلي هذا ويقرره. والإنسان إنما خلق في هذه الحياة ليحقق العبادة؛ كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي الللللَّاللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْ اللَّهُ اللَّهُ

فكل حرف من القرآن في قراءته عشر حسنات، وتتنزل الرحمات: ﴿ لَعَلَكُمُّ تُرْحَمُونَ ﴿ فَوَادَكَ ﴾ (الفرقان: ٣٢)، كل ذلك وغيره من الثواب العظيم(٢٠).

١) مفاتح تدبر القرآن والنجاح في الحياة، د.خالد بن عبد الكريم اللاحم، ص: ٦.

وقد أفرد العلماء (فضائل القرآن) بمؤلفات خاصة، مثل: فضائل القرآن لابن كثير وغيره، وكان
 أصحاب الحديث يفردونه بباب في مؤلفاتهم، مثل: كتاب فضائل القرآن في صحيح البخاري.

#### ٦. المناجاة:

أخرج البخاري في صحيحه، عن أبي هريرة ، أنه سمع النبي ، يقول: «ما أذِن الله لشيء ما أذِن لنبي حسن الصوت يجهر بالقرآن» (١)، ومعنى: «أذِن» أي: استمع.

وأخرج ابن ماجه، عن فضالة بن عبيد، قال: قال رسول الله ﴿ الله أشد أذنًا إلى الرجل الحسن الصوت بالقرآن يجهر به من صاحب القينة إلى قينته (أ)، وأخرج الإمام أحمد في مسنده عن البياضي أن رسول الله ﴿ خرج على الناس وهم يصلون وقد علت أصواتهم بالقراءة فقال: "إن المصلي يناجي ربه ﴿ فلينظر ما يناجيه، ولا يجهر بعضكم على بعض بالقرآن (أ)، وعن عبد الله بن المبارك قال: سألت سفيان الثوري، قلت: الرجل إذا قام إلى الصلاة أي شيء ينوي بقراءته وصلاته؟ قال: "ينوي أنه يناجي ربه (أ).

هذا الكتاب الذي من قام يقرؤه كأنما خاطب الرحمن بالكلم

#### ٣. الشفاء:

في القرآن الشفاء من جميع الأمراض: البدنية، والنفسية، والمعنوية؛ كالسحر والعين والمس، وأمراض القلوب، كمرض الشبهات ومرض الشهوات؛ قال تعالى:

١) متفق عليه: أخرجه البخاري (٧٥٤٤)، ومسلم (٧٩٢).

۲) سنن ابن ماجه (۱۳٤٠).

٣) مسند أحمد بن حنبل (١٩٠٢٢)، وصححه أحمد شاكر.

٤) تعظيم قدر الصلاة، محمد بن نصر المروزي، (ج: ١/ ١٩٩).

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّيِكُمْ وَشِفَآهٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ ﴿ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ ﴾ أي: من الشُّبه لِلمُؤْمِنِينَ ﴿ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ ﴾ أي: من الشُّبه والشكوك، وهو إزالة ما فيها من رجس ودَنَس، ﴿ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ ﴾ أي: محصلُ لها الهداية والرحمة من الله تعالى، وإنما ذلك للمؤمنين به، والمصدقين الموقنين بما فيه (١٠).

## ٤. الازدياد في العلم:

والقرآن ينبوع العلوم، ومن كثرة علومه أفرد العلماء فنًا خاصًّا ليتتبعها وهو (علوم القرآن)، قال ابن مسعود ، "إذا أردتم العلم فانثروا هذا القرآن؛ فإن فيه علم الأولين والآخرين اه (۱)، وعن ابن عمر قال: «تعلَّم عمر بن الخطاب البقرة في اثنتي عشرة سنة، فلما أتمها نحر جزورًا» (۱)، قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «والمقصود أن القرآن مَن تدبَّره تدبُّرًا تامًّا تبين له اشتماله على بيان الأحكام، وأن فيه من العلم ما لا يدركه أكثر الناس، وأنه يبين المشكلات، ويفصل النزاع بكمال دلالته وبيانه إذا أُعطِيَ حقَّه، ولم تُحرَّف كلِمُهُ عن مواضعه (۱).

وقال الإمام ابن القيم في النونية:

فتدبَّرِ القرآنَ إِن رُمتَ الهدى فالعلمُ تحتَ تدبُّرِ القرآنِ

١) تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، (٤/ ٢٧٤).

أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (٣٠٠١٨)، بلفظ: «من أراد العلم فليقرأ القرآن»، والطبراني في الكبير
 (٨٦٦٦)، بلفظ: «من أراد العلم فليثور القرآن...» والبيهقي في شعب الإيمان، (٢/ ٣٣٢)، بلفظ: «من أراد العلم فعليه بالقرآن...».

٣) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (١٩٥٧)، من طريق مالك بن أنس، عن نافع. وإسناده صحيح.

٤) جامع المسائل لابن تيمية، (١/ ٢٥٦).

وقال السيوطي هج: «وإن كتابنا القرآن لهو مفجر العلوم ومنبعها ودائرة شمسها ومطلعها، أودع فيه سبحانه وتعالى علم كل شيء وأبان فيه كل هدي وغي...»(١).

#### ٥. العمل<sup>(۱)</sup>:

قال ﷺ: ﴿ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَٱتَّبَعُواْ ٱلنُّورَ ٱلَّذِي ٓ أُنزِلَ مَعَهُو أُوْلَكَيِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ ﴿ ﴾ (الأعراف)، وهو الشمرة الكبرى من الكتاب، قال الحسن البصري ۞: ﴿ وإنما تدبُّرُ آياته: إِتْبَاعُه بِعَمَلِه ﴾ (").

١) الإتقان في علوم القرآن، السيوطي، (١/ ١٨).

وللشيخ أ.د.سعود الفنيسان بحث جيد بعنوان (التدبر مفتاح العلم وباب العمل) وهو مطبوع مع
 بحوث ملتقى (تدبر القرآن: تحرير وتأصيل)، طبعته الهيئة العالمية لتدبر القرآن.

٣) شعب الإيمان، البيهقي، (٢/ ٥٤١).

٤) شرق: الضَّوءُ وهو الشمس. النهاية في غريب الحديث، ابن الأثير، (٢/ ١١٤٣).

٥) الحِزْق والحزِيقَة: الجماعة من كل شيء. النهاية في غريب الحديث، ابن الأثير، (١/ ٩٤٨).

٦) أخرجه مسلم (٨٠٥).

«أنهم كانوا يقترئون من رسول الله عشر آيات، فلا يأخذون في العشر الأخرى حتى يعلموا ما في هذه من العلم والعمل، قالوا: فعلمنا العلم والعمل»(١).

قال الإمام البخاري ١٠٠ (باب قوله: ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَٱنِّبِعٌ قُرْءَانَهُ, ﴾؛ قال ابن عباس: ﴿ قَرَأْنَهُ فَٱنَّبِعٌ ﴾ بَيَّنَّاه، ﴿ فَٱنَّبِعٌ ﴾ اعمل به (١٠).

وقال الحسن البصري: «واللهِ ما تدبُّرُه بحفظ حروفه وإضاعة حدوده، حتى إن أحدهم ليقول: قرأت القرآن كلَّه، وما يُرى له القرآن في خُلق ولا عمل»(٣).

وهذه المقاصد الخمسة كلها تتحقق بتدبُّ كتاب الله.

١) أخرجه أحمد بن حنبل في مسنده (٢٣٤٨٢)، وقال شعيب الأرناؤوط: (إسناده حسن).

٢) صحيح البخاري، الإمام البخاري، (٦/ ١٦٣).

٣) تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، (٤/ ٤٣).

# المبحث السابع مسائل علم التدبر واستمداده

أصدرت الهيئة العالمية لتدبر القرآن الكريم سلسلة مهمة جدًّا بعنوان: ﴿لِيَتَبَرُّوا عَايَدِهِ ﴾، صدر منها ثماني مجموعات، وهي محاولة رائعة لحصر تدبر العلماء العملي لآيات القرآن الكريم، ففي كل مجموعة منها أكثر من خمس مئة وقفة تدبرية من علماء وطلبة علم من السابقين والمعاصرين.

وقد قمت بقراءة هذه الكتب قراءة فاحصة ومتأنية؛ لأنظر الطرائق والأساليب التي ينتهجها العلماء في تدبر الآيات؛ وجعلتها في جداول وملفات لكل أصل، وحاولت أن أفرز كل وقفة في مكانها في الجدول، فوجدت أنها ترجع إلى أربعة أصول:

الأول: دلالات الألفاظ.

الثاني: الوحدة الموضوعية للسورة.

الثالث: علم المناسبات.

الرابع: دلالة اللغة بجميع علومها.

فهذه هي أصول تدبر القرآن، وإذا أضفنا إلى هذه الأصول مبادئ هذا العلم؛ نكون قد حصرنا جميع مسائل التدبر إن شاء الله تعالى.

ولعلِّي أفرد لكل نوع من هذه الأصول بحثًا مستقلًّا إن يسر الله تعالى وأعان.

وأما استمداد علم التدبر فمن عدة علوم؛ منها:

- علم التفسير.
- أصول التفسير.
  - علوم القرآن.
- علوم اللغة العربية.
  - أصول الفقه.

# الفصل الثاني أسباب التدبُّر وموانعه

# المبحث الأول:

الأسباب المعينة على التدبر، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: الأسباب المعنوية.

المطلب الثاني: الأسباب الحسية.

# المبحث الثاني:

موانع التدبر، وفيه مطلبان:

المطب الأول: الموانع المعنوية.

المطلب الثاني: الموانع الحسية.

# المبحث الأول الأسباب المعينة على التدبر

ينبغي التنبه إلى أن أسباب التدبُّر، وكذلك موانعه، تختلف باختلاف الناس والزمان والمكان، فلكل مقام مقال، ولكل قوم حال، فليس المقصود هنا حصر كل الأسباب والموانع، بل التنبيه على أصولها، ويبقى أن كل امرئ بصير نفسه.

والأسباب المعينة على التدبر نوعان؛ حسية ومعنوية، والمعنوية أهم وأخطر: المطلب الأول: الأسباب المعنوية:

# ١- تعظيم كلام الله تعالى وحبه(١):

"وخير الأسباب وأنفعها لحب القرآن هو القراءة عن عظمة القرآن مما ورد في القرآن والسنة وأقوال السلف في تعظيمهم للقرآن وحبهم له"(٢)، وقال ابن قدامة (ت٧٤٢ه): "وليعلم القارئ أن ما يقرؤه ليس من كلام بشر، وأن يستحضر عظمة المتكلم سبحانه، ويتدبر كلامه؛ فإن التدبر هو المقصود من القراءة"(٣).

وفسّر الإمام البخاري ﴿ قوله تعالى: ﴿ لَا يَمَسُّهُۥ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ﴿ اللهِ مَن آمن بالقرآن، ولا (الواقعة) بقوله: ﴿ لَا يَمَسُّهُۥ ﴾: لا يجد طعمه ونفعه إلا مَن آمن بالقرآن، ولا يحمِلُه بحَقِّه إلا المُوقِن (١٠).

١) انظر: كيف نتدبر القرآن، زمرلي، ص:٤١، والمدخل إلى الدراسات القرآنية، الندوي، ص:١٤٥.

٢) انظر: بحث تدبر القرآن الكريم، الغشمي، ضمن بحوث المؤتمر الأول للهيئة العالمية لتدبر القرآن، ص: ١٨.

٣) مختصر منهاج القاصدين، ابن قدامة المقدسي، (١/ ٤٤).

٤) صحيح البخاري، (٩/ ١٥٥).

وقال الحارث المحاسبي (ت: ٣٤٣هـ): "فإذا عَظُمَ في صدرك تعظيمُ المتكلِّم به، لم يكن عندك شيء أرفع ولا أشرف ولا أنفع ولا ألذ ولا أحلى من استماع كلام الله ، وفهم معاني قوله؛ تعظيمًا وحبًّا له وإجلالًا؛ إذ كان تعالى قائله، فحبُّ القول على قدر حب قائله»(١).

#### ٦- الإخلاص<sup>(٦)</sup>:

فالإخلاص مفتاح التوفيق والتسديد والإعانة، وصحة التدبر مرهونة بسلامة القلب (ت)؛ قال الخازن في تفسيره: «وتدبر القرآن لا يكون إلا مع حضور القلب، وجمع الهم وقت تلاوته، ويشترط فيه تقليل الغذاء من الحلال الصِّرف، وخلوص النية (١٠٤هـ): «من تدبر القرآن طالبًا الهدى فيه تبين له طريق الحق الحق (٥٠٠هـ):

#### ٣- الدعاء(٢):

الدعاء من أهم مفاتيح فهم القرآن ووعيه، فمهما بذل الإنسان من وسائل،

١) فهم القرآن ومعانيه، الحارث المحاسبي، تحقيق: حسين القوتلي، بيروت: دار الكندي، دار الفكر،
 ١٣٩٨هـ، ط٢، ص: ٣٠٢.

٢) انظر: كيف نتدبر القرآن، زمرلي، ص: ٥٨، ومفهوم التدبر، ص: ١١.

٣) تدبر القرآن: تحرير وتأصيل، ص: ١١٧.

٤) لباب التأويل في معاني التنزيل، تفسير الخازن، تحقيق وتصحيح: محمد علي شاهين، بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٥ه، ط١، (٤/ ١٤٧).

ه) شرح العقيدة الواسطية لشيخ الإسلام ابن تيمية، محمد خليل هراس، السعودية، الرئاسة العامة
 لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، ١٤١٣هـ - ١٩٩٢م، ط١، ص: ١٩٢.

٦) انظر: بحث تدبر القرآن الكريم، الغشمي، ضمن بحوث المؤتمر الأول للهيئة العالمية لتدبر القرآن، ص: ١١.

ومهما اتخذ من طرائق، ومهما توافرت لديه الإمكانات البشرية والمادية، ومهما اجتهد فلن يظفر بمراده إذا لم يُعنه مولاه سبحانه وتعالى، فليدْعُ العبد ربَّه أن يرزقه العيش في رحاب القرآن، وأن ييسر له فهم آياته وألفاظه، وأن يجعله ربيعًا لقلبه وفؤاده، و «بعض الناس لا يعرف الإلحاح إلا في مطالبه الدنيوية المادية، أما الأمور الدينية فتجد سؤاله لها باردًا باهتًا»(١).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية هن: «ربما طالعت على الآية الواحدة نحو مئة تفسير، ثم أسأل الله الفهم، وأقول: يا معلم آدم وإبراهيم علمني. وكنت أذهب إلى المساجد المهجورة ونحوها، وأمرغ وجهي في التراب، وأسأل الله تعالى، وأقول: يا معلم إبراهيم فهمني»(١).

## ٤- قيام الليل(٣):

فالقراءة في الليل لها أثر كبير، ونفع عظيم في التدبر، ولعل هذا سر ابتداء نزول القرآن في الليل؛ ليلة القدر؛ قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِلُ اللهُ وَلِيلًا اللهُ وَلِيلًا اللهُ وَرَبِّلِ الْمُزَّمِلُ اللهُ وَلِيلًا اللهُ وَرَبِّلِ الْقُرْءَانَ وَلَا يَقُصُ مِنْهُ قَلِيلًا اللهُ وَرَبِّلِ الْقُرْءَانَ مَرْ لَهُ اللهُ اللهُ الله وَرَبِّلِ اللهُ وَرَبِّلِ اللهُ وَرَبِّلِ اللهُ وَرَبِّلِ اللهُ وَلَا يُقِيلًا اللهُ وَرَبِّلِ اللهُ وَرَبِّلِ اللهُ وَرَبِّلِ اللهُ وَرَبِّلِ اللهُ وَرَبِّلِ اللهُ وَرَبِيلًا اللهُ وَرَبِيلُ اللهُ وَرَبِيلُ اللهُ وَلَا نَفِيهُ قَالُ ابن عباس في الله وترتيل القرآن فيه؛ قال ابن عباس عباس

١) انظر: مفاتح تدبر القرآن والنجاح في الحياة، د.خالد بن عبد الكريم اللاحم، الرياض: ١٤٢٥هـ/ ١٠٠٤م، ص: ١٥ بتصرف. وإتحاف القاري، الدهامي، ص: ٩٧.

العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام أحمد بن تيمية، محمد بن أحمد بن عبد الهادي بن قدامة المقدسي أبو عبد الله، تحقيق: محمد حامد الفقى، بيروت، دار الكاتب العربي، ص:٤٢.

٣) تدبر القرآن، سلمان بن عمر السنيدي، إصدارات مجلة البيان، الرياض، ص: ٣٠.

(المقصود من التلاوة الحضور والفهم؛ لأن الليل مظنة ذلك؛ لما في النهار من الشواغل والعوارض الدنيوية والدينية (١٠٠٠).

وعن عبد الله بن عمرو ، أن رسول الله القال: «الصيام والقرآن يشفعان للعبد يوم القيامة؛ يقول الصيام: أيْ ربِّ، منعتُه الطعام والشهوات بالنهار، فشفّعني فيه. ويقول القرآن: منعتُه النوم بالليل، فشفّعني فيه. قال: فيشفعان»("). قال الإمام النووي: «وإنما رَجَحَت صلاة الليل وقراءته؛ لكونها أجمع للقلب وأبعد عن الشاغلات والملهيات»(٤).

ولأنه يجتمع فيه عدة أسباب: الليل، والصلاة، والقراءة غيبًا، والجهر، والنزول الإلهي؛ قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «الصلاة أفضل من القراءة في غير الصلاة»(٥).

١) أخرجه أبو داود (١٣٠٦)، وحسنه الألباني.

٢) فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ابن حجر العسقلاني، (٩/ ٤٥).

٣) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (٦٦٢٦)، والحاكم في المستدرك (٢٠٣٦). وصححه، ووافقه الذهبي، ومحمد ناصر الدين الألباني في صحيح الترغيب والترهيب، الرياض: مكتبة المعارف، ط٥، رقم: ٩٨٤.

٤) التبيان في آداب حملة القرآن، النووي، دمشق، الوكالة العامة للتوزيع، ١٤٠٣هـ / ١٩٨٣م، ط١، ص: ٢٨.

٥) مجموع الفتاوي، ابن تيمية، (٢٣/ ٦٣).

المطلب الثاني: الأسباب الحسية:

أولًا: أمور قبل القراءة:

١- اختيار الوقت المناسب للتدبر:

لكي يتأثر القلب بالقرآن، ويُحسن تدبره، لابد من اختيار الوقت المناسب للتدبر، وهو الوقت الذي يضعف فيه ما يُشتِّت ذهن القارئ، بحيث لا يكون هناك ما يشغل قلبه، أو يشوِّش عليه؛ فالقرآن ينبغي أن نعطي له أفضل أوقاتنا، لا فضل أوقاتنا.

وأجمل وقت وأنسبه هو وقت الليل، عندما تهدأ الحياة، ويسكن الناس، فلا ضجيج ولا إزعاج، فيتفرَّغ القلب لسماع القرآن وتلاوته، «أما الذي لا يعطي القرآن إلا فضول الأوقات، ولحظات الترقُّب والانتظار، فجدير ألا تَخْلُص إلى قلبه كثيرٌ من معانيه»(١).

وقد أمر الله نبيه محمدًا ﴿ بقيام الليل، وأمره بترتيل القرآن فيه؛ فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُزَّمِلُ ﴿ فَ قَلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

قال الطبري هـ: "ويعني بقوله: ﴿ هِيَ أَشَدُّ وَطُكَا ﴾: ناشئة الليل أشد ثباتًا من النهار، وأثبت في القلب؛ وذلك أن العمل بالليل أثبت منه بالنهار"().

١) أفلا يتدبرون القرآن، د. ناصر العمر، الرياض، دار الحضارة للنشر، ١٤٣٢ه، ص: ١٥٣.

٢) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ابن جرير الطبري، تحقيق: محمود شاكر، (٣٣/ ٦٨٤).

#### ٢- اختيار المكان المناسب:

لاشك أن المكان الهادئ أفضل، والمكان الخالي أفضل؛ لذلك جاء في الحديث: يقول في: «صلاة المرأة في بيتها أفضل من صلاتها في حُجرتها، وصلاتها في مخدعها أفضل من صلاتها في بيتها»(۱)، «ومع وجود المكان الهادئ علينا أن يكون لقاؤنا بالقرآن في وقت النعب والرغبة في النوم، ولا نَنسى الوضوء والسواك»(۱).

ومن أفضل الأماكن: المساجد، فلها أثر كبير في التدبر؛ كما في قوله هذا الما اجتمع قومٌ في بيتٍ من بيوت الله، يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم، ولا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفَّتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده "").

#### ٣- اختيار المقدار المناسب:

تخصيص عدد معين من الآيات التي يمكن تدبرها من دون إرهاق وعدم تقديم كثرة التلاوة على التدبر، مما يعين على التدبر!

١) أخرجه أبو داود في سننه (٧٠).

٢) كيف ننتفع بالقرآن، د. مجدي الهلالي، بحث منشور بمنتديات «مكتوب» بشبكة المعلومات الدولية، على هذا الرابط: (http://majdah.maktoob.com/vb/majdah12581).

٣) أخرجه مسلم، (٢٦٩٩).

٤) انظر: كيف نتدبر القرآن، زمرلي، ص: ٧٥.

## ٤- دراسة سيرة رسول الله هي:

فمن المعلوم أنه كان الترجمان الحقيقي للقرآن، وأنه كان خُلُقُه القرآن، وأنه كان خُلُقُه القرآن، وأنه كان قرآنًا يمشي، فهو المبيِّن لمُجمَله، والموضِّح لمُشكِله، وإذا كان الأمر كذلك، فإن تدبر القرآن وفهمه لا يتأتَّى إلا بالرجوع إلى ما ثبت من سيرته هما وما صحَّ من سنته.

قال الشيخ السعدي عن الفتن الله الباب الأعظم في علم التفسير، وقويت واجتهد في تدبر كلام الله انفتح له الباب الأعظم في علم التفسير، وقويت معرفته، واستنارت بصيرته، واستغنى بهذه الطريقة عن كثرة التكلفات، وعن البحوث الخارجية، وخصوصًا إذا كان قد أخذ من علوم العربية جانبًا قويًا، وكان له إلمام واهتمام بسيرة النبي في وأحواله مع أوليائه وأعدائه، فإن ذلك أكبر عون على هذا المطلب»(۱).

# ٥- التدرج في التدبر(٢):

فالتدرج سنة كونية، وإنما يؤخذ العلم بالترقي، ومن رام العلم جملة فاته جملة، فينبغي لطالب تدبر القرآن أن يستصحب هذا الأمر معه، ويتدرج في مراقي التدبر حتى يصل إلى أعلاه إن شاء الله؛ قال عمر هذا "إن كان أحد منكم متعلمًا فليتعلم من المُفَصَّل (")؛ فإنه أيسر (أ).

١) القواعد الحسان في تفسير القرآن، السعدي، الدمام، دار ابن الجوزي، ١٤٣٢ه، ط٢، ص: ١٦.

٢) إتحاف القاري بوسائل تدبر كلام الباري، الدهامي، ص: ١٢٥.

٣) المفصل يبدأ من سورة ق إلى نهاية القرآن.

٤) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي (٦٠٣٠).

## ثانيًا: في أثناء القراءة:

## 

من أعظم وسائل التدبر: أن يستثير القارئ الأسئلة حول ما يقرأ، ويقف مع الآيات متسائلًا: لماذا قُدمت هذه السورة على تلك؟ ولماذا تميَّزت هذه السورة من تلك بافتتاحية ما؟ ولماذا تكررت آية بعينها في سورةٍ ما أكثر من مرة؟ ولماذا عُبِّر هنا بكذا، بينما عُبِّر في موضع آخر بكذا؟...ويحاول الإجابة عن ذلك بنفسه، قبل أن يسأل كتب التفسير، أو العلماء عنها، فإن ذلك مما يُثري ملكة التدبر وينمِّيها.

وقديمًا قالوا: «العلم خزائن ومفتاحه السؤال»(٢)، وأيُّ علمٍ أوسع وأغزر من القرآن الكريم؟!

# ٢- الاستعاذة بالله من الشيطان الرجيم (٣):

وليس المراد بها هنا مجرد التلفظ بالتعوذ، بل استعاذة حقيقية، قال الإمام ابن القيم: «إن الشيطان يجلب على القارئ بخيله ورجله حتى يشغله عن المقصود بالقرآن، وهو تدبره وتفهمه ومعرفة ما أراد به المتكلم به سبحانه، فيحرص بجهده على أن يحول بين قلبه وبين مقصود القرآن، فلا يَكمُل انتفاع القارئ به؛ فأمر عند الشروع أن يستعيذ بالله عز وجل منه»(١٠).

١) تدبر القرآن، عبدالله أبو المجد، ضمن بحوث المؤتمر الأول للهيئة العالمية لتدبر القرآن، ص: ٣٨.

ورد هذا الأثر عن على الله كما في حلية الأولياء (رقم: ٣٨٨٩)، وروي مرفوعًا كما في السلسلة الضعيفة للشيخ الألباني (١/ ٤٤٧)، وحكم عليه بالوضع.

٣) انظر: تدبر القرآن، السنيدي، ص: ٣١.

٤) إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان، ابن القيم، تحقيق: محمد حامد الفقي، بيروت، دار المعرفة، ١٩٩٥هـ - ١٩٧٥م، ط٢، (١/ ٩٣).

وقال ابن كثير: «والمعنى في الاستعاذة عند ابتداء القراءة: لئلا يَلبِس على القارئ قراءته ويخلط عليه، ويمنعه من التدبر والتفكر»(۱)؛ فهي تمهيد للجو الذي يُتلى فيه كتاب الله، وتطهير له من الوسوسة، واتجاه بالمشاعر إلى الله خالصة، لا يشغلها شاغل من عالم الرجس والشر الذي يمثله الشيطان.

## ٣- القراءة الصحيحة المفسَّرة (٢):

۱) تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، تحقيق سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م، ط٢، (٤/ ٦٠٢).

۲) منهج تدبر القرآن الكريم، د. حكمت بشير ياسين، ص: ۱۱، وانظر: تدبر القرآن، السنيدي، ص:
 ۳۰، وإتحاف القارى، الدهامى، ص: ۷٦.

٣) أخرجه مسلم (٧٣٣).

٤) أخرجه الترمذي (٢٩٢٣).

٥) أخرجه أبو داود، (٤٠٠١)، وصححه الألباني في صحيح أبي داود (٣٣٧٩).

٦) أخرجه الترمذي (٢٩٢٧)، وصححه الألباني في صحيح الترمذي (٢٣٣٦).

وعن قتادة ه أنه قال: سئل أنس ه كنت قراءة النبي ه فقال: كانت مدًّا، ثم قرأ: ﴿ بِنَهِ اللَّهُ الرَّمْنِ الرَّمْنِي الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الْمُعْلِي الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ المُعْلِي الرَّمْنِ المِلْمُ المِلْمُ المُعْلَى الرَّمْنِ المِلْمُ المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلِي المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المَامِي المُعْلَى المَلْمُ المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المَامِي المَامِي المُعْلَى الْمُعْم

وفي حديث حذيفة: "يقرأ ١ مترسِّلا..." الحديث(١).

فلم تكن عادة النبي الاستعجال في القراءة (٣)، ولم يثبت أنه ختم القرآن في ليلة؛ فعن عائشة الله الله الله الله القرآن كله في ليلة، ولا صلى ليلة إلى الصبح (٤).

وعن أبي جمرة قال: قلت لابن عباس الله القراءة؛ إني أهذُ القرآن؟ فقال ابن عباس الله المرة البقرة، فأرتلها أحب إليَّ من أن أقرأ القرآن كله هذرمة (٥)»(١).

#### ٤- الجهر بالقراءة:

من عوامل تدبُّر كتاب الله تعالى الجهر بالقرآن الكريم، وقد كان النبي هيم بالقرآن، وبيَّن أن ذلك محمود؛ فقد أخرج البخاري ومسلم وغيرهما،

١) أخرجه البخاري (٥٠٤٦).

٢) صحيح مسلم (٧٧٢).

٣) وانظر: صفة تلاوة النبي ١٠٤٠ مؤيد عبدالفتاح حمدان، الكويت، مؤسسة الجديد النافع، ٢٠١٠م.

٤) أخرجه مسلم (٧٤٦).

٥) هذرمة: أي بسرعة؛ كما في النهاية في غريب الحديث، ابن الأثير، (٥/ ٥٨٢).

آخرجه عبدالرزاق في المصنف، (٤١٨٧)، بدون كلمة «هذرمة» الأخيرة، والبيهقي في السنن الكبرى
 (٢٤٣٠)، وإسناده صحيح وجاله ثقات.

عن أبي هريرة هُ ، أنه سمع رسول الله هُ يقول: «ما أذِنَ (۱) الله لشيء ما أذِنَ لنبيّ حسن الصوت يتغنّى بالقرآن يجهر به»(۲).

# ٥- التغني بالقراءة وتحسينها(٣):

قال ها: «ليس منّا من لم يتغنّ بالقرآن»(٤)؛ قال ابن كثير: «المطلوب شرعًا إنما هو تحسين الصوت الباعث على تدبر القرآن وتفهمه والخشوع والخضوع والانقياد والطاعة»(٥).

# ٦- الاستماع للصوت الحسن في قراءة القرآن(١):

فإن كان لا يُحسن التغنِّيَ بالقرآن، فليستمع لمن يُحسنه، فيبحث عن أفضل القرَّاء صوتًا في تقديره هو، وليس تقدير غيره؛ فالناس تختلف في انجذابها إلى الصوت الحسن، فلينظر إلى الصوت الذي يحبه هو، ويخشع معه، وقد ثبت أن النبي الستمع إلى قراءة أبي موسى ، فقال له: «لو رأيتني وأنا أستمع لقراءتك البارحة،

١) ما أذن: ما استمع. انظر: فتح الباري، ابن حجر العسقلاني، (٩/ ٦٩).

٢) أخرجه البخاري في صحيحه (٧٥٤١)، ومسلم في صحيحه (٧٩٢).

٣) انظر: تدبر القرآن، السنيدي، ص: ٢٩، وإتحاف القاري بوسائل تدبر كلام الباري، الدهامي ص: ٧٦. ٤) أخرجه البخاري (٧٥٢٧).

٥) ابن كثير، فضائل القرآن، مكتبة ابن تيمية، ١٤١٦ ه، ط١، ص: ١٩٥.

٦) انظر: الدهامي، إتحاف القاري، ص: ١٠١.

## ٧- مدارسة القرآن(٤):

وهي مشاركة في تدبر القرآن يقوم بها أكثر من طرف، كأن تكون بين الشيخ وتلاميذه، أو الوالد مع أبنائه، أو المدرس مع طلابه، أو غير ذلك من الصور الممكنة، وهي المشار إليها بقوله في: «وما اجتمع قومٌ في بيت من بيوت الله، يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم، إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفَّتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده»(٥). ولنا في مدارسة جبريل مع النبي في ليالي رمضان شاهد على ذلك؛ وهو ما رواه ابن عباس في، قال: «كان رسول الله في أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان جبريل يلقاه في كل ليلةٍ من رمضان في ديدارسُه القرآن، فلرسول الله في حين يلقاه جبريل أجود بالخير من الريح المرسلة»(١).

۱) أخرجه مسلم (۷۹۳).

٢) أخرجه البخاري (٥٠٤٩).

٣) شرح صحيح البخاري، ابن بطال، تحقيق أبي تميم ياسر بن إبراهيم، الرياض، مكتبة الرشد، ١٤٢هـ-٢٠٠٩م، ط٢، (١٠/ ٢٧٧).

٤) انظر: إتحاف القاري، الدهامي، ص: ١٠٤.

٥) أخرجه مسلم (٢٦٩٩).

٦) أخرجه البخاري (٦).

ويلحق بالمسجد في تحصيل هذه الفضيلة الاجتماع في مدرسة ورباط ونحوهما(۱) من مراكز تحفيظ القرآن، أو الغرف الصوتية على (الإنترنت)، أو المواتف الذكية التي تحقق هذه الغاية.

# ٨- الإنصات عند الاستماع للقرآن<sup>(۱)</sup>:

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرْءَانُ فَأَسْتَمِعُواْ لَهُ, وَأَنصِتُواْ لَعَلَّكُمُ تُرْمَوُنَ ﴿ ﴾ (الأعراف)، قال الطبري (ت٣١٠هـ): «أصغوا له سمعكم؛ لتتفهموا آياته، وتعتبروا بمواعظه، وأنصتوا إليه لتعقلوه وتتدبروه، ولا تَلغُوْا فيه فلا تعقلوه»(٣).

والاستماع أبلغ من السماع، فهو سماع وانتباه، والإنصات يرجع مجموع معناه عند المفسرين: إلى أنه قطع الموانع من كمال الاستماع.

ولقد أثنى الله سبحانه على الجن عند استماعهم للقرآن، وتأدبهم في مجلس الاستماع، فقال تعالى: ﴿ قُلُ أُوحِى إِلَىٰ أَنَّهُ استَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الجِنِ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا الاستماع، فقال تعالى: ﴿ قُلُ أُوحِى إِلَىٰ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الجِنِ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا الاستماع، فقال تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا اللَّهِ مِنَا اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ ول

١) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، النووي، ١٣٩٢ه، ط٢، (١٧/ ٢٢).

٢) انظر: تدبر القرآن، السنيدي، ص: ٣١، وكيف نتدبر القرآن، زمرلي، ص:٤٣، وبحث تدبر القرآن الكريم:
 مفهومه وأهميته ووسائله وثماره، عبدالواسع الغشمي، ضمن البحوث المقدمة لمؤتمر تدبر الأول، ص: ١١.
 ٣) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، ابن جرير الطبري، (١٣/ ٣٤٥ و ٣٤٥).

قال الآجري (ت٣٦٠هـ): "وقد أخبرنا الله عن الجنّ في حُسن استماعهم للقرآن، واستجابتهم لما ندبهم إليه، ثم رجعوا إلى قومهم فوعظوهم بما سمعوا من القرآن بأحسن ما يكون من الموعظة»(١).

ولقد تأثر بعض الصحابة عند سماعهم للقرآن فأسلموا، فعن محمد بن جبير ابن مطعم، عن أبيه هي قال: «سمعت النبي هي يقرأ في المغرب بالطور، فلما بلغ هذه الآية: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِشَى ۚ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ آَ اللَّهُ مُوتِ وَٱلْأَرْضَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

١) أخلاق حملة القرآن، الآجُرِّي، ص: ٢.

٢) أخرجه البخاري في صحيحه (٤٥٨٣)، ومسلم في صحيحه (٨٠٠)، واللفظ للبخاري.

٣) أخرجه البخاري (٤٨٥٤).

قال الخطابي (ت٣٨٨ه): «كأنه انزعج عند سماع هذه الآية؛ لفهمه معناها ومعرفته بما تضمنته، ففهم الحجة، فاستدركها بلطيف طبعه»(١).

وقد صنف ابن القيم الناس عند سماع القرآن إلى ثلاثة أنواع؛ فقال:

«رجلً قلبه ميت، فذلك الذي لا قلب له، فهذا ليست الآية ذكرى في حقه.

الثاني: رجلٌ له قلب حيُّ مستعد، لكنه غير مستمع للآيات المتلُوة التي يخبر بها الله عن الآيات المشهودة، إما لعدم وُرُودها، أو لوصولها إليه وقلبه مشغول عنها بغيرها، فهو غائب القلب ليس حاضرًا، فهذا أيضًا لا تحصل له الذكرى مع استعداده ووجود قلبه.

والثالث: رجلُ حيُّ القلب مستعد، تُليت عليه الآيات فأصغى بسمعه، وألقى السمع، وأحضر قلبه، ولم يَشغله بغير فهم ما يسمعه، فهو شاهد القلب، مُلقي السمع، فهذا القسم هو الذي ينتفع بالآيات المتلوَّة والمشهودة.

فالأول: بمنزلة الأعمى الذي لا يبصر، والثاني: بمنزلة البصير الطَّامح ببصره إلى غير جهة المنظور إليه؛ فكلاهما لا يراه، والثالث: بمنزلة البصير الذي قد حدَّق إلى جهة المنظور، وأتبعه بصره، وقابله على توسطٍ من البُعد والقرب، فهذا هو الذي يراه»(٢).

١) فتح الباري، ابن حجر العسقلاني، (٨/ ٦٠٣).

٢) ابن القيم، مدارج السالكين بين منازل ﴿ إِيَّاكَ نَمْتُ دُواِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾، ص: ٤٤٢ - ٤٤٣.

### ٩- ترديد الآيات المقروءة والوقوف معها(١):

فعن أبي ذر ﴿ قال: «قام النبي ﴿ بآية حتى أصبح يرددها، والآية: ﴿ إِن تُعَلِّمُ مَا اللَّهُ وَإِن تَغَفِر لَهُم فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْمُكِيمُ اللَّه ﴿ (المائدة ) (١٠).

فهذا رسول الله ، يقدم التدبر على كثرة التلاوة، فيقرأ آية واحدة فقط في ليلة كاملة.

قال ابن كثير (ت٤٧٧ه) في تفسير هذه الآية: «هذا الكلام يتضمن ردَّ المشيئة إلى الله هي، فإنه الفعَّال لما يشاء، الذي لا يُسأل عما يفعل وهم يسألون، ويتضمن التبري من النصارى الذين كذبوا على الله وعلى رسوله، وجعلوا لله ندًّا وصاحبةً وولدًا، تعالى الله عما يقولون علوًّا كبيرًا، وهذه الآية لها شأن عظيم، ونبأ عجيب، وقد ورد في الحديث: أن رسول الله هي قام بها ليلةً حتى الصباح يرددها»(٣).

وعلى هذا، فإن تكرار القراءة للآية مرارًا وترديدها وسيلة للوقوف على معانيها ومراميها.

١) انظر: منهج تدبر القرآن الكريم، د. حكمت بشير ياسين، ص: ١٦، وإتحاف القاري، الدهامي، ص: ٩٥.

أخرجه النسائي في سننه (١٠١٠)، وابن ماجة في سننه (١٣٥٠)، والإمام أحمد في مسنده (١٣٨٨)، وابن
 أبي شيبة في مصنَّفه (٣١٧٦٧)، وصححه البوصيري، في مصباح الزجاجة، (١/ ٢٠٥)، وقال: (رجاله ثقات)،
 وأخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين (٨٧٩)، وقال: (هذا حديث صحيح، ولم يخرجاه)،
 وصححه الحافظ العراقي في المغني عن حمل الأسفار، (٨٩٧). والألباني في مشكاة المصابيح (١٢٠٥).

٣) تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، (٣/ ٢٣٣ و ٢٣٤).

وعن محمد بن كعب القرظي قال: «لأن أقرأ في ليلتي حتى أصبح بـ (إذا زُلزلت)، و (القارعة)، لا أزيد عليهما، وأتردد فيهما وأتفكر؛ أحب إليَّ من أن أهذَ القرآن ليلتي هذًّا، أو قال: أنثره نثرًا»(١).

وعن عباد بن حمزة بن عبدالله بن الزبير، قال: «دخلت على أسماء وهي تقرأ: ﴿ فَمَنَ اللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَنَا عَذَابَ السَّمُومِ ﴿ الطور)، قال: فوقفَتْ عليها، فجعلتْ تستعيذ وتدعو، قال عباد: فذهبت إلى السوق فقضيت حاجتي، ثم رجعت وهي فيها بعدُ؛ تستعيذ وتدعو»(۱).

قال ابن قدامة: «وليعلم القارئ أن ما يقرؤه ليس من كلام بشر، وأن يستحضر عظمة المتكلم سبحانه، ويتدبر كلامه، فإن التدبر هو المقصود من القراءة، وإن لم يحصل التدبر إلا بترديد الآية فليرددها»(٣).

وقال ابن القيم: "فلو علم الناس ما في قراءة القرآن بالتدبر لاشتغلوا بها عن كل ما سواها، فإذا قرأه بتفكر حتى إذا مرّ بآية وهو يحتاج إليها في شفاء قلبه كررها، ولو مئة مرة، ولو ليلة، فقراءة آية بتفكر وتفهم خير من قراءة ختمة بغير تدبر وتفهم، وأنفع للقلب، وأدعى إلى حصول الإيمان، وذوق حلاوة القرآن"(أ)، وقال هي أيضًا: "كانت عادة السلف يردد أحدهم الآية إلى الصباح"(أ).

١) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (٨٧٣٢)، وإسناده ضعيف.

٢) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف(٦٠٣٧)، وإسناده حسن.

٣) امختصر منهاج القاصدين، بن قدامة المقدسي، (١/ ٤٤).

٤) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، ابن القيم، (١/ ١٨٧).

٥) المرجع السابق، (١/ ١٨٧).

### ١٠- التفاعل مع الآيات:

جاء عن حذيفة هم قال: صليت مع النبي ذات ليلةٍ فافتتح البقرة، فقلت: يركع عند المئة، ثم مضى، فقلت: يصلي بها في ركعة، فمضى، فقلت: يركع بها، ثم افتتح النساء، فقرأها، ثم افتتح آل عمران، فقرأها؛ يقرأ مترسلًا؛ إذا مرَّ بآيةٍ فيها تسبيحُ سبَّح، وإذا مرَّ بسؤالٍ سأل، وإذا مرَّ بتعوُّذٍ تعوَّذ ...(۱).

وعن جابر هُ ، قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿ قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمُ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمُ ﴾ (الأنعام: ٦٥)، قال رسول الله ﴿: «أعوذ بوجهك»، قال: ﴿ أَوْ مِن تَحَتِ أَرَّجُلِكُمْ ﴾ قال: «أعوذ بوجهك»، ﴿ أَوْ يَلْسِكُمْ شِيعًا وَيُذِيقَ بَعَضَكُم بَأْسَ بَعْضٍ ﴾ قال رسول الله ﴿: «هذا أهون، أو هذا أيسر»(٢).

## 11- النظر في المصحف<sup>(۳)</sup>:

وذلك أن القارئ من حفظه قد يستغرق ذهنه في تذكر المحفوظ فيشغله عن التفكر في كلام الله تعالى، بينما القارئ في المصحف لا توجد عنده هذه المسألة، والناظر في المصحف يستطيع الربط والمقارنة بين الآيات، والتأمل بين أول السورة وآخرها، وهذا يفتقده الحافظ إلا بعسر، قال ابن مسعود الخافظ النظر في المصحف»(1).

١) أخرجه مسلم (٧٧٢).

٢) أخرجه البخاري (٤٦٢٨).

٣) منهج تدبر القرآن، د. حكمت بشير، ص: ٧٨.

٤) أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في المصنف (٣/ ٣٦٢)، وسنده حسن.

وقال الإمام النووي: "(فصل) قراءة القرآن من المصحف أفضل من القراءة عن ظهر القلب؛ لأن النظر في المصحف عبادة مطلوبة، فتجتمع القراءة والنظر؛ هكذا قاله القاضي حسين من أصحابنا وأبو حامد الغزالي وجماعات من السلف، ونقل الغزالي في الإحياء أن كثيرين من الصحابة هي كانوا يقرؤون من المصحف، ويكرهون أن يخرج يوم ولم ينظروا في المصحف، وروى ابن أبي داود القراءة في المصحف عن كثيرين من السلف، ولم أر فيه خلافًا، ولو قيل: إنه يختلف باختلاف الأشخاص، فيُختار القراءة في المصحف لمن استوى خشوعه وتدبره في حالتي القراءة في المصحف وعن ظهر القلب، ويُختار القراءة عن ظهر القلب لمن لم يكمُل بذلك خشوعه ويزيد على خشوعه وتدبره لو قرأ من المصحف؛ لكان لم يكمُل بذلك خشوعه ويزيد على خشوعه وتدبره لو قرأ من المصحف؛ لكان هذا قولًا حسنًا، والظاهر أن كلام السلف وفعلهم محمول على هذا التفصيل»(١٠).

ثالثًا: بعد القراءة:

١- الإكثار من قراءة القرآن(٢):

وثما يعين على تدبر القرآن: الإكثار من تلاوته وعدم قطعها؛ (فمن أدمن قرع الباب أوشك أن يفتح له)، وكم من آية أُغلق فهمها اليوم وفُتح غدًا؛ ولذلك جاءت الأحاديث في الثناء على من كانت هذه حاله؛ فعن أبي هريرة هي أن رسول الله هي قال: «لا حسد إلا في اثنتين: رجلً علّمه الله القرآن، فهو يتلوه آناء الليل وآناء النهار، فسمعه جارً له فقال: ليتني أوتيتُ مثلما أوتي فلان، فعملتُ مثلما يعمل ...»(").

١) التبيان في آداب حملة القرآن، النووي، ص: ٣٧.

٢) إتحاف القاري، ص:٨٠، الدهامي، وانظر بحث أثر الورد اليومي في تدبر القرآن، محمد عبداللطيف، ضمن بحوث المؤتمر الأول للهيئة العالمية لتدبر القرآن.

٣) أخرجه البخاري (٥٠٢٦).

وكان النبي ﴿ حريصًا على قراءة القرآن كل يوم، فلما جاء وفد ثقيف إلى المدينة أنزلهم رسول الله ﴿ فِي قُبَّة بين المسجد وبين أهله، فكان يأتيهم ويحدِّثهم بعد العشاء، وفي ليلةٍ من الليالي تأخر عليهم، ثم أتاهم، فقالوا له: يا رسول الله، لبثت عنّا الليلة أكثر مما كنت تلبث، فقال: «نعم، طرأ عليَّ حِزْبي من القرآن، فكرهت أن أخرجَ من المسجد حتى أقضيكه»(١).

وكان الصحابة هي يختمون كل أسبوع ختمة، قال أوس: «سألت أصحاب رسول الله كيف يحزبون القرآن، فقالوا: ثلاث، وخمس، وسبع، وتسع، وإحدى عشرة، وثلاث عشرة، وحزب المفصل وحده»(٢).

ا أخرجه أبو داود في سننه (١٣٩٥)، وابن ماجه (١٣٤٥)، وأحمد بن حنبل في مسنده (١٦١٦٦)، وهذا اللفظ عند الطحاوي في شرح مشكل الآثار، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ١٤١٥ه/ ١٤٩٤م، ط١، (١٣٧١).

٢) أخرجه أبو داود (١٣٩٥)، وابن ماجه (١٣٤٥).

٣) الزهد، أحمد حنبل الشيباني، القاهرة، دار الريان للتراث، ١٤٠٨ه، ص: ١٢٨.

٤) مجموع الفتاوي، ابن تيمية الحراني، (١٦/ ٥٠).

«... فإن من يقرأ القرآن في يومه وهو غافل عن معانيه يقرؤه في غده وهو ذاكر لها، ومن قرأه في غده وهو ذاكر لها، أوشك أن يعمل بعد غد بهديها، وهكذا ينتقل القارئ من درجة إلى درجة أرقى منها، حتى يصل إلى الغاية بعد تلك البداية؛ وكل من سار على الدرب وصل»(١).

# ٢- القراءة في كتب التفسير (٢):

لا شك أن التفسير قنطرة التدبر، ومن لم يفهم القرآن فكيف يتدبره.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "ومن المعلوم أن كل كلام المقصود منه فهم معانيه دون مجرد ألفاظه؛ فالقرآن أولى بذلك، وأيضًا فالعادة تمنع أن يقرأ قوم كتابًا في فن من العلم -كالطب والحساب- ولا يستشرحوه، فكيف بكلام الله الذي هو عصمتهم، وبه نجاتهم وسعادتهم، وقيام دينهم ودنياهم؟!"(").

قال إياس بن معاوية: «مَثلُ الذين يقرؤون القرآن وهم لا يعلمون تفسيره كمثل قوم جاءهم كتابٌ من ملكهم ليلًا، وليس عندهم مصباح، فتداخلتهم رُوعةً، ولا يدرون ما في الكتاب، ومثلُ الذي يعرف التفسير كمثل رجلٍ جاءهم بمصباحٍ فقرؤوا ما في الكتاب»(١٠).

١) مناهل العرفان في علوم القرآن، محمد عبدالعظيم الزرقاني، تحقيق مكتب البحوث والدراسات، بيروت، دار الفكر، ١٩٩٦م، ط١، (٢/ ٩٤).

٢) انظر: إتحاف القاري، الدهامي، ص: ١١٢، وكيف نتدبر القرآن، زمرلي، ص: ٦٢.

٣) مقدمة في أصول التفسير، ابن تيمية الحراني، بيروت، دار مكتبة الحياة، ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٠م، ص: ١٠. ٤) الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، (١/ ٢٦).

# ٣- سؤال أهل العلم:

ينبغي لمن قرأ شيئًا من القرآن، ولم يفهم، أن يسأل عنه؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحُنُ لَا نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرِ وَإِنَّا لَهُ, لَحَنِظُونَ ۞ ﴾ (الحجر)، وقال: ﴿ فَسَعَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۞ ﴾ (النحل)، فسؤال أهل القرآن عن القرآن ومعانيه وطلب فهمه، من أعظم ما يعين على التدبر، وفي هذا مطلب مهم، وهو تعظيم أهل العلم وتوقيرهم، فهم من أعظم أسباب فهم القرآن.

# ٤- ربط القرآن بالواقع(١):

وذلك باستشعار القارئ للقرآن أو المستمع له أنه المقصود بالخطاب، وأن كل خطاب في القرآن مُوجَّه إليه.

قال ابن قدامة: «وينبغي لتالي القرآن أن يعلم أنه المقصود بخطاب القرآن ووعيده، وأن القصص لم يُرَد بها السمر، بل العبر»(٢).

ولقد كان الصحابة -رضوان الله عليهم- خير مثال للمؤمنين، فحينما يقرؤون القرآن كانوا يدركون أنهم المقصودون بالخطاب، فمن ذلك ما جاء عن عبد الله بن مسعود الله عن أنه قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿ ٱلَّذِينَ عَامَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أُولَمْ مُهُ تَدُونَ الله ﴿ (الأنعام) ، شقّ ذلك على أصحاب

۱) انظر: تدبر القرآن، السنيدي، ص:۹۷، وبحث (تدبر القرآن الكريم: مفهومه وأهميته ووسائله وثماره)، د.عبدالواسع الغشمي، ضمن البحوث المقدمة لمؤتمر تدبر الأول، ص:۱۱.

٢) مختصر منهاج القاصدين، ابن قدامة المقدسي، (١/ ٤٥).

النبي ﴿ وقالوا: أَيُّنَا لَم يظلم نفسه؟! فقال رسول الله ﴿: «ليس كما تظنون، إنما هو كما قال لقمان لابنه: ﴿ إِنَ ٱلشِّرِكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴿ اللهِ القمان لابنه: ﴿ إِنَ ٱلشِّرِكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴿ اللهِ النبي ﴿ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عليهم.

وعن ابن مسعود عنه قال: "إذا سمعت الله يقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ فأرعِها سمعك، فإنه خير يأمر به، أو شرَّ ينهى عنه "أ)؛ وهذا لكونهم أخذوا القرآن للتلقي والعمل، وأن كل ما فيه خطاب لكل من سمعه؛ قال الإمام ابن القيم الله المائل أكثر الناس لا يشعرون بدخول الواقع تحته وتضمنه له، ويظنونه في نوع وفي قومٍ قد خَلَوْا من قبل ولم يعقِبوا وارثًا، وهذا هو الذي يحول بين القلب وبين فهم القرآن، ولَعَمْرُ الله إن كان أولئك قد خَلَوْا فقد ورثهم من هو مثلهم أو شرَّ منهم أو دونهم "أ).

وعند قول الله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَدَّبُّوا الْقَوْلُ أَمْ جَآءَهُمْ مَّالَمْ يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ الْأَوْلِينَ الله عَالَى: ﴿ أَفَلَمْ يَدَّبُوا الْقَوْلُ أَمْ جَآءَهُم مَّالَمُ يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ الْأَوْلِينَ الله أَمْ لَكُمْ وَهُمُ اللهُ مُنكِرُونَ الله ﴾ (المؤمنون)؛ قال ابن القيم: «والناصح لنفسه العامل على نجاتها: يتدبر هذه الآيات حق تدبرها ويتأملها حق تأملها وينزلها على الواقع فيرى العجب، ولا يظنها اختصت بقوم كانوا فبانوا، فالحديث لك واسمعي يا جارة، والله المستعان»(٤).

١) أخرجه البخاري (٦٩٣٧).

٢) تفسير القرآن العظيم، ابن كثير القرشي الدمشقي، (٣/ ٤٨٧).

٣) مدارج السالكين، ابن القيم، (١/ ٣٤٣).

٤) المرجع السابق، (٢/ ٣٨٩).

وعند تفسير قوله تعالى: ﴿ فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُرًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرُورَ وَعند تفسير قوله تعالى: ﴿ فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُرًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرَخُونَ ﴿ وَاللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

١) بدائع التفسير الجامع لتفسير الإمام ابن القيم الجوزية، ج: ٣، ص: ٣٣٦.

# المبحث الثاني موانع التدبر

الموانع ضد الأسباب، فكل سبب نفيه ينقلب مانعًا، ومع ذلك فسأذكر هنا أمورًا أخرى مهمة في موانع التدبر، وموانعُ التدبر -كما هو الحال في الأسباب-نوعان:

موانع معنوية، وموانع حسية.

المطلب الأول: الموانع المعنوية:

١- ضعف تعظيم القرآن، والزيغ والانحراف العقدي:

وأعني به بين المنتسبين لى الإسلام، فالكثير لا يعظم القرآن، فكيف يتدبره وينتفع به؛ وهذا له أسباب كثيرة:

منها بعض البدع؛ فكثير من أصحاب البدع يرى أن القرآن محرَّف أو ناقص، وبعضهم يراه مخلوقًا، وبعضهم يرى أن ظواهره غير مقصودةٍ، وغير ذلك من البدع، وفي ذلك يقول ابن تيمية: «صاحب الهوى يعميه الهوى ويصمُّه، فلا يستحضر ما لله ورسوله في الأمر، ولا يطلبه أصلًا، فليس قصده أن يكون الدين كله لله وأن تكون كلمة الله هي العليا، بل قصده الحميَّة لنفسه وطائفته أو الرياء»(۱).

ومنها بعض المذاهب الفكرية المعاصرة التي يرى أصحابها أن القرآن لا يناسب العصر، أو هو بشري الأسلوب، أو أنه نزل للأعراب فقط، ونحو ذلك من عباراتهم الخبيثة القادحة.

١) انظر: منهاج السنة النبوية، ابن تيمية، تحقيق: د. محمد رشاد سالم، مؤسسة قرطبة، ط١، (٥/ ٢٥٦).

ومنها إبعاد القرآن عن التحكيم في بلاد المسلمين.

ومنها ضعف المناهج التعليمية الرسمية في تعليم القرآن وربط الناس به. ومنها ابتعاد كثير من المسلمين في العالم عن الارتباط بالقرآن.

كل هذا وغيره أسهم في إضعاف تعظيم القرآن في قلوب الناس، فمنعهم تدبره. ٢- اتباع المتشابِهِ وترك المحكم من كتاب الله:

اتباع المتشابه صادًّ عن التدبر (۱)؛ ولقد حذَّر النبي ﴿ من اتباع المشتبهات وعدم ردها إلى المحكم؛ فعن عائشة ﴿ قالت: «تلا رسول الله ﴿ هُوَ ٱلَّذِى ٓ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ مِنْهُ ءَايَتُ مُّحْكَمَتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِنْبِ وَأُخُرُ مُتَشَيْبِهَتُ ﴾ الآية ﴿ هُوَ ٱلَّذِى ٓ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ مِنْهُ ءَايَتُ مُّحْكَمَتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِنْبِ وَأُخُرُ مُتَشَيْبِهَتُ ﴾ الآية (آل عمران:۷)، قالت: قال رسول الله ﴿: «فإذا رأيتِ الذين يتَّبعون ما تشابه منه فأولئك الذين سمَّى الله فاحذروهم» (۱).

# $^{-7}$ القصور في فهم القرآن $^{(7)}$ :

كثير من الناس يُهمُّه أجر القراءة، وليس الفهم، وبعضهم يكتفي بفهمه الشخصي، ولا يسأل عن معانيه، أو يقرأ تفسيرًا، وعن عبد الله بن عمرو بن

١) مفهوم التدبر، تحرير وتأصيل، ص: ١١٦.

٢) أخرجه البخاري في صحيحه (٤٥٤٧)، ومسلم في صحيحه (٢٦٦٥).

٣) انظر: بحث تدبر القرآن: وسائله وموانعه، د. عبدالله المغلاج، ص:١١، ضمن بحوث المؤتمر الأول للهيئة العالمية لتدبر القرآن. والفهم الخاطئ في التدبر وسبل الوقاية منه، إبراهيم محمد، وهو بحث متخصص في هذه الجزئية.

# ٤- الفهم الخاطئ لكتاب الله:

وهذا فرع عن السابق، فتقصيره في فهم كتاب الله سيؤديه إلى تصورات خاطئة، وأفهام مغلوطة تمنعه من حقيقة التدبر.

# ٥- زعْمُ أن القرآن لا يفهمه إلا المتخصصون:

قال بعض متأخري الأصوليين: «إن تدبر هذا القرآن العظيم وتفهمه والعمل به لا يجوز إلا للمجتهدين خاصة...»(٢).

بل قال أحمد الصاوي في حاشيته على الجلالين، في تفسير سورة الكهف عند قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَائَءٍ إِنِي فَاعِلُ ذَلِكَ عَدًا ﴿ ) (الكهف): «الأخذ بظواهر الكتاب والسنة من أصول الكفر». انتهى كلامه بنصه، والعياذ بالله، أنزل الله كتابه هدًى: ﴿ وَإِنِ ٱهۡ تَدَيۡتُ فَبِمَا يُوحِىۤ إِلَىّ رَبِّتَ ﴾ (سبأ: ٥٠)، وهو يجعله من أصول الضلال، بل من أصول الكفر!

قال الشنقيطي -بعدما نقل كلام الصاوي السابق-: «فانظر ما أشنع هذا الكلام، وما أبطله، وما أجرأ قائله على الله وكتابه، وعلى النبي ، وسنته وأصحابه، سبحانك هذا بهتان عظيم!»(٣). اه.

ا أخرجه أبو داود في سننه (١٣٩٦)، والدارمي في سننه (١٤٩٣)، وقال حسين سليم أسد: (إسناده صحيح)،
 و أخرجه ابن حبان في صحيحه، صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، بيروت،
 مؤسسة الرسالة، ١٩٩٣م، ط٢، (٧٥٨).

٢) مبحث جليل على آية من التنزيل، الشنقيطي، ص: ٥.

٣) السابق، ص: ١٣.

مع أن القرآن -كما جاء عن ابن عبّاس ، «على أربعة أوجه: وجه تعرفه العرب من كلامها، ووجه لا يُعذَر أحدُ بجهالته، ووجه يعلمه العلماء، ووجه لا يعلمه إلا الله تعالى ذكره (١٠).

### ٦- الورع البارد<sup>(۲)</sup>:

قال ابن هبيرة: «ومن مكايد الشيطان: تنفيره عباد الله من تدبر القرآن لعلمه أن الهدى واقع عند التدبر، فيقول: هذه مخاطرة، حتى يقول الإنسان: أنا لا أتكلم في القرآن تورعًا»(٣).

و"يعتقد البعض أنه لا معنى لكلمات القرآن إلا ما تناوله النقل عنهم - أي السلف- وأن ما وراء ذلك تفسير بالرأي، ومن فسَّر القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار»(١٠).

فبعضهم يظن أن عدم تفسير القرآن هو من الديانة والورع من الكلام في كتاب الله تعالى بغير علم، فيؤديه هذا إلى الانصراف الكامل عن كلام الله مستدلًّا ببعض الآثار:

مثل قول الصديق ها: «أيُّ سماءٍ تظلني، وأي أرضٍ تقلني؛ إذا قلت في كتاب الله ما لا أعلم»(٥)، وكان ابن أبي مليكة يقول: «سئل ابن عباس عن آية، لو سئل

١) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، الطبري، (١/ ٧٥).

٢) انظر: تدبر القرآن، السنيدي، ص: ٥٠.

٣) الذيل على طبقات الحنابلة، ابن رجب، ط١، (٢/ ١٥٦).

٤) إحياء علوم الدين، أبو حامد الغزالي، بيروت، دار المعرفة، (١/ ٢٨٥) بتصرف، و كيف نتعامل مع القرآن العظيم، يوسف القرضاوي، ص: ١٧٦ بتصرف.

٥) ابن جرير الطبري، (١/ ٧٨).

عنها بعضكم لقال فيها، فأبى أن يقول فيها»(۱)، والمتأمل هذه الآثار يجد أنَّ بعضها ضعيف، والصحيح منها مقيد بالكلام على آية معينة، ليس له فيها علم، وليس عامًّا في كل كتاب الله؛ بدليل أن الكثير من التفسير نقل عن هؤلاء الصحابة المنقول عنهم الكلام الماضي.

#### ٧- المعصية (٢):

فالطاعة مورِثة العلم الذي منه التدبر، كما قال تعالى: ﴿إِن تَنَّقُواْ اللّهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرُقَانًا ﴾ (الأنفال:٢٩)، وقال تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ اللّهَ وَيُعَلِّمُ كُمُ اللّهُ ﴾ (البقرة:٢٨٢)، على رأي بعض العلماء(٣)، ومفهوم هذا أن المعصية تَحْرِم العلم، وتَحْرِم فهم القرآن؛ فالمعصية من أعظم موانع فهم القرآن وتدبره، قال بعض السلف: «أذنبت ذنبًا فحُرمت فهم القرآن»(١).

وقال الزركشي (ت٧٩٤ه): «واعلم أنه لا يحصل للناظر فهم معاني الوحي حقيقة، ولا يظهر له أسرار العلم من غيب المعرفة وفي قلبه بدعة أو إصرار على ذنب، أو في قلبه كِبرُ أو هوى أو حب الدنيا، أو يكون غير متحقق الإيمان»(٥).

١) السابق، (١/ ٨٦).

٢) إتحاف القارى، الدهامي، ص: ١٢٦.

٣) جمهور المفسرين على أن قوله تعالى: ﴿ وَيُعكِلِمُكُمُ اللَّهُ ﴾ جوابُ الأمرِ ﴿ وَاتَّ قُوا اللَّهَ ﴾، ولكن أهل اللغة يأبون ذلك؛ لأن جواب الأمر مجزوم؛ لقيامه مقام جواب الشرط، وهو هنا مرفوع.

٤) طريق الهجرتين وباب السعادتين، ابن القيم، ط٢، ص: ٤٠٨.

٥) البرهان في علوم القرآن، الزركشي، (٢/ ١٨٠).

قال الإمام ابن القيم هن: "وللمعاصي من الآثار القبيحة المذمومة، المضرَّة بالقلب والبدن في الدنيا والآخرة، ما لا يعلمه إلا الله، فمنها: حرمان العلم، فإن العلم نورُّ يقذفه الله في القلب، والمعصية تطفئ ذلك النور.

ولما جلس الإمام الشافعي بين يدي مالك، وقرأ عليه، أعجبه مارأى من وفُور فطنته وتوقد ذكائه، وكمال فهمه، فقال: إني أرى الله قد ألقى على قلبك نورًا فلا تطفئه بظلمة المعصية.

وقال الشافعي ﷺ:

فأرشدني إلى ترك المعاصي ونور الله لا يُؤْتَاهُ عاصي»(١)

شكوتُ إلى وكيع سوءَ حفظي وقال اعلم بأن العلم نور

٨- سماع القصائد:

قال ابن تيمية: "ولذا تجد من أكثر من سماع القصائد لطلب صلاح قلبه، تنقص رغبته في سماع القرآن، حتى ربما كرهه" وإذا كان هذا حال القصائد فما بالك بمن يسمع الغناء؟!

٩- انشغال القلب وشرود الذهن (٣):

فالقرآن لابد فيه من الاستماع والإنصات، وإلا حُجب بينه وبينه، وقد تقدم بيان هذا المعنى.

١) الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي (الداء والدواء)، ابن القيم، ص: ٣٤.

٢) اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم، ابن تيمية، (١/ ٢١٧).

٣) تدبر القرآن، السنيدي، ص: ٤٥، وتدبر القرآن، مقال لمحمد شاكر الشريف، في مجلة البيان العدد: ٢٦٥،ص: ٣٨.

### ١٠ الكبر<sup>(۱)</sup>:

# ١١- ضعف الإيمان باليوم الآخر (٣):

كُلَمَا ضَعَفَ إِيمَانَ الْعَبِدُ بِاليَّوِمِ الآخِرِ ضَعَفَ فَهِمِهُ وَتَدبِرِهُ لِلقَرآنِ، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قَرَأَتَ ٱلْفُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَّسْتُورًا ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مُ وَقُرًا ﴾ (الإسراء: ٤٥-٤٦).

١) انظر: المدخل إلى الدراسات القرآنية، الندوي، ص:١٢٨، وتدبر القرآن، السنيدي، ص: ٤٥.

۲) تفسير ابن كثير، (٣/ ٤٧٥).

٣) انظر: المدخل إلى الدراسات القرآنية، الندوي، ص: ١٣٣.

### المطلب الثاني: الموانع الحسية:

#### ١- ضعف اللغة العربية(١):

فالقرآن الكريم نزل بها؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرُءَنًا عَرَبِيًّا ﴾ (طه: ١١٣)، ولقد كان شيخ الإسلام ابن تيمية ﴿ وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَهُ قُرُءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ (طه: ١١٣)، ولقد كان شيخ الإسلام ابن تيمية ﴿ يقول: «اللغة العربية من الدين» وقال الشاطبي (ت: ٧٩٠ هـ): «القرآن نزل بلسان العرب على الجملة، فطلبُ فهمه إنما يكون من هذا الطريق خاصة؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرُءَنًا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمُ تَعَقِلُونَ هذا الطريق غاصة؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرُءَنًا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمُ تَعَقِلُونَ ﴾ (يوسف)، وقال: ﴿ بِلسَانٍ عَرَفِيً مُبِينٍ ﴿ (الشّعراء)، وقال: ﴿ وَقَال: ﴿ وَلَوْ جَعَلَنَهُ قُرُءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُواْ لَوْلا فَي اللهُ عَيْرِ ذلك مما يدل على أنه عربي، وللسان العرب، لا أنه أعجمي، ولا بلسان العجم، فمن أراد تفهّمه فمن جهة لسان العرب يفهم، ولا سبيل إلى تطلّب فهمه من غير هذه الجهة» (\*\*).

ويقول العز بن عبدالسلام: «لا يتأتى تدبر القرآن وفهم معانيه إلا بمعرفة ذلك» أي: بمعرفة اللغة العربية، ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «فإن فهم الكتاب والسنة فرض، ولا يفهم إلا بفهم اللغة العربية، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب» (٥).

١) انظر: تدبر القرآن، السنيدي، ص: ٩٠، ومفهوم التدبر، ص: ١٠.

٢) اقتضاء الصراط المستقيم، ابن تيمية، (١/ ٢٠٧).

٣) انظر: الموافقات في أصول الفقه، المالكي، تحقيق: عبد الله دراز، بيروت، دار المعرفة، (٢/ ٦٤).

٤) طبقات الشافعية الكبرى، السبكي، تحقيق: د. محمود محمد الطناحي، د.عبد الفتاح محمد الحلو، هجر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٣ه، ط٢، (٨/ ٢٥٢).

٥) اقتضاء الصراط المستقيم، ابن تيمية، (١/ ٢٠٧).

# ٢- الصفحات الموجَّهة ونهاية الأرباع والأجزاء:

من موانع تدبُّر كتاب الله تعالى ظنُّ كثير من الناس أن نهاية الصفحة أو نهاية الربع أو نهاية الجزء، فيه اكتمالُ لمعنى سابق، وبداية لمعنى جديد، وهذه مشكلة حقيقية تواجه كثيرين، ويجهل كثير من الناس أن التحزيب إنما قصد به ترتيب الحفظ لطالب حفظ القرآن، أو ترتيب القراءة لمريد الختم، ولم يقصد بها الإشارة إلى المعاني(۱)، ومما يدل على خطأ هذا التصور ما يأتي:

أما الصفحات فظاهر، ونظرة واحدة إلى (سورة يوسف) مثلًا تكفي في رد هذا الأمر، وأما الأرباع فإليك هذا المثال الذي أدَّى إلى لَبسٍ كثيرٍ في التدبر:

وأما الأجزاء فإليك هذا المثال الذي فيه نحو هذا اللبس: فالجزء الخامس عشر انتهى في منتصف سورة الكهف في قصة موسى والخضر، ثم بدأ بقوله تعالى: ﴿ قَالَ أَلَوْ أَقُلُ لَكَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا ﴿ (الكهف)، والاتصال فيه لا يخفى.

# ٣- قَصْر الهُمَّة على تحقيق الحروف والمخارج(٢):

تجد القارئ تنصرف كل همته، ويتجه جُلُّ تركيزه في أثناء التلاوة على الحروف ومخارجها، وأحكام التجويد وإتقانها، دون أدنى تعلّق بالمعاني والتدبر.

١) وللإنصاف فإن في بعضها اجتهادًا جيدًا في الوقوف على المعاني، ولكن الالتفات إلى الكم مقدم فيها على المعنى.
 ٢) انظر: تدبر القرآن الكريم: المصطلح والوسائل، عبدالله أبو المجد، ضمن بحوث المؤتمر الأول للتدبر.

«فقد يُعاب الإنسان أيّ عيب إذا رَقَق المفخَّم، أو فخَّم المرقَّق، أو لحن لحنًا جليًّا أو خفيًّا، ولا يُعاب إذا لم يدرك بديهيات قضايا القرآن الكريم، أو المعاني الظاهرة المتبادرة؛ لأن طريقة التعلم غرست فينا هذا الجانب، ولا يقول أحدُّ: إن جودة الأداء ليست غرضًا ولا هدفًا، لكن هناك فرق بين غرضٍ هو مقدمةٌ لغيره وغرضٍ هو المقصود الأسمى للقرآن الكريم...»(۱).

وفي ذلك يقول صاحب "الإحياء" في معرِض حديثه عن موانع فهم القرآن، ومنها: "أن يكون الهمُّ منصرفًا إلى تحقيق الحروف بإخراجها من مخارجها، وهذا يتولى حفظه شيطانُ وُكِّل بالقُرَّاء ليصرفهم عن فهم معاني كلام الله هي، فلا يزال يحملهم على ترديد الحرف يخيل إليهم أنه لم يخرج من مخرجه، فهذا يكون تأمله مقصورًا على مخارج الحروف، فأنَّى تنكشف له المعاني، وأعظم ضحكة للشيطان من كان مطيعًا لمثل هذا التلبيس"(أ).

### ٤- مجالس اللغو:

مجالس اللغو من أسباب الإعراض عن كتاب الله وتدبره؛ ولهذا لما أدرك المشركون خطورة القرآن، وأثره في الناس، قالوا كما أخبر عنهم العليم الخبير: ﴿ وَقَالَ اللَّهِ مَعُوا لِهَذَا اللَّهُ مَعْمُوا لِهَ اللَّهُ مَعْمُوا لِهَ اللَّهُ مَعْمُوا لِهُ اللَّهُ مَعْمُوا اللَّهُ اللَّهُ مَعْمُوا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

۱) فهم القرآن بين القواعد الضابطة والمزالق المهلكة، أ.د. رمضان خميس زكي، ص: ٦، بحث منشور على http://islamtoday.net/bohooth/ (رابطه: (/htm.133922-services/saveart-86).

٢) إحياء علوم الدين، أبو حامد الغزالي، (١/ ٢٨٤) بتصرف.

#### الخاتمة

وقد تم الانتهاء من هذا الكتاب الذي أرجو أن يكون اكتمل فيه عقد مبادئ هذا العلم، وهذه أهم نتائجه وتوصياته:

١- لابد من تأصيل العلوم الشرعية، والاهتمام بمبادئها؛ ليسهل فهمها.

٢- علم التدبر من أعظم علوم القرآن وأهمها؛ فينبغي مزيد الاعتناء به.

٣- واجبات الأمة نحو القرآن الكريم كثيرة، ولكن العاملين بها قليل.

٤- التدبر له ركنان: علمي، وعملي.

٥- التدبُّر من أعظم العلوم التي تعلِّق الناس بكتاب الله سبحانه، وتربطهم به.

٦- التدبر واجب على جميع أفراد الأمة، كلُّ بحسب علمه وقدرته.

 ٧- أسباب التدبر وموانعه كثيرة، تختلف باختلاف الأشخاص والأزمان والأماكن.

وأسأل الله تعالى أن ينفع بهذا الكتاب، ويجعله خالصًا لوجهه الكريم.

وإن شاء الله إن فسح ، في العمر فسوف أُتبع هذا الكتاب التأصيليَّ لهذا العلم، بآخر فيه الجانب التطبيقيُّ العملي.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين..

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.



# منظومة فتق الأذهان بتدبُّر القرآن

# نظمها الشيخ: حامد الإدريسي

#### المقدمة

سبحان من أرشدنا لشكره وخصنا من خلقه بذكره وجع ل القرآن بالفصيح من لغة العُرْب بلاد الشيح ٣- ليتبدر أولو الألباب ويدركوا مقاصد الكتاب فق وله سبحانه بحار في كنهها عقولنا تحتار أحمده لنعمة القرآن فهي أجل نعم الرحمان ٦- وأشرك الحمد مع الصلاة على النبي فاضل الصفات وآله معادن العلوم وصحبه مجامع الفهوم وبعد هذا النظم للقواعد بها تدبر كلام الواحد فلج بها عوالم المعاني وغص بها لدرر المثاني ١٠- وقبلُ إن واجب القرآن سمع وحفظ يا أولي العرفان الحروف بالإتقان كيماتكون من أولي الإيمان
 عمد ثبت التدبر لآي أحكمت كما بصاد ومحمد ثبت
 كي لا يغل القلب بالأقفال ويسلم العقل من الضلال
 عنا ولن ينفع إلا العمل مع احتكام بالكتاب يحصل معنى التدبر في اللغة والاصطلاح

71- انظر إلى عاقبة الأمور بالفكر في المبدأ والمصير 17- انظر إلى عاقبة الرشدا في الفعل والقول وحال سُدّدا 17- فذا تدبر يفيد الرشدا إعمال فكر في الكتاب قصده 18- وأهل هذا الشأن قالواحده إعمال فكر في الكتاب قصده 19- مع نظر في عقب الأمور وذا عليه غالب الجمهور 70- تأمل المعنى مع التبصر هذا الذي يقوله الزمخشري 17- لكنما الطيَّار قد قسَّمهُ إلى قراءة وما أفهمَهُ 17- لكنما الطيَّار قد قسَّمهُ إلى قراءة وما أفهمَهُ 17- لفظٌ من المعنى مع التأثُّرِ فعملٌ يجنيه بالتفكر 17- فلتدبُّر إذن ركنان فكر وفعل فهما سيان 18- وقد يكون قبل فهم المعنى توصلا لما أراد المولى 18- وقد يكون قبل فهم المعنى توصلا لما أراد المولى

٥٦- وقد يكون بعده تنزيلا تحققا تعمقا تمثيلا
٢٦- وذا مع التفسير يبدوان متفقين بيل هما شيئان
٢٧- وفرقوا بينهما بما يلي بالجزم والخشوع ثم العمل
٢٨- وقد يقول قائل ومن أكون وهل أقول في الكتاب بالظنون
٢٩- فذاك تلبيس من الشيطان لكي تكون هاجر القرآن
٣٠- وغاية الأمر اتصال المعنى بالفكر ثم قلبك المعنى
فصل في فضل تدبر القرآن

 ٣٩- نص عليه الحسن البصريُّ التابع العالم والمرضيُّ ٣٩-٤٠ وقال أنزل الكتاب للعمل فجعلوا ترتيك هو العمل ٤١- أخي تدبـر كي تنـل مـن لذتِـه ولترتشـف أنـوارَه مـن غرفتـه ٤٢- فبالتدبُّ ر تداوي القلبا وتدفع الغم وتنفى الكربا ٤٣- وهو اقتداء بالرسول الأكرم صلى عليه الله من معلم ٤٤- وذاك من صفات أهل العلم تفاوتوا به في عمق الفهم ٤٥- وهـ و مـن التـدارس المعتمـد في قـوله مـا اجتمعـوا في مسـجد ٤٦- وهو على قدر الفهوم يدرك فأمي وعالم محنك ٤٧- كل ينال من كلام الله إلا المنافقُ وإلا السلاهي ٤٨- فاحرص على تدبُّر القرآن واجعله من وردك كل آن فصل في تدبُّر الرسول

١٥- وكيف لا يكون خير الخلق أكثرهم تدبرا بحق
 ١٥- كأنه في سمته قرآن يمشي ويهدي حاله البيان
 ١٥- وقام ليلة بآية فقط يخشى على أمته من السخط
 ١٥- وذرفت عينا حبيب الله لما تلي عليه عبد الله

٥٣- وهكذا الأسيف كان دمعه يغلبه إذا يــؤم جمعــه ٥٥- واستنبط السبقَ لأهل الهجرةِ تحت السقيفة بأجلى حُجةِ ٥٥- وهكذا الفاروق حين سمعا والطور قام للجدار خاشعا ٥٦- وعاده الناس مريضا شهرا لم يعرفوا له دواءً يدرى ٥٧- عثمان قال لو قلوبنا زكت فلن تراها من قران شبعَتْ ٥٨- وهكذا على حين استخرجا أقصر حمل بالدليل استنتجا ٥٩- والحبر قال سورة تلوتها في ليلة تجول بي فكرتها ٦٠- خير من الختمة تلو أختها هذّا كهذ العُرب في سمرتها ٦١- وهكذا الصحابة الكرام بعشر آي عملوا وقاموا ٦٢- ونال البر منهم من أنفقا مما أحب وبه النار اتقا ٦٣- فانظر إلى آثار هذا الوحي في أنفسس تدبرت بوعي فصل في مفاتيح التدبر

٦٤- هاك مفاتيح لهذا الأمر أولها تعظيم قدر الذكر
 ٦٥- فهو كلام الله ذي الجلال فاقصد إليه كامل الإقبال
 ٦٦- واستجلب الخشوع بالترتيل مع سؤال الفتح والقبول

٦٧- وليس أنفع من القيام بالليل حيث جلوة الأفهام ٦٨- فذا الكتاب يمنع المناما قد رفع الله به أقواما ٦٩- تحييَّنِ الأوقاتَ والأماكنا وكن لسيرة الرسول حاضنا ٧٠ فهي المثال والمنار والهدى بها تنال في التدبر المدى ٧١- فتعرف الأسباب والأحوالا وتفهم السياق والأمثالا ٧٢- ولا غنى في الباب عن مدارسة فاصمد لها في زمرة منافسة ٧٣- وانظر إلى المصحف داوم النظر وكرر الآية لا تخت الضجر ٧٤- فذا كتاب كله كنوز فدونك الكنز وما تحوز ٧٥- وارجع إلى التفسير للتثبت من الله وعلى الدرب اثبت ٧٦- والجاً إلى الله بالاستغفار فذاك باب الفتح والإيثار فصل في الملكات التي يحتاجها متدبر القرآن

٧٧- أولها لسان هذا الحيّ أهل الفصاحة قوم النبي
 ٨٧- فإنما نأخذ من كتابهم بقدر ما نأخذ من لغتهم
 ٧٧- من أجل ذا تدبروا القرآنا حتى الذين رفضوا الإذعانا
 ٨٥- فكان منهم من يبيت واقفا يختلس السمع بليل خائفا

٨١- ومَن يعُدْ بعد سماعه النبي بوجه غير وجهه الذي نمي ٨٢- ألا تراهم خروا للأذقان إذ سمعوا النجم على الكفران ٨٣- فهكذا القرآن حين يسمعه ذو اللغة الفصحي يكاد يصرعه ٨٤- فاحفظ أخي من شعرهم ونثرهم فهو السبيل لاقتباس فهمهم ٨٥- واحذر أخي تدبر الأعاجم فإنه للعُود غير عاجم ٨٦- وثانيا ملكة التأمل فبعثر الأفكار بالتساؤل ٨٧- واستنبط المعاني بالقياس ولتضرب الأخماس في الأسداس ٨٨- وثالثا ملكة الخيال بها تجول في الفضاء العالى ٨٩- فتركب السفين في أصحاب نوح وتحضر الموقف والصحف تلوح ٩٠ - وتبصر اللهيب بوالزبانية عين اليقين - والقطوف الدانية ٩١- فبالخيال يستثار الوجد فيقشعر ويلين الجلد ٩٢- ورابعا ملكة التنزيل فاربط بها الحادث بالأصيل ٩٣- وانزل بها للناس في معاشهم كي يحكى القرآن عن زمانهم ٩٤- وبعد هذا خذ من العلوم فكل علم يشف من كلوم

### فصل في قواعد تعين على التدبر

٩٥- أما إذ استجمعت بعض ما ذكر فخذ قواعد بها تُجلى العبر ٩٦- فابحث من السورة عن مقصدها وما يثني بالذكر في آياتها ٩٧- فربما كانت لقصد ظهر وربما يخفي على ذوي البصر ٩٨- فاطلبه في مواطن النزول أو في اسمها كالشرح في التمثيل ٩٩- وقصة النصاري بعد البقرة وحاطب إذ جاء في المتحنة ١٠٠- ومطلع السورة قد تلفيه يشير للمقصد أو يبديه ۱۰۱- وربما تكرر الكلام كالذاريات رزقها يرام ١٠٢- وربما أفادك الختام كالنصر في الصف به إعلام ١٠٣- ودونك البحار في الدلالةِ دلالة الألفاظ عين الغاية ١٠٤- تفصيلها تلفيه في الأصول والعلم ذاك سلم الوصول ١٠٥- وبعده تناسب الاياتِ كأن يجى ختامها يواتي ١٠٦- أُوتــأتي الآيــة بعــد أختهــا فعند ذاك تستبين ما بها ١٠٧- وانظر الى النسبة ما بين السور خذ في الصراط والكتاب معتبر ١٠٨- وهكذا الفتح تليها الحجرات إذتم ما للصحب فيها من صفات

١٠٠- وبُدئ الوحي بسورة العلق وبان في القدر مقام اتسق ١٠٠- وانظر إلى اقتران كلمة بما يفيد معنى قد أضيف بهما ١١٠- وانظر إلى يمين ذي الجلال قد فصلت كقطع اللآلي ١١٠- وانظر إلى السياق والسباق تظهر لك التقوى بين الطلاق ١١٣- وتدرك الصلاة في والوالدات وتفرق المعاني في والمحصنات ١١٣- فارق بذي القواعد المنازلا وادخل فباب الله ليس مقفلا في ضوابط التدبر

١١٥- خذمن معاني الوحي ما قدوافقا تفسير أهل العلم ممن سبقا
 ١١٦- مما يجوز من كلام العرب فغير ذا ضرب من التسيب
 ١١٧- واحذر فطير الرأي حتى ترجعا لكتب أهل الشان ممن جمعا
 ١١٨- العلم مع منهج خير السلف واحذر من الإعجاب باب التلف فصل في موانع التدبر

 171- وكيف يدرك المعاني أعجمي أعرض عن لغة خير الكلم 177- ومن يرى أن الكلام ليس له يجعل حجة الكتاب مهمله 172- ومن أضاع عمره في اللهو أفسد قلبه سماع اللغو 176- ولا يشغلك الحرف والمخارج واللحن والصوت وذي المباهج 177- لا تقطعن معناه بالأجزاء والصفحات ذا من الأدواء 177- لا تقطعن معناه بالأجزاء والصفحات ذا من الأدواء 177- واحذر أخي تعجل المعاني فما العجول رب هذا الشان 174- والورع البارد أن تقولا لست أقول في الكتاب قولا 174- فهذه موانع التدبير فاشرح إلهي الصدر بالتفكُّر 179- فهلذه موانع المعلم صلاتك التي ترضى وسلم 170- وصل يا رب على المعلم صلاتك التي ترضى وسلم

## قائمة المصادر والمراجع

- 1) الإتقان في علوم القرآن، جلال الدين عبد الرحمن السيوطي، تحقيق سعيد المندوب، (لبنان: دار الفكر، ١٤١٦ه/ ١٩٩٦م).
- آثار الإمام محمد البشير الإبراهيمي، محمد بن بشير بن عمر الإبراهيمي
   (المتوفى: ١٣٨٥هـ)، جمع وتقديم: نجله الدكتور أحمد طالب الإبراهيمي، (دار الغرب الإسلامي، ١٩٩٧م)، ط١.
- إحياء علوم الدين، محمد بن محمد الغزالي أبو حامد، (بيروت: دار المعرفة).
- الأعلام، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي
   (المتوفى: ١٣٩٦هـ)، (بيروت: دار العلم للملايين، ٢٠٠٢م)، ط١٥٥.
- ٥) الأغاني، أبو الفرج الأصفهاني، تحقيق: سمير جابر، (بيروت: دار الفكر)، ط١٠.
- 7) اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية الحراني أبو العباس، تحقيق: محمد حامد الفقي، (القاهرة: مطبعة السنة المحمدية، ١٣٦٩هـ)، ط٢.
- لأعلل المُعْلِم بفوائد مسلم، القاضي عياض بن موسى بن عياض بن عمرون اليحصبي، اعتنى به: د. يحيى إسماعيل، دار الوفاء (مصر)، ط١، (١٤١٩هـ).
- ٨) بدائع الفوائد، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله ابن قيم الجوزية، تحقيق: هشام عبد العزيز عطا، وعادل عبد الحميد العدوي، وأشرف أحمد، (مكة المكرمة: مكتبة نزار مصطفى الباز، ١٤١٦ه / ١٩٩٦م)، ط١.

- البرهان في علوم القرآن، محمد بن بهادر بن عبد الله الزركشي أبو عبدالله،
   تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، (بيروت: دار المعرفة، ١٣٩١هـ).
- 1٠) تاج العروس من جواهر القاموس، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى الزَّبيدي، تحقيق مجموعة من المحققين، (دار الهداية).
- ١١) التاريخ الكبير، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم أبو عبد الله البخاري الجعفى، تحقيق: السيد هاشم الندوي، (دار الفكر).
- ۱۲) تاريخ دمشق، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله الشافعي المعروف بابن عساكر، (دار الفكر، بيروت، لبنان، ۱٤۱۹ه / ۱۹۹۸م)، ط۱.
- ١٣) التبيان في آداب حملة القرآن، أبو زكريا يحيى بن شرف النووي، (دمشق: الوكالة العامة للتوزيع، ١٤٠٣ه / ١٩٨٣م)، ط١.
- 1٤) مشكاة المصابيح، محمد بن عبد الله الخطيب التبريزي، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، (بيروت: المكتب الإسلامي، ١٤٠٥ه / ١٩٨٥م)، ط٣.
- 10) تدبر القرآن، سلمان بن عمر السنيدي، من إصدارات مجلة البيان، الرياض.
- 17) تعظيم قدر الصلاة، محمد بن نصر بن الحجاج المروزي أبو عبد الله، تحقيق: د. عبد الرحمن عبد الجبار الفريوائي، (المدينة المنورة، مكتبة الدار، ١٤٠٦هـ)، ط١.
- ۱۷) تفسير ابن عاشور، التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي، (بيروت: مؤسسة التاريخ العربي، ١٤٢٠ه/٢٠٠٠م)، ط١.
  - ١٨) تفسير البحر المحيط، العلامة أبو حيان الأندلسي، (دار الفكر).

- 19) تفسير القرآن العظيم، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (٧٠٠ ٧٧٤ هـ)، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، (دار طيبة للنشر والتوزيع، ١٤٢٠هـ / ١٩٩٩م)، ط٢.
- ٢٠) التفسير من سنن سعيد بن منصور، تحقيق أ. د. سعد بن عبد الله الحميّد، دار الصميعي، الرياض.
- (٢) تفسير مقاتل بن سليمان، أبو الحسن مقاتل بن سليمان الأزدي، تحقيق: أحمد فريد، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٢٤ه / ٢٠٠٣م)، ط١.
- ٢٢) تهذيب الكمال، أبو الحجاج يوسف بن الزكي عبد الرحمن المزي، تحقيق: د. بشار عواد معروف، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤٠٠ه / ١٩٨٠م)، ط١.
- ٢٣) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، (مؤسسة الرسالة ١٤٢٠هـ / ٢٠٠٠م)، ط١.
- 27) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي أبو جعفر الطبري، (ت: ٣١٠هـ) تحقيق: محمود محمد شاكر، (مؤسسة الرسالة ١٤٢٠هـ / ٢٠٠٠م)، ط١.
- ٢٥) جامع العلوم والحكم، أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي،
   (بيروت: دار المعرفة، ١٤٠٨هـ)، ط١.
- 77) جامع المسائل لابن تيمية، تقي الدين أبو العَباس أحمد بن عبد الحليم ابن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي (المتوفى: ٧٢٨هـ)، تحقيق: محمد عزير شمس، إشراف: بكر بن عبد الله أبو زيد، (دار عالم الفوائد للنشر والتوزيع، ١٤٢٢هـ)، ط١.

- ٢٧) الجامع لأحكام القرآن، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي (المتوفى: ٦٧١هـ) تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، (القاهرة: دار الكتب المصرية، ١٣٨٤هـ/ ١٩٦٤م)، ط٢.
- ٢٨) حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح، ابن قيِّم الجوزية، (بيروت: دار الكتب العلمية).
- حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني،
   (بيروت: دار الكتاب العربي، ١٤٠٥هـ)، ط٤.
- ٣٠) خلاصة الأحكام في مهمات السنن وقواعد الإسلام، محيي الدين النووي، حققه وخرج أحاديثه: حسين إسماعيل الجمل، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤١٨هـ / ١٩٩٧م)، ط١.
- ٣١) ذيل طبقات الحنابلة، ابن رجب الحنبلي، تحقيق د عبد الرحمن بن سليمان العثيمين، مكتبة العبيكان، الرياض.
- ٣٢) الرسالة التبوكية، محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، (القاهرة: طبعة المدني، المؤسسة السعودية بمصر).
- ٣٣) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، محمود الألوسي أبو الفضل، (بيروت: دار إحياء التراث العربي).
- ٣٤) سبل السلام شرح بلوغ المرام من جمع أدلة الأحكام، محمد بن إسماعيل الأمير الكحلاني الصنعاني، تحقيق: خليل مأمون شيحا، (بيروت: دار المعرفة، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٢م)، ط٧.
- ٣٥) سنن ابن ماجه، محمد بن يزيد أبو عبد الله القزويني، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، (بيروت: دار الفكر).

- ٣٦) سنن الترمذي، محمد بن عيسى بن سَوْرة الترمذي، تحقيق وتعليق: أحمد محمد شاكر: (ج١، ٢)، ومحمد فؤاد عبد الباقي: (ج٣)، وإبراهيم عطوة عوض المدرس في الأزهر الشريف: (ج٤، ٥)، (مصر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي، ١٣٩٥هـ/ ١٩٧٥م)، ط٢.
- ٣٧) سنن الدارمي، عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي، تحقيق: فواز أحمد زمرلي، وخالد السبع العلمي، والأحاديث مذيلة بأحكام حسين سليم أسد عليها، (بيروت: دار الكتاب العربي، ١٤٠٧هـ)، ط١.
- ٣٨) السنن الكبرى، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى: ٥٥٨ه) تحقيق: محمد عبد القادر عطا، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م)، ط٣.
- ٣٩) سنن النسائي، المجتبى من السنن، أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، (حلب: مكتب المطبوعات الإسلامية، ١٤٠٦ه / ١٩٨٦م)، ط٢.
- 2) سنن النسائي الكبرى، أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي، تحقيق: د.عبد الغفار سليمان البنداري، سيد كسروي حسن، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١١هـ/ ١٩٩١م)، ط١.
- 21) سير أعلام النبلاء، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى: ٧٤٨هه)، تحقيق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، (مؤسسة الرسالة، ١٤٠٥ه / ١٩٨٥م)، ط٣.

- 25) شرح السنة، أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي الشافعي (المتوفى: ٥٦٦هه)، تحقيق: شعيب الأرناؤوط ومحمد زهير الشاويش، (دمشق، بيروت: المكتب الإسلامي، ١٤٠٣ه / ١٩٨٣م)، ط٢.
- 27) شعب الإيمان، أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق: محمد السعيد بسيوني زغلول، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٠هـ)، ط١.
- 22) صحيح البخاري، الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله وسننه وأيامه، محمد بن إسماعيل أبو عبد الله البخاري الجعفي، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، (دار طوق النجاة، ١٤٢٢هـ)، ط١.
- ٤٥) صحيح الجامع، محمد بن ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت.
- 23) صحيح مسلم، المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله ، مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري (المتوفى: ٢٦١هـ)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، (بيروت: دار إحياء التراث العربي).
- ٤٧) الطبقات الكبرى، محمد بن سعد بن منيع أبو عبد الله البصري الزهري، تحقيق: إحسان عباس، (بيروت: دار صادر، ١٩٦٨م)، ط١.
- ٤٨) العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام أحمد بن تيمية، محمد بن أحمد بن عبد الهادي بن قدامة المقدسي أبو عبد الله، تحقيق: محمد حامد الفقي، (بيروت: دار الكاتب العربي).
- 29) فتح الباري بشرح صحيح البخاري، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أممد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى: ٨٥٢هـ) تحقيق: عبد العزيز بن عبد الله بن باز، ومحب الدين الخطيب، رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه وذكر أطرافها: محمد فؤاد عبدالباقي، دار الفكر، (مصور عن الطبعة السلفية).

- ٥٠) فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، محمد بن على بن محمد الشوكاني، تحقيق: د. عبد الرحمن عميرة، (مصر: المنصورة، دار الوفاء، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م) ط٣.
- ٥١) فضائل القرآن، المستغفري، تحقيق د. أحمد بن فارس السلوم، دار ابن حزم، (بيروت لبنان)، ١٤٢٧ه / ٢٠٠٦م.
- ٥٢) فوات الوفيات، محمد بن شاكر الكتبي، تحقيق: إحسان عباس، (بيروت: دار صادر، ١٩٧٤م)، ط١.
- ٥٣) قواعد التدبر الأمثل، عبد الرحمن حبنكة الميداني، (دمشق، دار القلم، ١٩٨٠م)، ط١.
- ٥٥) قواعد في تدبر القرآن الكريم، محمد كالو، ضمن بحوث المؤتمر الأول للهيئة العالمية لتدبر القرآن.
- ٥٥) الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، (بيروت: دار إحياء التراث العربي).
  - ٥٦) الكواكب الدرية على المنظومة البيقونية.
- ٥٧) لباب التأويل في معاني التنزيل، علاء الدين على بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحي أبو الحسن، المعروف بالخازن، تحقيق: محمد على شاهين، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٥هـ)، ط١.
- ٥٨) لسان العرب، محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري، (بيروت: دار صادر)، ط١.

- ٥٩) لسان الميزان، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني الشافعي، تحقيق: دائرة المعارف النظامية الهند، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٤٠٦ه / ١٩٨٦م)، ط٣.
- 7٠) مبحث جليل على آية من التنزيل، للشنقيطي، مكتبة الحرم النبوي الشريف.
- (٦١) المبسوط في القراءات العشر، أحمد بن الحسين بن مِهْران النيسابوريّ، أبو بكر (المتوفى: ١٨٣هـ)، تحقيق: سبيع حمزة حاكمي، (دمشق: مجمع اللغة العربية، ١٩٨١م).
- ٦٢) متن القصيدة النونية، محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، (القاهرة: مكتبة ابن تيمية، ١٤١٧هـ)، ط٢.
- ٦٣) مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، أبو الحسن نور الدين على بن أبي بكر بن سليمان الهيثمي (المتوفى: ٨٠٧هـ)، تحقيق: حسام الدين القدسي، (القاهرة: مكتبة القدسي، ١٤١٤هـ / ١٩٩٤م).
- ٦٤) مجموع الفتاوى، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية الحراني، تحقيق: أنور الباز- عامر الجزار، (دار الوفاء، ١٤٢٦ه / ٢٠٠٥م)، ط٣.
- 70) مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ابن قيِّم الجوزية، تحقيق: محمد حامد الفقي، (بيروت: دار الكتاب العربي، ١٣٩٣ / ١٩٧٣م)، ط٢.
- 77) مراتب الإجماع في العبادات والمعاملات والاعتقادات، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري، (بيروت: دار الكتب العلمية).
- 77) المستدرك على الصحيحين، محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١١ه / ١٩٩٠م)، ط١.

- مسند أحمد بن حنبل، تحقيق شعيب الأرناؤوط وآخرين (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤٢١ه / ٢٠٠١م)، ط١.
  - 79) مصباح الزجاجة، شهاب الدين البوصيري، (بيروت: دار الجنان).
- ٧٠) مصنف ابن أبي شيبة = المصنف في الأحاديث والآثار، أبو بكر عبدالله ابن محمد بن أبي شيبة الكوفي، تحقيق: كمال يوسف الحوت، (الرياض: مكتبة الرشد، ١٤٠٩هـ)، ط١.
- ٧١) مصنف عبد الرزاق، أبو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي، (بيروت: المكتب الإسلامي، ١٤٠٣هـ)، ط٢.
- ٧٢) معالم التنزيل في تفسير القرآن، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي (المتوفى: ٥٦٦هه)، تحقيق وتخريج: محمد عبد الله النمر عثمان جمعة ضميرية سليمان مسلم الحرش، (دار طيبة للنشر والتوزيع، ١٤١٧ه / ١٩٩٧م)، ط٤.
- ٧٣) المعجم الكبير، سليمان بن أحمد بن أيوب الطبراني، تحقيق: حمدي بن عبد المجيد السلفي، (الموصل: مكتبة العلوم والحكم، ١٤٠٤ه / ١٩٨٣م)، ط٢.
- ٧٤) معجم مقاييس اللغة، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، تحقيق: عبدالسلام محمد هارون، (بيروت: دار الفكر، ١٩٧٩هـ/ ١٩٧٩م).
- ٧٥) المغني عن حمل الأسفار، أبو الفضل زين الدين عبد الرحيم العراقي، تحقيق أشرف عبد المقصود، (الرياض: مكتبة طبرية، ١٤١٥ه/ ١٩٩٥م).
- ٧٦) مفاتح تدبر القرآن والنجاح في الحياة، د. خالد بن عبد الكريم اللاحم، (الرياض: ١٤٢٥ه / ٢٠٠٤م).

- ٧٧) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، (بيروت: دار الكتب العلمية).
- ٧٨) مفهوم التدبر في ضوء القرآن والسنة وأقوال السلف وأحوالهم، محمد عبدالله الربيعة، الملتقى العلمي الأول لتدبر القرآن الكريم، ١٤٢٩هـ، الهيئة العالمية لتدبر القرآن الكريم.
- ٧٩) مقدمة في أصول التفسير، أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: عدنان زرزور، (دار النشر، ١٣٩٢ه/ ١٩٧٢م)، ط٢.
- ۸۰) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، أبو زكريا يحيى بن شرف بن مري النووي، (بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٣٩٢هـ)، ط٢.
- (٨١) النشر في القراءات العشر، محمد بن محمد الدمشقي الشهير بابن الجزري، أشرف على تصحيحه ومراجعته: على محمد الضباع، شيخ عموم المقارئ بالديار المصرية، (بيروت: دار الكتب العلمية).
- ۸۲) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، برهان الدين أبو الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي، تحقيق: عبد الرزاق غالب المهدي، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٥هـ / ١٩٩٥م).
- ٨٣) النهاية في غريب الحديث، أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري، ابن الأثير، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي، ومحمود محمد الطناحي، (بيروت: المكتبة العلمية، ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م).

## فهرس الموضوعات

| الموضوع                                           | الصفحة |
|---------------------------------------------------|--------|
| المقدمة                                           | ٥      |
| الفصل الأول: مبادئ التدبر                         | ١٣     |
| المبحث الأول: تعريف التدبر                        | 10     |
| المبحث الثاني: نسبة علم التدبر إلى العلوم وموضوعه | ۲٥     |
| المبحث الثالث: واضع علم التدبر                    | 77     |
| المبحث الرابع: حكم الشرع في التدبر                | 49     |
| المبحث الخامس: فضل علم التدبر                     | ٤٥     |
| المبحث السادس: ثمرة التدبر                        | ٥٣     |
| المبحث السابع: مسائل علم التدبر واستمداده         | 09     |
| الفصل الثاني: أسباب التدبر وموانعه                | 71     |
| المبحث الأول: الأسباب المعينة على التدبر          | 74     |
| المطلب الأول: الأسباب المعنوية                    | 74     |
| المطلب الثاني: الأسباب الحسية                     | ٦٧     |

| الصفحة | الموضوع                           |
|--------|-----------------------------------|
| ٨٧     | المبحث الثاني: موانع التدبر       |
| ٨٧     | المطب الأول: الموانع المعنوية     |
| ٩٤     | المطلب الثاني: الموانع الحسية     |
| 94     | الخاتمة: وفيها أهم نتائج البحث    |
| 99     | منظومة فتق الأذهان بتدبُّر القرآن |
| 1.9    | قائمة المصادر والمراجع            |
| 119    | فهرس الموضوعات                    |