# سُعة رحمة رب العالمين

للجهال المخالفين للشريعة من المسلمين وبيان عموم العذر في الدارين لأصول وفروع الدين مع ذكر الأدلة واتفاق جمهور الأئمة من الأولين والمتأخرين والرد على شبهات الخالف المخالف مع بيان جهله وتلبيسه

كتبها

السيد بن سعد الدين الغباشي أقرك وأذى بطبعه سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز مفتى الديار السعودية

## 🕏 دار المسلم للنشر ، ١٤١٥ هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية

الغباشي ، سيد بن سعد الدين سعة رحمة رب العالمين.

۸۸ ص ؛ ۲٤x۱۷ سم ردمك ۵–۲۸–۹۹۹

١- التوحيد ٢- الإسلام - مبادي، عامة

أ- العنوان

10/1744

ديوي ۲۱۲۲

رقم الإيداع : ۱۵/۲٦۸۳ ردمك ۵-۲۸-۹۹۸

حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى 1990 - 1990م

وَالرِّ لَكُنْتُ لِي النَّهُ وَالنَّوزينَ ع

الرياض ١١٤٨٤ - ص.ب ١٧٣٥٦ - هاتف : ١٩٣١١٤٩

المُلَدَّ الْمُرْكِدِّينِ الطَّلِيْفِ الْمُلِيِّةِ الْمُؤْلِدِينَ فَالْمِلْدِينَ فَي وَالْمُثَالِيَّةِ المُسْلِينِ الْمُلِينِ الْمُلِينِ

الرقم : المنظم المراكز على المراكز التاريخ الإسراق التاريخ الإسراق المراكز ال

الموضوع

فاحابة لرسالتكم العوجهه البنا رقم وتاريخ بدور، ومرفقهها رسالتهان احداهما تحسبت أن ( الغوائسة الجليلة في بيان معسنى الوسيلسة والرد على شبهات القروريين ) والثانسسة تعنوان ( سعة رحمة رب العالمين .

فافيدكم انه تم احالة الرسالتين العذكورتيس الى الحهة العضيمة لدينا وا تضع بعد دراستيما ما على النصلة الاتي : \_

- ـ الرسالة الاولى ( الغوائد الجليلة في بيان معنى الوسيلة والرد على شبهات القسبوربين ) فقسد . ن انكم أوضحتم فيها مايتعلق بعسائل التوسل والاستغاثة وشد الرحال الى القيور ورد شبهاتهم بالاد ضحة من كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم واقبوال السلف رجعهم الله .
- الرسالة الثانية ( سعة رحمة رب العالمين ) فقد تبين ا نكم بحثتم فيها ما يتعلق بين خالفها مسرا من امور الدين وهو جاهل بالمخالفة هل يأثم ا م يعذر بجهله وقد اوضحت ذلك بالادلة مسرت الكتاب والسنة واقوال علما الامه كشيخ الاسلام اسن تدميه وتلميذه ابن القيم وشبخ الاسلام محمد بن عبد الوهاب واولاده واحفاده وتلاميذه رحمهم الله . مع بيان الرد على شبهات المخالفيسن وبيان حهلهم وتلبيسهم .

وما تقدم فقد تبين أن الرسالتيسين مفيدتيان فيمسا تطرقتم اليه فيهما ولا مانع من السمساح المعتبه الموقود و السمساح المعتبه المعتبه المعتبه المعتبه المعتبه المعتبه المعتبه المعتبه المعتبه المعتبة المعتبه المعتبه المعتبه المعتبه المعتبه المعتبه المعتبه المعتبة المعتبه المعتبه المعتبه المعتبة المعت

الرئيس العام

لادارات البحوث العلمية والإفتاع والدعوة والارشيسسياد



#### بسم الله الرحمن الرحيم

من عبد العزيز بن عبد الله بن باز الى الأخ المكرم / السيد بن سعد الدين الغباشي . سلمه الله

## السلام عليكم ورحمة الله وبركاته وبعد

فاجابة لرسالتكم الموجهة الينا رقم وتاريخ بدون ، ومرفقها رسالتان احداهما تحت عنوان ( الفوائد الجليلة في بيان معنى الوسيلة والرد على شبهات القبوريين ) ، والثانية تحت عنوان ( سعة رحمة رب العالمين ) .

فأفيدكم أنه تم إحالة الرسالتين المذكورتين الى الجهة المختصة لدينا ، واتضح بعد دراستها أنهما على النحو الاتى : ـ

ا ـ الرسالة الأولى (الفوائد الجليلة في بيان معنى الوسيلة والرد على شبهات القبوريين): فقد تبين أنكم أوضحتم فيها مايتعلق بمسائل التوسل والاستغاثة وشد الرحال الى القبور، ورد شبهاتهم بالادلة الواضحة من كتاب الله وسنة رسوله على واقوال السلف رحمهم الله.

٢- الرسالة الثانية (سعة رحمة رب العالمين) فقد تبين انكم بحثتم فيها ما ما من على عند الله المراً من امور الدين وهو جاهل بالمخالفة هل يأثم أم يعذر بجهله؟ ، وقد أوضحت ذلك بالأدلة من الكتاب والسنة وأقوال علماء الأمة كشيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم وشيخ الإسلام محمد ابن عبد الوهاب ، وأولاده وأحفاده وتلاميذه رحمهم الله ، مع بيان الرد على شبهات المخالفين وبيان جهلهم وتلبيسهم .

ومما تقدم فقد تبين أن الرسالتين مفيدتان فيما تطرقتم اليه فيهما ولامانع من السماح بطباعتهما وتجدون الرسالتين برفقه \_ واسأل المولئ جل وعلا أن يبارك في جهودكم المخلصة لخدمة شرع الله المطهر ، كما أسأله سبحانه أن يحفظ على

المسلمين وولاة أمورهم كتاب ربهم وسنة نبيهم محمد عليه ، وأن يوفقهم للعمل بهما إنه سميع قريب.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته ، ، الرئيس العام لادارات البحوث العلمية والافتاء والدعوة والارشاد التاريخ ٧ / ٥ / ١٤٠٣ هـ .

#### بسم الله الرحمن الرحيم

ان الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا ، من يهده الله فلامضل له ومن يضلل فلاهادي له وأشهد أن لااله الا الله وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلوات الله عليه وآله وتسليماته .

وبعد ، ، ،

فقد كثر السؤال في أمور مما اختلفت فيه الفرق في الإيمان والأحكام ، وطلب الكثير جواباً شافياً في بعض هذه المسائل التي تثار في هذه الفترة خاصة ، وقد انتشرت رسائل تبين آراء في مسائل الايمان ، وحكم الجاهل المخالف للشريعة وحكم تارك بعض الشريعة ، وقد عزمت قبل ذلك على جمع مؤلف يضم النقول الثابتة عن الأثمة المشهورين بالعلم واتباع هدى السلف الصالح رضي الله عنهم في هذه المسائل ، مع توضيح ماقد يغمض على البعض من القواعد والأصول ، ومع بيان أن أئمة أهل السنة متفقون في مسائل العقيدة ولله تعالى الحمد ، وانما نشأ الاختلاف من جهة أهل الابتداع ، أو من الجهل بكلام الأئمة وقواعد العلم . وأنما أمسكت عن كتابة هذا المؤلف عرجود معظم مادته تحت يدي لعدة أمور منها ضيق الوقت فان مثل هذا المؤلف يحتاج الى ترتيب وتبويب حتى يخرج في صورة أقرب للكمال ولم يتوفر حتى الآن مع المشاغل والدروس الوقت الذي يكفي هذا . والأمر الثاني هو التردد بعدما رأيت كثرة ما يطبع في هذه الأيام وفيه الغث الكثير ، وكل من عن له رأي كتبه ونشره مما أدى الى الفوضى واحتقار العلم ، وكثرة انتشار الخطأ في ثوب العلم .

فرأيت تحصيلاً لما تيسر من المصلحة كتابة هذا المختصر على عجالة ، وبغير عناية بالتبويب والترتيب في مسألة كثر حولها السؤال ، وهي حكم من أتى شركاً من هذه الأمة وهو جاهل بالشرع .

فنقول وبالله تعالى التوفيق: أختلف أهل المقالات فيمن خالف أمراً من أمور الشريعة وهو جاهل بالمخالفة، هل يأثم أم يعذر بجهله ؟

أما المعتزلة ومن وافقهم فقسموا الدين الى أصول يكفر من خالف الشرع فيها ولوكان جاهلاً، وفروع يعذر فيها بالجهل، وقال غيرهم من الفقهاء بالعذر بالجهل في الفروع دون الأصول وقال آخرون بالعذر في الفروع والأسماء والصفات دون باقي الأصول وهناك أقوال أخري لباقي الفرق.

أما أهل السنة والجماعة والأئمة المشهورون المتبعون لهدى السلف الصالح رضي الله عنهم فقد اتفقوا على أنه من ثبت له عقد الإسلام بالشهادتين ، أو بكونه ولد لأبوين مسلمين ، أو كانت ولايته للمسلمين منذ صغره قبل بلوغه الحلم ، فانه لايزول عنه حكم الإسلام وان خالف الشريعة في أي أمر كان ، الا اذا كان أمرا مما حكم الشرع فيه بكفر صاحبه ويكون عالما بالشرع في هذا الأمر ، أما من خالف الشرع مع الجهل فلايأثم بل يعذر بجهله سواء في الفرع كانت المخالفة أم في الأصل واليك كلام الأئمة في هذا .

• قال الإمام أبومحمد بن حزم في كتابه الفصل ج ٤ ص١٦ تحت عنوان « الكلام في من يكفّر ولايكفّر »، قال أبو محمد: اختلف الناس في هذا الباب فذهبت طائفة الى أن من خالفهم في شيء من مسائل الاعتقاد أو في شيء من مسائل الفتيا فهو كافر ، وذهبت طائفة الى أنه كافر في بعض ذلك ، فاسق غير كافر في بعضه على حسب ما أدتهم اليه عقولهم وظنونهم ، وذهبت طائفة الى أن من خالفهم في مسائل الاعتقاد فهو كافر ، وأن من خالفهم في مسائل الاحتقاد فهو كافر ، وأن من خالفهم في مسائل الأحكام والعبادات فليس كافرا ولافاسقا ولكنه مجتهد معذور ان أخطأ مأجور بنيته .

وقالت طائفة بمثل هذا فيمن خالفهم في مسائل العبادات ، وقالوا فيمن خالفهم في مسائل الاعتقادات ان كان الخلاف في صفات الله عز وجل فهو

كافر، وان كان فيما دون ذلك فهو فاسق، وذهبت طائفة الى أنه لايكفر ولايفسق مسلم بقول قاله في اعتقاد أو فتيا، وأن كل من اجتهد في شيء من ذلك فدان بما رأى أنه الحق فانه مأجور على كل حال ان أصاب الحق فأجران وان أخطأ فأجر واحد. وهذا قول ابن أبي ليلى وأبي حنيفة والشافعي وسفيان الثوري وداود ابن علي رضي الله عن جميعهم، وهو قول كل من عرفنا له قولا في هذه المسألة من الصحابة رضي الله عنهم، لا نعلم منهم في ذلك خلافا أصلا الا ماذكرنا من اختلافهم في تكفير من ترك صلاة متعمدا حتى يخرج وقتها أو ترك أداء الزكاة أو ترك الحج أو ترك صيام رمضان أو شرب الخمر ....، »

الى أن قال ص ١٧ : « وأما مالم تقم الحجة على المخالف للحق في أي شيء كان فلا يكون كافرا ، الا أن يأتي نص بتكفيره فيوقف عنه كمن بلغه وهو في أقاصي الزنج ذكر النبي عليه فقط فيمسك عن البحث عن خبره فانه كافر ....»

الئ أن قال ص١٨ : « وأمامن قال أن الله عز وجل هو فلان لانسان بعينه ، أو أن الله تعالى يحل في جسم من أجسام خلقه ، أو أن بعد محمد على نبياً غير عيسى بن مريم فانه لا يختلف اثنان في تكفيره لصحة قيام الحجة بكل هذا على كل أحد (١) ، ولو أمكن أن يوجد أحد يدين بهذا لم يبلغه قط خلافه لما وجب تكفيره حتى تقوم الحجة عليه»

• الئ أن قال رحمه الله تعالى ص ٢٤ « فصح بما قلنا أن كل من كان على غير الاسلام وقد بلغه أمر الإسلام فهو كافر ، ومن تأول من أهل الإسلام فأخطأ فان كان لم تقم عليه الحجة ولاتبين له الحق فهو معذور مأجور أجرا واحدا (٢) لطلبه

 <sup>(</sup>١) جعل مناط التكفير الاتفاق على أن هذا معلوم لكل مسلم ، ثم قال بعدم التكفير عند افتراض الجهل بهذا .
 مع أنه افتراض بعيد جدا .

 <sup>(</sup>٢) لكن قال شيخ الاسلام أنه اذا كان ذلك في فعل من أفعال الشرك مع الجهل فانه يعذر بمعنى رفع المؤاخذة ،
 ولكن لايؤجر عليه لأن الشرك ليس من جنس المشروع أبدا كما سيأتي ان شاء الله .

الحق وقصده اليه مغفور له خطؤه اذ لم يتعمده لقول الله تعلى ﴿ليس عليكم جناح فيما أخطأتم به ولكن ماتعمدت قلوبكم ﴾ (١) ، وان كان مصيبا فله أجران أجر لاصابته وأجر آخر لطلبه اياه ، وان كان قد قامت عليه الحجة وتبين له الحق فعند عن الحق غير معارض لله تعالى ولا رسوله على الله تعالى لاصراره على الأمر الحرام ، فان عند الحق معارضا لله تعالى ولرسوله على الاعتقاد في أي شيء كان من الشريعة وبين الخطأ في الفتيا في أي شيء كان من الشريعة وبين الخطأ في الفتيا في أي شيء كان على مابينا قبل » أ • ه •

•الى أن قال ص ٢٤ ـ ٢٥ : « فصح أنه لا يكفر أحد حتى يبلغه أمر النبي على فان بلغه فلم يؤمن به فهو كافر فان آمن به ثم اعتقد ما شاء الله أن يعتقده في نحلة أو فتيا ، أو عمل ماشاء الله تعالى أن يعمله دون أن يبلغه في ذلك شيء عن النبيء حكم بخلاف ما اعتقد أوما قال أو عمل فلاشيء عليه أصلاً حتى يبلغه فإن بلغه ، وصح عنده فان خالفه مجتهدا فيما لم يتبين له وجه الحق في ذلك فهو مخطئ معذور مأجور مرة واحدة كما قال عليه السلام « اذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران وان أخطأ فله أجر » .

وكل معتقد أو قائل أوعامل فهو حاكم في ذلك الشيء، وان خالفه بعلمه معاندا للحق معتقدا بخلاف ماعمل به فهو مؤمن فاسق ، (٢) وان خالفه معاندا بقوله أوقلبه فهو مشرك كافر سواء ذلك في المعتقدات والفتيا، للنصوص التي

<sup>(</sup>١) الأحزاب (٥).

<sup>(</sup>٢) لكن ان خالف في مسألة من مسائل الشرك بعمله معتقدا خلاف ماعمل وأقيمت عليه الحجة وعاند مع اعتقاده الحق ؛ فانه يكفر لأنه ليس لنا الا الظاهر وقد أتى شركا في هذه الحالة ثم انتفى عذره وهو الجهل ، فلم يبق له عذر، والمعاندة بالعمل في أمرالشرك تكون شركا وفي المعصية والفسق تكون فسقا والله أعلم .

أوردنا وهو قول اسحاق بن راهويه وغيره وبه نقول وبالله التوفيق (أ٠هـ).

• يتبين لك بهذا النقل أن من آمن بالنبي على شم خالف الحق في أي أمركان عن غير عناد ولاتعمد مخالفة ، ولكن لجهله به وعدم بلوغ حكم الشرع اياه أو لبلوغ علم مخالف للشرع ظنه الجاهل شرعا ، فانه لايأثم بهذه المخالفة ولكن لجهله ، ويبين له الحق ويبلغ العلم الصحيح سواء كان ذلك في الاعتقادات أو الأعمال في أصل الدين أو فرعه ، كما لاحظت من عموم كلام الامام أبي محمد بن حزم ونقله عن جمهور أئمة السلف، وأن هناك من خالف في هذا الحكم ، كما هو عند المعتزلة ومن وافقهم من المبتدعة عمن فرق في ذلك بين الأصول والفروع وعلى هؤلاء يجيب شيخ الاسلام ، ، ،

• فيقول في ج ٢٣ من الفتاوئ صـ ٣٤٠ ٣٤٠ وفي المسائل الماردينية ونقلها عنه أيضا صاحب غاية الأماني جـ ١ صـ ٢١ : «وأما التفريق بين نوع وتسميته مسائل الأصول وبين نوع آخر وتسميته مسائل الفروع فهذا الفرق ليس له أصل لا عن الصحابة ولا عن التابعين لهم باحسان ولاأئمة الاسلام ، وانما هو مأخوذ عن المعتزلة وأمثالهم من أهل البدع وعنهم تلقاه من ذكره من الفقهاء في كتبهم ، وهو تفريق متناقص، فانه يقال لمن فرق بين النوعين : ماحد مسائل الأصول التي يكفر المخطئ فيها ؟ ، وما الفاصل بينها وبين مسائل الفروع ؟ ، فان قال : مسائل الأصول هي مسائل الاعتقاد ، ومسائل الفروع هي مسائل العمل . قيل له : الأصول هي محمد على المرائي ربه أم لا ؟ وفي أن عثمان أفضل أم علي ؟ وفي كثير من معاني القرآن ، وتصحيح بعض الأحاديث هي من المسائل وفي كثير من معاني القرآن ، وتصحيح بعض الأحاديث هي من المسائل الاعتقادية العلمية ، ولاكفر فيها بالاتفاق ، ووجوب الصلاة(١) والزكاة والصيام والحج وتحريم الفواحش والخمر هي مسائل عملية والمنكر لها يكفر بالاتفاق . وأن

<sup>(</sup>١) بل تنازعوا في تكفير تارك الصلاة كسلا ولوكان مقرابا لوجوب . وانما ذكر المتفق عليه ليلزم المخالف في المختلف فيه .

من مسائل العلم ليست قطعية (١) ، وكون المسألة قطعية أو ظنية هو من الأمور الاضافية ، وقد تكون المسألة عند رجل قطعية لظهور الدليل القاطع له ، كمن سمع النص من رسول الله على وتيقن مراده منه . وعند رجل لاتكون ظنية فضلا عن أن تكون قطعية لعدم بلوغ النص اياه ، أو لعدم ثبوته عنده أو لعدم تمكنه من العلم بدلالته \* أ • هـ (٢) .

وكان قبل ذلك قد بين أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا لايكفرون المخالف للحق الا بعد بيان الحجة ، وقال «وما قسموا المسائل الى أصول يكفر بانكارها ومسائل فروع لا يكفر بانكارها » ص ٣٤٦.

<sup>(</sup>١) القطع من جهة الثبوت ماكان قرآنا أو سنة متواترة ، والظني ماكان من أخبار الآحاد ـ عند من يقول بهذا التقسيم ، ويقصد أن كثيراً من العمليات أخبارها متواترة وكثير من العقائد أخبارها آحاد .

<sup>(</sup>٢) وكما قال شيخ الإسلام فانك لاتجد هذه التقسيمات عن الصحابة ولاتُؤثّر عن الائمة وأنهم يفرقون بسببها في الأحكام، وانما انتشرت بعد ظهور المعتزلة عند الفقهاء وكثير منهم نقل التفرقة في الأحكام وفي العذر بين الأصول والفروع تبعالما تلقاه عن مشايخه من المتكلمين • وينبغي التنبيه الى أن معظمهم حين ينقلون الاتفاق على عدم العذر بالجهل في مسائل الأصول يقصدون « أثبات الربوبية وكذلك مايثبتونه من الصفات وماينفونه » ولايشيرون الني توحيد الالوهية والعبادة ، فهم مبتدعة في هذه التفرقة مبتدعة في اهمال توحيد الالوهية ، وذلك لأن المعتزلة قائلون بالتقبيح والتحسين العقلي فقالوا (كما نقل عنهم الشهرستاني في الملل والنحل): « أصول المعرفة بالله سبحانه وتعالى واجبة بالعقل وأن الله تعالى يحاسب في أصول اللين حتى قبل ارسال الرسل ، أما فروع العبادات فهي ألطاف يرسلها الباري مع رسله قد تخفي على من تخفي عليه » أ • هـ • خلما كان العقل هو المناط في التكليف في الأصول عندهم لا العلم الشرعي صلولا عذر عندهم في هذه المسائل ، ويعنون بها معرفة الله وعنهم تلقاه كثير من الفقهاء بغير تمييز ، ولذلك تناقضوا لأنهم مختلفون فيهما يسمونه أصولا اختلافا كثيرا فدل على أنه من عند غير الله .ثم انهم يعذرون في الفروع لأنها لاتعلم الابالرسل فلذا قد تخفي على البعض لعدم بلوغ العلم. والحق أن يقال مثل ذلك في سائر أمور الشريعة • وهذا لايعني أنه ليس في الشريعة مهم وأهم أو أنه لاينبغي في الدعوة البدء بالدعوة الني التوحيد · بل التوحيد ينبني عليه قبول باقي الدين · ولشيخ الإسلام رسالة « أصول الدين» وأخرى « معارج الوصول الن أن أصول الدين وفروعه قد بينها الرسول » فيستخدم هذا الاصطلاح للتعريف وبياني المهم والأهم لاالتفرقة من جهة العذر وعدمه ، وفي الأخيرة يبين للمعتزلة وغيرهم أن الرسول على قله متلقي عن الأمرين : مايسمونه فروعاً أو أصولا فكله متلقيٌّ عن الرسول على •

- ذلك لأن الرجل اذا نشأ في هذا الدين أو دخله ويعتقد أنه الحق فلابد وأن تخفئ عليه بعض مسائل الشريعة فيخالف فيها عن جهل ولايكفر بهذا الابعد العلم ، وتختلف هذه المسائل بحسب الأشخاص والأزمان ، وفي الأحوال التي يسود فيها الجهل وعلماء السوء يخفئ كثير من المهم في الشريعة ، وقد ينتشر اعتقاد وعمل مخالف نظرا لشيوع الأحاديث الموضوعة والأخبار الملفقة أو تأويل النصوص بتأويلات باطلة ، والجهلة تظن ذلك دينا اذ يتلقونه عن المشايخ ومن هم يتصدون للعلم والفتوئ ، وقد يكون ذلك بعض أمور الشرك كالاستغاثة والنذر الذي يسمونه توسلا، ولاشك أن كثيرا من الناس تجهل العلم الشرعي الصحيح في هذه المسائل وانما تلقوا غيره عن مشايخهم فيعذرون بهذا
- أما المعلوم من الدين بالضرورة الذي نص الفقهاء على تكفير من خالفه فليس له حد معين فانه يختلف ، وما ذكره بعض الأئمة مثالا لذلك في الحضر أو البادية انما هو بالاستقراء لا بالدليل ، وانما قد يكون الشيء معلوما في بلد غير معلوم في أخرى ، واضح في عصر من العصور خفى في غيره
- يقول شيخ الاسلام جـ ١٣ ص ١١٨ « وأيضا فكون الشيء معلوما من الدين بالضرورة أمر اضافي ، فحديث العهد بالإسلام ومن نشأ ببادية بعيدة قدلايعلم هذا بالكلية فضلا عن كونه يعلمه بالضرورة ، وكثير من العلماء يعلم بالضرورة أن النبي على سجد للسهو ، وقضى بالدية على العاقة ، وقضى أن الولد للفراش وغير ذلك مما يعلمه الخاصة ضرورة وأكثر الناس لايعلمه البتة » أ هـ •
- وسيأتي أمثلة لهذه المسائل عن الصحابة رضي الله عنهم أثناء الرسالة ننبه عليها ان شاء الله.
- وسننقل لك هنا بعون الله تعالى ماتيسر جمعه ـ في هذه العجالة ـ عن الأئمة في هذه المسألة ، وبيان أنهم كانوا يعذرون الجاهل حتى تقام عليه الحجة في ذلك الاعتقاد أو العمل •



## اشتراط قيام الحجة للتكفير

### شيخ الإسلام ابن تيمية:

مجموعة الفتاوى ج ٢٠ ص ٣٦-٣٣ يقول - بعد ما ذكر قبل ذلك أن الإنسان قد يفعل بعض العبادات على وجه الخطأ لدليل باطل يظنه حقا، وحقق شيخ الإسلام أنه قد يثاب على العبادات لقصده اذا كانت من جنس الذي شرعه الشرع (كصيام مثلا) ثم قال « بخلاف مالم يشرع جنسه مثل الشرك فان هذا لاثواب فيه وان كان الله لايعاقب صاحبه الا بعد بلوغ الرسالة كما قال تعالى ﴿ وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا ﴾ (١) ، لكنه وان كان لا يعذب فان هذا لايثاب ، بل هذا كما قال تعالى ﴿ وقدمنا الى ماعملوا من عمل فجعلناه هباء منثورا ﴾ (٢) قال ابن المبارك : هي تعالى ﴿ وقال تعالى ﴿ وقال من عمل فعلناه ما عمال التي لم تقبل ، وقال تعالى ﴿ مشل الذين كفروا بربهم أعمالهم كرماد اشتدت به الريح في يوم وقال تعالى ﴿ مشل الذين كفروا بربهم أعمالهم كرماد اشتدت به الريح في يوم عاصف ... ﴾ (٣) ، فهؤ لاء أعمالهم باطلة لاثواب فيها •

واذا نهاهم الرسول عنها فلم ينتهوا عوقبوا ، فالعقاب عليها مشروط بتبليغ الرسول ، وأما بطلانها في نفسها فلأنها غير مأمور بها فكل عبادة غير مأمور بها فلابد أن ينهئ عنها ، ثم ان علم أنها منهي عنها وفعلها استحق العقاب ، فإن لم يفعل لم يستحق العقاب ، وان اعتقد أنها مأمور بها وكانت من جنس المشروع فانه يثاب عليها ، وان كانت من جنس الشرك فهذا الجنس ليس فيه شيء مأمور

<sup>(</sup>١) الإسراء (١٥).

<sup>(</sup>٢) الفرقان (٢٣).

<sup>(</sup>٣) إبراهيم (١٨).

به ، لكن قد يحسب بعض الناس في بعض أنواعه أنه مأمور به (١).

وهذا لايكون مجتهدا لأن المجتهد لابد وأن يتبع دليلا شرعيا وهذه لايكون عليها دليل شرعي ، لكن قد يفعلها باجتهاد مثله وهو تقليده لمن فعل ذلك من الشيوخ والعلماء ، والذين فعلوا ذلك قد فعلوه لأنهم رأوه ينفع أو لحديث كذب سمعوه ، فهؤلاء اذا لم تقم عليهم الحجة بالنهي لايعذبون ، وأما الثواب فانه قد يكون ثوابهم أنهم أرجح من أهل جنسهم ، وأما الثواب بالتقرب الى الله فلا يكون بمثل هذه الأعمال » أ ه ه ٠

(١)وذلك عن طريق فهم بعض النصوص الصحيحة على غير الوجه المراد بتأويل فاسد أو عن طريق العمل بنصوص غير صحيحة قد يصححها بعض العلماء ، ونحن نضرب لك هنا ان شاء الله أمثلة لكل من هذين الطريقين بغير تعقيب لتقف على حقيقة الأمر وما يلبس به على بعض العوام وكذلك من ينتسبون لشيء من العلم دون تحقيق :

قوله تعالى ﴿ ياأيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا اليه الوسيلة ﴾ (١): تجد في بعض التفاسير الاستدلال بها على التوسل بأصحاب القبور • قال الآلوس في تفسيره (روح المعاني): « واستدل بعض الناس بهذه الآية على مشروعية الاستغاثة بالصالحين وجعلهم وسيلة بين الله تعالى وبين العباد والقسم على الله تعالى بهم بأن يقال: اللهم انا نقسم عليك بفلان أن تعطينا كذا وكذا ويزعمون أن ذلك من ابتغاء الوسيلة ويروون عن النبي على أنه قال: ﴿ اذا أعيتكم الأمور فعليكم بأهل القبور » (٢) وكل ذلك بعيد عن الحق بجراحل » أ • ه فوله تعالى: ﴿ ولو أنهم اذ ظلموا أنفسهم جاءوك فاستغفروا الله واستغفرلهم الرسول لوجدوا الله توابا وحيما ﴾ (٣) القرطبي ، روى أبو صالح عن علي قال: قدم علينا أعرابي بعدما دفنا رسول الله على بثلاثة أيام فرمي بنفسه على القبر وحثا على رأسه التراب وقال: قلت يارسول الله فسمعنا لقولك ووعيت عن الله فوعينا عنك وكان فيما أنزل الله عليك ﴿ ولو أنهم اذ ظلموا أنفسهم ﴾ وقد ظلمت نفسي وجئتك تستغفر لي فنودي من القبر: إنه قد غفرلك » (٤) ، وعند ابن كثير حكاية عماثلة نقلها عن ابي منصور الصباغ ذكرها في كتابه الشامل عن العتبى قال: كنت جالساعند قبر النبي علي فجاء أعرابي فقال: السلام الصباغ ذكرها في كتابه الشامل عن العتبى قال: كنت جالساعند قبر النبي علي فعاء أعرابي فقال: السلام الصباغ ذكرها في كتابه الشامل عن العتبى قال: كنت جالساعند قبر النبي علي فعاء أعرابي فقال: السلام

<sup>(</sup>١) المائدة (٥٥).

<sup>(</sup>٢) حديث موضوع . (٣) النساء (٦٤).

<sup>(</sup>٤) رواه البيهقي في شعب الإيمان بسند مظلم رواته مابين كذاب ومجهول ومتروك .

وهذا نقل واضح وفي مسائل من أمور الشرك التي يكفر صاحبها ولكن بعد بلوغ الحجة ، وقال انه لايعذب اذا كان لم تبلغه الحجة ·

وكذلك في مسألة الإكفار ففي جـ ١ من مجموعة الفتاوئ ص ١١٢ بعد ما ذكر الاستغاثة المشروعة والاستغاثة الشركية يقول « والاستغاثة بمعنى أن يطلب من الرسول ماهو اللائق بمنصبه لاينازع فيها مسلم ، ومن نازع في هذا المعنى فهو اما كافر ان أنكر ما يكفر به ، واما مخطئ ضال ، وأما بالمعنى الذي نفاه رسول الله على فهو أيضاً مما يجب نفيها ، ومن أثبت لغير الله مالايكون الالله فهو أيضاً كافر اذا قامت عليه الحجة التي يكفر تاركها » ، أ ، ه. ،

فهذا نقل جلي واضح في عدم اكفار من أتى شركا ـ وهو في الأصل من هذه الأمة اذا كان جاهلا وظنه من المشروع ـ الا بعد قيام الحجة الواضحة عليه بهذا .

عليك يارسول الله ، سمعت الله يقول ﴿ ولو أنهم اذ ظلموا أنفسهم جاءوك ٠٠٠ ﴾ وقد جئتك مستغفرا لذنبي مستشفعابك الن ربي ثم انصرف الأعرابي فغلبتني عيني فرأيت النبي ﷺ في النوم فقال «ياعتبى ،
 الحق الأعرابي فبشره أن الله قد غفر له ، ١٠هـ٠

قوله تعالى ﴿ قال الذين غلبوا على أمرهم لنتخذن عليهم مسجدا ﴾ (١) قال بعض من كتب في التفسير ومنهم الشهاب الخفاجي في حاشيته على البيضاوي بجواز اتخاذ المساجد على قبور الصالحين والصلاة والتقرب الى الله بذلك مستدلا بهذه الآية •

ومن الأحاديث الصحيحة توسل الصحابة رضي الله عنهم بالعباس لما أقحطوا، وحديث عثمان بن حنيف في الأعمى الذي علمه النبي على النبي اللهم اني اسالك واتوجه اليك بنبيك محمد نبي الرحمة ، وقد قال يامحمد اني اتوجه بك الى ربي في حاجتي هذه لتقضي لي ، اللهم فشفعه في ورد بصره ، وقد قال الترمذي : حسن صحيح غريب وصححه الطبراني وغيره ، قال الحاكم : صحيح على شرط الشيخين ووافقه الذهبي / • وزاد البيهقي فيه أن عثمان بن حنيف أمر رجلا بهذ الدعاء في خلافة عثمان رضي الله عنه لتقضى حاجة له عند عثمان فقضيت وذكرها الطبراني وصححها ، وضعفها شيخ الإسلام / • وأخرج البيهقي في الدلائل بسنده الى مالك وكان خازن دار عمر رضي الله عنه قال : أصاب الناس قحط

<sup>(</sup>١) الكهف.

• وأما حمل هذا الكلام على أن شيخ الإسلام انما يعذر في المقالات الخفية فقط دون غيرها فلعله يتضح لك بمراجعة كافة مانقلناه عنه سابقاً بطلان هذا الحمل، ولكنه في جع من مجموعة الفتاوي يقول عند كلامه على ضلال أهل الكلام والفلاسفة والملاحدة وما خالفوا فيه الحق ودعوا الى الباطل والكفر مع زعمهم العلم والنظر في الشريعة يقول ص ٥٤: « وهذا اذا كان في المقالات الخفية فقد يقال انه فيها مخطئ ضال، لم تقم عليه الحجة التي يكفر صاحبها، لكن ذلك يقع في طوائف منهم في الأمور الظاهرة التي تعلم العامة والخاصة من المسلمين

عن ابن مسعود مرفوعا «حياتي خير لكم تحدثون ويحدث لكم ووفاتي خير لكم تعرض علي أعمالكم فما رأيت من خير حمدت الله وما رأيت من شر استغفرت الله لكم » أخرجه البزار وقال العراقي: اسناده جيد وصححه السيوطي وغيره.

وفي حياة الصالحين بعد موتهم لهم من الشبه: ماذكره ابن قتيبة في المعارف من أن عبد الله بن حرام رضي الله عنه وطلحة بن عبيد الله عمرو بن الجموح لما نقلوا من مواضعهم في أحد بعد ثلاث سنين وجدوا لم يتغير منهم شيء وما أخرجه البغوي بسنده الى أبي الزبير سمعت جابرا يقول: كتب معاوية الى عامله أن يجري عينا الى أحد فكتب اليه عامله أنها لاتجري إلا على قبور الشهداء فكتب له أن أنفذها وقال: سمعت جابرا يقول فرأيتهم يخرجون على رقاب الرجال كأنهم رجال نوم حتى أصابت المسحاة قدم حمزة فانبعث جابرا يقول الحافظ ابن رجب «وأما من شوهد بدنه طريا صحيحا وأكفانه عليه صحيحة بعد تطاول المدة من غير الأنبياء عليهم السلام فكثير جدا ٥٠٠ ، ١٠ه ومن الحكايات عن علماء مشهورين ما ذكره الخطيب في تارخه بسنده الى الخلال أحد أئمة الحنابلة أنه قال «ما همني أمر فقصدت قبر موسى بن جعفر الكاظم فتوسلت به إلاسهل الله تعالى لى ما أحب » ، والخلال أحد أئمة الحنابلة وأخرج الخطيب =

في زمن عمر رضي الله عنه فجاء رجل الى قبر النبي على في المنام فقال: اثت عمر فاقرأه السلام وأخبره أنهم مسقون وقل له: عليك الكيس الكيس فأتئ الرجل عمر فبكئ عمر رضي الله عنه ثم قال: يارب ما آلو الا ماعجزت عنه »، وعزاه ابن حجر لابن أبي شيبة وصححه ، وصححه غيره ، وأخرج الحاكم عن عمر مرفوعاً أن آدم عليه السلام قال في توتبته «يارب أسألك بحق محمد لما غفرت لي » وصححه الحاكم ولكن قال الذهبي: موضوع ، وله شواهد عند ابن المنذر وابن الجوزي والآجري، وما أخرجه ابن ماجه في سننه من حديث أبي سعيد مرفوعاً «اللهم اني أسألك بحق السائلين عليك » • • • حسنه العراقي وأبو الحسن المقدسي وابن حجر .

أنها من دين المسلمين، بل اليهود والنصارى يعلمون أن محمداً على بعث بها وكفر مخالفها: مثل أمره بعبادة الله وحده لاشريك له، ونهيه عن عبادة أحد سوى الله من الملائكة والنبيين والشمس والقمر والكواكب والأصنام وغير ذلك، فان هذا أظهر شعائر الإسلام، ومثل أمره بالصلوات الخمس وايجابه لها وتعظيم شأنها، ومثل معاداته لليهود والنصارى والمشركين والصابئين والمجوس، ومثل تحريم الفواحش والربا والخمر والميسر ونحو ذلك» أهه ه

فكلامه هنا على طائفة خاصة من المتكلمين الذين انسلخوا عن الدين في أشياء ظاهرة مع ادعائهم العلم فقد قال في ذات الصفحة (٥٤) بعد النقل السابق مباشرة «ثم تجد كثيرا من رؤسائهم وقعوا في هذه الأمور ، فكانوا مرتدين وان كانوا يتوبون من ذلك ويعودون الى الاسلام ، فقد حكي عن الجهم بن صفوان أنه ترك الصلاة أربعين يوما لايرى وجوبها» ويقول ص (٥٥) « وأبلغ من ذلك أن منهم من يصنف في دين المشركين والردة عن الإسلام كما صنف الرازي كتابه في عبادة الكواكب والأصنام ، وأقام الأدلة على حسن ذلك ومنفعته ورغب فيه ، وهذه ردة عن الإسلام باتفاق المسلمين ، وان كان قد يكون تاب منه وعاد الى الإسلام » أ • ه •

<sup>=</sup> عن الشافعي قال "إني لأتبرك بأبي حنيفة وأجيء الى قبره في كل يوم فاذا عرضت لي حاجة صليت ركعتين وجئت الى قبره وسألت الله تعالى الحاجة عنده فما تبعد عني حتى تنقضي "، وقال الحافظ أبو بكر بن المقري في مسند أصبهان: كنت أنا والطبراني وأبو الشيخ في مدينة النبي فضف بنا الوقت فواصلنا اليوم فلما كنا وقت العشاء أتيت الى القبر الشريف وقلت: يارسول الله الجوع الجوع ، فقال لي الطبراني: اجلس فاما أن يكون الرزق أو الموت فقمت أنا وأبو الشيخ فحضر الباب علوي ففتحنا له فاذا معه غلامان بزنبيلين فيهما شيء كثير فقال: ياقوم شكوتم الى النبي في فاني رأيته فأمرني بحمل شيء اليكم "، نقله السخاوي في القول البديع وغيرها كثير ، ومما يذكر من الفتاوي: سئل العلامة الشهاب الرملي عما يقع من العامة من قولهم عند الشدائد " ياشيخ فلان ونحوذلك فأجاب بأن الاستغاثة بالأنبياء والمرسلين والأولياء والعامة عن الصالحين جائزة وفتوئ الشيخ عبد الحي الشرنبلالي الحنفي: "وأما التوسل

فه ذا يجوز الخروج عن الدين جملة لما ناقش السمنية فترك الصلاة أربعين يوما ، كون فيها مذهبه الباطل ؛ والمقصد أن شيخ الإسلام لم يحصر العذر في المسائل الخفية من المقالات فقط ولكن كلامه عن طائفة معينة ، وقد ذكرنا عنه قبل ذلك أن الضروري من العلم الشرعي يختلف من شخص الى شخص ، وكذا من عصر الى عصر .

 بالأنبياء والأولياء فجائز اذ لا يشك في مسلم أنه يعتقد في سيدي أحمد وغيره من الأولياء أن له ايجاد شيء من قضاء مصلحة أوغيرها الا بارادة الله تعالى وقدرته » ، وغير ذلك كثير في عامة المذاهب •

● قال القسطلاني في المواهب: « وينبغي للزائر أن يكثر من الدعاء والتضرع والأستغاثة والتشفع والتوسل به ﷺ » • وقال ابن الحاج في المدخل (كتاب في بيان البدع وبيان العبادة الشرعية ) » ، وهذه صفة الزيارة عموما فان كانالميت المزار بمن ترجئ بركته فيتوسل به الى الله تعالى الى أن قال : « فمن أراد حاجة فليذهب اليهم وليتوسل بهم فانهم الواسطة بين الله تعالى وخلقه ٠٠٠» ، وقال الغزالي في الإحياء في كتاب آداب السفر: القسم الثاني وهو أن يسافر لأجل العبادة اما لجهاد أو حج قال: ويدخل في جملته زيارته قبور الأنبياء عليهم السلام وزيارة قبور الصحابة والتابعين وسائر العلماء والأولياء وكل من يتبرك بمشاهدته في حياته يتبرك بزيارته بعد وفاته ويجوز شد الرحال لهذا الغرض ، ولايمنع من هذا قوله ﷺ « لاتشد الرحال الا الى ثلاثة مساجد • • • » (١) لأن ذلك في المساجد فانها متماثلة بعد هذه المساجد (أي النهى مختص بالمساجد لابغيرها كالأضرحة مثلا) ، والا فلا فرق بين زيارة قبور الأنبياء والأولياء والعلماء في أصل الفضل وان كان يتفاوت في الدرجات تفاوتا عظيما ٠٠ » ص ٢٤٦ ـ ٢٤٧ جـ ٢ يقول مفتى الشافعية بمكة أحمد زيني دحلان : « فالتوسل والتشفع والاستغاثة كلها بمعنى واحد وليس لها في قلوب المؤمنين معنى الا التبرك بذكر أحباء الله تعالى ، لما ثبت أن الله يرحم العباد بسببهم سواء كانوا أحياء أو أمواتا ، فالمؤثر والموجد حقيقة هوالله تعالى وذكر هؤلاء الأخيار سبب عادي في ذلك التأثير وذلك مثل الكسب العادي فانه لاتأثير له ، وحياة الانبياء عليهم السلام في قبورهم ثابتة عند أهل السنة بأدلة كثيرة » وغير هذا كثير من الردود والتفسيرات للنصوص والنقول ، ويقول دحلان أيضا « وانما أطلت الكلام في ذلك ليتضح الأمر لمن كان متشككا فيه غاية الايضاح ، لأن كثيرا من المنكرين للتوسل يلقون الى كثير من الناس شبهات يستميلونهم بها الى معتقدهم الباطل ، فعسى أن يقف على هذه النصوص من أراد الله

<sup>(</sup>١) حديث صحيح رواه مالك وأحمد وأصحاب السنن .

## عموم العذر للمسائل العلمية والعملية

- ونتابع لك هنا النقل عن شيخ الإسلام في مذهبه في عموم العذر للمسائل
  العلمية والعملية •
- يقول في ج ٣ ص ٢٢٩: «هذا مع أني دائما ومن جالسني يعلم ذلك مني: أني من أعظم الناس نهياً عن أن ينسب معين الئ تكفير، وتفسيق، ومعصية، الا اذا علم أنه قد قامت عليه الحجة الرسالية التي من خالفها كان كافرا تارة وفاسقا أخرى وعاصيا أخرى، واني أقرر أن الله قد غفر لهذه الأمة خطأها، وذلك يعم الخطأ في المسائل الخبرية القولية والمسائل العملية » أ• ه (١) فبين شيج الإسلام أن الجاهل يعذر في المسائل الخبرية وهي مسائل الاعتقاد وكذا في مسائل العمل أيضا واذا أحدث عملا مخالفا للشريعة، وفيه التفصيل الذي مسائل العمل أيضا واذا أحدث عملا مخالفا للشريعة كصيام أو صلاة ولكن فيها ابتداع فانه قد يثاب أيضا اذا كان جاهلا لأن أصل الصيام والصلاة عبادات فشروعة، أما أن كان هذا العمل من جنس الشرك كالاستغاثة والتوسل بأصحاب القبور، فانه وان كان يعذر و لا يؤاخذ بهذا ان كان جاهلا ملبسا عليه بمثل ما ذكرنا، فانه لايثاب على هذا العمل من نذر وقربة ونحوها لأن الشرك ليس منه شيء مشروع أبدا بل هو منهي عنه أشد النهي •

<sup>=</sup> حفظه من قبول شبهاتهم فلا يلتفت اليها ويقيم عليهم الحجة في ابطالها ، فعليك باتباع الجمهور والسواد الأعظم والاكنت مشاققا لله ورسوله ومتبعا غير سبيل المؤمنين أ • هـ

<sup>•</sup> ولاشك أن هذه الشبهات تقوى في نفوس أتباع هؤلاء الشيوخ وهم يظنون أنهم انما يأتون بعبادات مشروعة ليست بمبتدعة بل بدلالة النصوص وأقوال العلماء ، وانما يتمكن من رد هذه الشبهات من حصل العلم الصحيح فيميز الصحيح من الباطل ويوضح التفسير الصحيح من التأويل الفاسد ، فكيف لايعذر من أمامه هذه النصوص والنقول مع ظنه أنه يتخذ سببا شرعيا ووسيلة مستحبة .

• وفي جـ ٣ ص ٢٤٦.٣٤٥ من مجموع الفتاوى يقول: «وحقيقة الأمر في ذلك أن القول قد يكون كفرا فيطلق القول بتكفير صاحبه، ويقال من قال كذا فهو كافر، لكن الشخص المعين الذي قاله لايحكم بكفره حتى تقوم عليه الحجة التي يكفر تاركها، وهذا كما في نصوص الوعيد • • • الى أن قال: وهكذا الأقوال التي يكفر قائلها قد يكون الرجل لم تبلغه النصوص الموجبة لمعرفة الحق، وقد تكون عنده ولم تثبت عنده أو لم يتمكن من فهمها، وقد يكون عرضت له شبهات يعذره الله بها، فمن كان من المؤمنين مجتهدا في طلب الحق وأخطأ فان الله يغفر له خطأه كائنا من كان ، سواء كان في المسائل النظرية أو العملية، هذ الذي عليه أصحاب النبي عليه وجماهير أئمة الإسلام وما قسموا المسائل الى

<sup>•</sup> والمقصد بيان حال الناس من الجهل بالصواب من أحكام الشرع ، وكذلك مايعارض ذلك الحق من الشبهات التي ينبغي وضوح الحجة بالحق فيها قبل تكفير المخالف ( والرد على هذه الشبهات له موضع آخر

<sup>(</sup>١) المائدة (٤٤).

أصول يكفر بانكارها ومسائل فروع لايكفر بانكارها » أ • هـ •

<sup>=</sup> غير هذه الرسالة) • هذا وقد فند المؤلف هذه الشبهات في رسالة له أسماها ( الفوائد الجليلة في بيان معنى الوسيلة والرد على شبهات القبوريين).

<sup>●</sup> لكن ينبغي الاشارة الئ صنف ثالث غير هذين ، وهو المعرض عن الشريعة تماما لاتعلم ولاعمل اطلاقا لايهتم بمعرفة حلال ولاحرام ، ولا بالسؤال عن شعيرة ولا أداء لها كأنه يظن أن يترك سدى فهذا له حكم آخر غير هؤلاء سنذكره في موضعه ان شاء الله تعالى .

| • |  |  |
|---|--|--|
| - |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
| • |  |  |
| • |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

# التفريق بين النوع والمعين في مسائل التكفير

وفي جـ ٢٨ ص ٥٠٠ - ٥٠١ عند كلامه على شنع بعض الفرق المارقة من الغلاة « وأما تكفيرهم وتخليدهم : ففيه أيضا للعلماء قولان مشهوران وهما روايتان عن أحمد ، والقولان في الخوارج والمارقين والحرورية والرافضة ونحوهم .

والصحيح أن هذه الأقوال التي يقولونها التي يعلم أنها مخالفة لماجاء به الرسول كفر ، وكذلك أفعالهم التي هي من جنس أفعال الكفار بالمسلمين هي كفر أيضا • وقد ذكرت دلائل ذلك في غير هذا الموضع • لكن تكفير الواحد المعين منهم والحكم بتخليده في النار موقوف على ثبوت شروط التكفير وانتفاء موانعه ، فانا نطلق القول بنصوص الوعد والوعيد والتكفير و التفسيق ،

(۱) وقد حرف بعض خصوم الدعوة الوهابية هذ الكلام ، واحتجوا به على الشيخ محمد بن عبد الوهّاب في عدم تكفير معين أبدا ، ومقصدهم ألا ينسب الى معين تكفير ولوقامت عليه الحجة ، فرد عليهم الشيخ محمد بن عبد الوهّاب بالنقلين السابقين عن شيخ الاسلام ثم قال « وهذا صفة كلامه في المسألة في كل موضع وقفنا عليه من كلامه لا يذكر عدم تكفير المعين الا ويصله بما يزيل الأشكال ان المراد بالتوقف عن تكفيره قبل تبلغه الحجة ، وأما اذا بلغته حكم عليه بما تقتضيه تلك المسألة من تكفير أو تفسيق أو معصية ، « فوضح لهم الشيخ ابن عبد الوهّاب أن كلام ابن تيمية في عدم تكفير المعين انما هو قبل بلوغه الحجة لا مطلقا ثم قال « وصرح رضي الله عنه أن كلامه في غير المسائل الظاهرة » ثم ساق كلامه السابق مع المتكلمين ، وقد وضحت لك أن شيخ الإسلام لم يقصد الحصر بذلك بل كان كلامه على طائفة مخصوصة ، وقد وضح هو مسألة العذر حتى في أمور الشرك كما نقلنا لك سابقا وأن ظهور الشيء يختلف من عالم الى عامي ومن بلد ينتشر فيه علماء السنة الى مكان يتصدره علماء السوء • ثم يقول الشيخ محمد بن عبد الوهّاب « على أن الذي نعتقده وندين لله به ونرجو أن يثبتنا عليه ، أنه لوغلط هو أو أجل معمد بن عبد الوهّاب « على أن الذي نعتقده وندين لله به ونرجو أن يثبتنا عليه ، أنه لوغلط هو أو أجل منه في هذه المسألة وهي مسألة المسلم اذا أشرك بالله بعد بلوغ الحجة ، أو المسلم الذي يفضل هذا على علماء الأم انا نؤمن بما جاءنا عن الله ورسوله من تكفيره ، ولو غلط من غلط » أ • هد .

ولانحكم للمعين بدخوله في ذلك العام حتى يقوم فيه المقتضى الذي لامعارض له ، وقد بسطت هذه القاعدة في «قاعدة التكفير » (١) ولهذا لم يحكم النبي على

(۱) يعني يقال: من قال كذا فهو كافر أو من يفعل كذا فهو مشرك كأن تقول أن من نفئ أن الله في السماء فهو كافر ، من استغاث بالمقبورين ونذر لهم فهو مشرك فهذا قول بالعموم ، أما الشخص المعين فلان الناس بذاته ان صدر منه هذا القول أو الفعل لايكفر بعينه حتى تثبت فيه شروط التكفير من اقامة الحجة عليه ، أو معرفة كونه فعل ذلك مع علمه بوجه الحق ومعاندته ، وهذا هو معنى التفريق بين العين والعموم في التكفير ، وأما مانقله الشيخ محمد بن عبد الوهّاب وبعض أولاده عن شيخ الإسلام من تكفيره لمعينين فهو جار على هذه القاعدة ، أو بعد ثبوت الحجة عليهم ، أو كونهم ممن يعلم اطلاعهم على الحق ومعاندتهم له كالذين انسلخوا عن الدين جهارا ودعو العبادة الأوثان والنجوم ممن نقلنا كلامه عنهم آنفا ، وكذلك مقصد الشيخ ابن عبد الوهّاب فيما صنفه وذكر فيه تكفير المعين أي بعد اقامة الحجة عليه قال الشيخ سليمان بن سحمان رحمه الله في الدفاع عن الشيخ

فعادى الذي عادى لدين محمد وكفر من قد شاع بالكفر باطله وقد بلغتهم قبل ذلك حجة وقامت عليهم بالبلاغ دلائله

والنصوص عن شيخ الإسلام في التفرقة بين العموم ، والمعين حتى تقام عليه الحجة كثيرة ففي ج ٣ ص ٢٣: "وكنت ابين لهم أنما نقل لهم عن السلف والأئمة من اطلاق القول بتكفير من يقول كذا فهو أيضاحق ، لكن يجب التفريق بين الاطلاق والتعيين ٠٠٠ » وج ٧ ص ٢٦ والتحقيق في هذا أن القول قد يكون كفرا كمقالات الجهمية الذين قالوا " ان الله لايتكلم " ولايرئ الآخرة ، ولكن قد يخفي على بعض الناس أنه كفر ، فيطلق القول بتكفير القائل ، كما قال السلف : من قال : القرآن مخلوق فهو كافر ، ومن قال : ان الله لايرئ في الآخرة فهو كافر ، ولايكفر الشخص المعين حتى تقوم عليه الحجة كما تقدم كمن عدا وجوب الصلاة والزكاة ٠٠ » ثم ساق قصة الرجل الذي أمر أولاده بحرقه ليفر من عذاب الله ، وفي جـ ٢٣ ص ٨٤٣ بعد ماساق قصة الذي قال لأهله احرقوني " ولكن المقصود هنا أنَّ مذاهب الأثمة مبينة على هذا التفصيل بين النوع والعين ، ولهذا حكى طائفة منهم الخلاف في ذلك ولم يفهموا غور قولهم " وكبعض من نقل كلاما لشيخ الإسلام وغيره في هذه المسائل ولم يتدبر حقيقة مذهبهم فأتى بالتناقض الذي بينا بعضه آنفا» الى أن ذكر أن الإمام أحمد أطلق القول بتكفير الجهمية لكن ماكان يكفر أعيانهم على ما بينا ، قال « وكذلك الشافعي لما قال لخفص الفرد حين قال : القرآن مخلوق ، " كفرت بالله العظيم » ، بين بينا مذا القول كفر ، ولم يحكم بردة حفص بمجرد ذلك لأنه لم تبين له الحجة التي يكفر بها ، ولو اعتقد له أن هذا القول كفر ، ولم يحكم بردة حفص بمجرد ذلك لأنه لم تبين له الحجة التي يكفر بها ، ولو اعتقد له أن هذا القول كفر ، ولم يحكم بردة حفص بمجرد ذلك لأنه لم تبين له الحجة التي يكفر بها ، ولو اعتقد له أن هذا القول كفر ، ولم يحكم بردة حفص بمجرد ذلك لأنه لم تبين له الحجة التي يكفر بها ، ولو اعتقد

بكفر الذي قال « اذا أنا مت فأحرقوني ثم ذروني في اليم فو الله لئن قدر الله علي ليعذبني عذابا لايعذبه أحدا من العالمين» (١) مع شكه في قدرة الله واعادته (٢) ولهذا لايكفر العلماء من استحل شيئا من المحرمات لقرب عهده بالاسلام أو لنشأته ببادية بعيدة فان حكم الكفر لايكون الابعد بلوغ الرسالة ، وكثير من هؤلاء قد لايكون بلغته النصوص المخالفة لمايراه ، ولا يعلم أن الرسول بعث بذلك ، فيطلق أن هذا القول كفر ويكفر من قامت عليه الحجة التي يكفر تاركها ، دون غيره ، والله أعلم » أ ، ها ،

(۱)خ/م

• واطلاق هذا القول من الشافعي لاينافي عدم التعيين الذي ذكرناه لانه لم يرتب عليه حكما بل كان يرى الصلاة خلف أهل الأهواء ، وانما هو بمثابة بيان للمخالف بحقيقة مذهبه من الكفر ليحذره ومثل هذا أي من التعيين في هذه المواضع يجوز بل قد يطلق القول بالتكفير مجتهدا لشيء ظنه كفر من المخالف ، ولا يأثم بهذا لكونه متأولا كما قال عمر في حاطب لما راسل أهل قريش « دعني أضرب عنقه انه منافق » وهذه مسألة أخرى أردنا الاشارة اليها وموضوع بيانها بتوسع ليس هذا •

(٢) وابن تيمية يكثر من الاستدلال بهذا الحديث على أن الجاهل لايعذب الا بعد اقامة الحجة عليه ، وكذا أبو محمد بن حزم ، وللعلماء في هذا الحديث عدة تفسيرات منها ماذكرناه عن شيخ الإسلام وابن حزم وغيرهما ممن قال أنه جهل قدرة الله تعالى لكنه لم يعذب وعذر بجهله ، كذلك غفر الله له ذنوبه الاخرى ، وقال آخرون بتأويلات أخرى خلاف ظاهر الحديث وانحا ألجأهم لهذا ما ذكرته لك من تلقي هؤلاء الفقهاء كثيراً من أصولهم عن المتكلمين ، الذين يختلفون في مسألة الصفات وماالحجة في العلم بها وحكم الحقها بها أو ببعضها على ما تنازعوا فيه ، وقد أغلظ ابن حزم على الذين خالفوا ظاهر هذا الحديث ، ولكن ينبغي العمل بأصوب هذه التفسيرات ، ومعرفة ذلك بالرجوع الى نص الحديث والمقصود من سياقه ودلالة ألفاظه فما وافق منها هذه الأمور كان هوالصواب ، فأما الذين قالوا انه قال « لئن قدر الله علي وهو لا ليعذبني » بمعنى ضيق أو قضى علي بالعذاب فيكون معناه « لئن قضى الله علي بالعذاب ليعذبني » وهو لا يستقيم ، ثم لايكون لأمره أهله باحراقه وذره معنى ، وكذلك الذين قالوا أنه عاقب نفسه بذلك أو كان

<sup>=</sup> أنه مرتد لسعى في قتله (عند القضاة والحكام لأنه اما م مسموع الكلمة ) وقد صرح في كتبه بقبول شهادة أهل الأهواء والصلاة خلفهم » أ • ه . •

- وج ٣ ص ٢٣١ (والتكفير هو من الوعيد فانه وان كان القول تكذيبا لما قاله الرسول على الكن قد يكون الرجل حديث عهد بالإسلام أو نشأ ببادية بعيدة ، ومثل هذا لايكفر بجحده ما يجحده حتى تقوم عليه الحجة ، وقد يكون الرجل لم يسمع تلك النصوص أو سمعها ولم تثبت عنده ، أو عارضها عنده معارض آخر أو جب تأويله وان كان مخطئا وكنت دائما أذكر الحديث الذي في الصحيحين في الرجل الذي قال (اذا مت فأحرقوني ثم اسحقوني ثم ذروني في اليم فو الله لئن قدر الله علي ليعذبني عذابا ماعذبه أحدا من العالمين ففعلوا به ذلك فقال الله له : ما حملك على مافعلت ؟ قال: خشيتك ، فغفرله "فهذا رجل شك في قدرة الله وفي اعادته اذا ذري بل اعتقد أنه لا يعاد وهذا كفر باتفاق المسلمين لكن كان جاهلا لا يعلم ذلك وكان مؤمنا يخاف الله أن يعاقبه ، فغفر له بذلك ، والمتأول من أهل الاجتهاد والحريص على متابعة الرسول على المغفرة من مثل من أهل الاجتهاد والحريص على متابعة الرسول على المغفرة من مثل
- وفي جـ ٢٢ ص ٤١ ـ ٤٣ بعدما ذكر الخلاف الأصولي في ثبوت حكم الخطاب على المكلف قبل بلوغه، وعدم ثبوته واستظهر عدم الثبوت فقال « ولايثبت الخطاب الابعد البلاغ لقوله تعالى : ﴿ لأنذركم به ومن بلغ ﴾ (١) ، وقوله : ﴿ وماكنا معذبين حتى نبعث رسولا ﴾ (٢) ، وقوله : ﴿ لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل ﴾ (٣) ، ومثل هذا في القرآن متعدد بين سبحانه أنه لا يعاقب أحد

ذلك تكفيرا للذنوب في بعض الشرائع • من أين ثبت لهم هذا ، وكان يكفي احراقه فما معنى أن يأمرهم
 بذر رماده في يوم فيه ريح في البر والبحر مع قرنه ذلك بلفظ القدرة الا ظنه أن ذلك يفلته من عذاب الله •
 والقول بأنه دهش كصاحب الناقة لايستقيم فهذا (أي صاحب الناقة ) انما سبق لسانه بالخطأ لشدة الفرح

<sup>(</sup>١) الأنعام (١٩).

<sup>(</sup>٢) الإسراء (١٥).

<sup>(</sup>٣) النساء (١٦٥).

حتى يبلغه ما جاء به الرسول (١) ومن علم أن محمدا رسول الله فآمن بذلك ولم يعلم كثيرا مما جاء به لم يعذبه الله على مالم يبلغه ، فانه اذا لم يعذبه على ترك الايمان الابعد البلوغ (أي بلوغ الحجة) فانه لايعذبه على بعض شرائطه الا بعد البلوغ أولى وأحرى وهذه سنة رسول الله على المستفيضة عنه في أمثال ذلك بعد البلوغ أولى وأحرى وهذه سنة رسول الله على المستفيضة عنه في أمثال ذلك بعد البلوغ أولى وأحرى وهذه سنة رسول الله على المستفيضة عنه في أمثال ذلك بعد البلوغ أولى وأحرى وهذه سنة رسول الله على المستفيضة عنه في أمثال ذلك المدارد وساق أمثلة لهذا والله المدارد والله والل

<sup>=</sup> واللسان يسبق في مثل هذه الاحوال والآخرانما أمر أهله بأوامر مرتبة تدل على اعتقاد أن ذلك ينجيه ، والدهش لا يولد هذا الاعتقاد ، ثم إن سياق الحديث وقرنه القدرة بالأمر بالذر وتفريق رماده ، ومقصد الحديث هو بيان سعة مغفرة الله تعالى مما يدخل فيه مغفرته للجاهل ولو بصفة من الصفات فلا يكون فيه الشكال ما يجعل التأويل الأول هو الصواب والله أعلم ، وسواء كان هذا في مسألة الصفات أوغيرها ، فالمراد أن الله لا يؤاخذ الجاهل الا بعد بلوغ الحجة ومثل هذا الدليل يكون ظنيا في هذه المسألة ، لكن سنوضح لك القاعدة في هذه المسألة عند الكلام على مجموعة أدلة أخرى ان شاء الله تعالى ،

<sup>(</sup>۱) ومسألة من لم يأته رسول وهم أهل الفترات غير هذه المسألة وهي مسألة الجهال من المسلمين ، والبعض قد أقحمها في هذا الباب ليمهد بها عدم العذر لجهال المسلمين مع أن الحق والصواب أيضا أن الذين لم يأتهم رسول ولم يبلغهم شرع لا يعذبون وتفصيل هذا يطول بالرسالة عن مقصودنا ولكن لا يمنع أن نشير اشارة سريعة الني بعض النقول فيقول ابن تيمية ج ٢ من مجموعة الفتاوئ في سياق كلامه على الفلاسفة وما يقوم بنه بنه بنه المنافق في النقول فيقول ابن تيمية ج ٢ من مجموعة الفتاوئ في سياق كلامه على الفلاسفة وما يقوم بنه من التصورات والظنون ، بالنظر والاستدلال يقول ص ٧٨ : « وأن لم يضم أحدهم الى ذلك ما ماجاء به الرسول (أي من النصوص الشرعية ) فاما يضم هذه أولايضم شيئا ، فان ضم الى ذلك ضد ما جاء به الرسول وقع في التكذيب وهو الكفر المركب ، وان لم يضم اليه شيئا بقي في الكفر البسيط (أي اما لا يعتقد خلافه فهو كفر مركب ) سواء كان في ريب أو في اعراض وغفلة ، فان حال الكافر لا تخلو من أن يتصور الرسالة أو لا فان لم يتصورها فهو في غفلة عنها وعدم ايجان بها كما قال تعالى ﴿ ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطا ﴾ (٢) ، وقال ﴿ فانتقمنا بها كما قال تعالى ﴿ ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطا ﴾ (٢) ، وقال ﴿ فانتقمنا لم تبلغه الرسالة والكفر المعذب عليه لايكون الا بعد بلوغ الرسالة « وفي أضواء البيان ج ٢ صد ٢٠٠١ ، لكن الغفلة المحضة لاتكون الا لم تبلغه الرسالة والكفر المعذب عليه لايكون الا بعد بلوغ الرسالة « وفي أضواء البيان ج ٢ صد ٢٠٠١ ،

<sup>(</sup>۲) الكهف (۲۸)

<sup>(</sup>٣) الأعراف (١٣٦)

• يقول شيخ الإسلام جـ٧ من الفتاوئ ص ٢٣٧ في كلامه على وجوه زيادة الايمان (الوجه الثامن) «أن الانسان قديكون مكذبا ومنكرا لأمور لايعلم أن الرسول أخبر بها أو أمر بها ، ولو علم ذلك لم يكذب ولم ينكر ، بل قلبه جازم بأنه لا يخبر الا بصدق ولا يأمر الا بحق ، ثم يسمع الآية أو الحديث ، أو يتدبر ذلك ، أو يفسر له معناه ، أو يظهر له ذلك بوجه من الوجوه فيصدق بما كان مكذبا به ، ويعرف ماكان منكرا له ، وهذا تصديق جديد وايمان جديد يزداد به ايمانه ، ولم يكن قبل ذلك كافرا بل جاهلا» •

وقال: « وأما كثير من الناس بل من أهل العلوم والعبادات فيقوم بقلوبهم من التفصيل أمور كثيرة تخالف ماجاء به الرسول وهم لايعرفون أنها تخالف فاذا

<sup>=</sup> الحجة بانذار الرسل وهو دليل على عدم الاكتفاء بما نصب من الأدلة وما ركز من الفطرة فمن ذلك قوله تعالى ﴿ وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا» (١) ، فانه قال فيها حتى نبعث رسولا ولم يقل حتى نبخلق عقولا وننصب ونركز فطرة ، ومن ذلك قوله تعالى ﴿ رسلا مبشرين ومنذرين لثلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل ﴾ ، (٢) فصرح بأن الذي تقوم به الحجة على الناس وينقطع به عذرهم هو انذار الرسل لانصب العقول والخلق على الفطرة ، وهذه الحجة (أي التي كان سيد عيها الناس لو لم يبعث الرسل ) التي بعث الرسل لقطعها بينها في سورة طه بقوله ﴿ ولوانا أهلكناهم بعذاب من قبله لقالوا ربنا لولا أرسلت البنا رسولا فنتبع آياتك من قبل أن نذل ونخزى ﴾ (٣) وأشار لها في (القصص) بقوله ﴿ ولولا أن تصيبهم مصيبة بما قدمت أيديهم فيقولوا ربنا لولا أرسلت الينا رسولا فنتبع آياتك ونكون من المؤمنين ﴾ (٤) ، ومن ذلك أنه تعالى صرح بأن جميع أهل النار قطع عذرهم في الدنيا بانذار الرسل ، ولم يكتف في ذلك بنصب الأدلة كقوله تعالى ﴿كلما القي فيها فوج سالهم خزنتها ألم يأتكم نذير ، قالوا بلئ قد جاءنا نذير ، نقلوا المن وقوله ﴿ وسيق الذين فكذبنا وقلنا ما نزل الله من شيء ان أنتم الا في ضلال كبير ﴾ (٥) ، وقوله ﴿ وسيق الذين

<sup>(</sup>١) الإسراء (١٥).

<sup>(</sup>٢) النساء (١٦٥).

<sup>(</sup>٣) طه (١٣٤).

<sup>(</sup>٤) القصص (٤٧).

<sup>(</sup>٥) الملك (٨ ، ٩).

عرفوا رجعوا ، وكل من ابتدع في الدين قولا أخطأ فيه أو عمل عملا أخطأ فيه وهو مؤمن بالرسول ، أو (اذا) عرف ماقاله

كفروا الى جهنم زمرا حتى اذا جاؤها فتحت أبوابها وقال لهم خزنتها ألم يأتكم رسل منكم يتلون عليكم
 آيات ربكم وينذرونكم لقاء يومكم هذا ، قالوا بلئ ولكن حقت كلمة العذاب على الكافرين ﴾ (١) ،
 ومعلوم أن لفظ كلما في قوله تعالى ﴿ كلما القي فيها فوج ﴾ صيغة عموم وأن لفظه « الذين » وفي قوله
 ﴿ وسيق الذين كفروا ﴾ صيغة عموم أيضا لأن الموصول يعم كل ماتشمله صلته » ١٠٠ه. 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 
 • 

 • 
 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 • 

 •

وكذلك ابن القيم لما ذكر القول الأول في تفسير قوله تعالى ﴿ وَإِذَ أَحْدُ رَبُّكُ مِن بِنِي آدم مِن ظهورهم **ذريتهم ﴾** في كتاب ( الروح) في المسألة الثامنة عشرة في الكلام عن تقدم خلق الروح على الأجساد ، أو تأخر خلقها عنها وذكر القولين وحجج الفريقين ، وأشار الئ مايدل على تقدم خلق الروح على الجسد من الآثار والئ عدم دلالة الآثار الصحيحة على ذلك ، وقال على لسان الفريق الثاني « فالآثار المذكورة انما تدل علئ اثبات العذر السابق وبعضها يدل على أنه سبحانه استخرج أمثالهم وصورهم وميز أهل السعادة وأهل الشقاوة وأما مخاطبتهم واستنطاقهم واقرارهم له بالربوبية وشهادتهم على أنفسهم بالعبودية فمن قاله من السلف فانما هو بناء منه على فهم الآية والآية لم تدل على هذا بل دلت على خلافه » ·أهـ · الى أن ذكر أن الكلام على الآية في أربع مقامات : (المقام الأول) أن الله سبحانه استخرج صورهم وأمثالهم فميز شقيهم وسعيدهم ومعافاهم ومبتلاهم ، وقال « فأما المقام الأول فالآثار به متظاهرة مرفوعة وموقوفة ( المقام الثاني) أن الله سبحانه أقام الحجة عليهم حينئذ وأشهدهم بربوبيته وأشهد عليهم الملائكة • قال وأما المقام الثاني فانما أخذه المفسرون من الآية وظنوا أنه تفسيرها وهذا قول جمهور المفسرين من أهل الأثر ثم نقل عن الجرجاني وهو من القائلين بهذا القول (أي ماذكرنا في المقام الثاني في تفسير الآية) وحاصل الفائدة في هـذا الفصـل أنه سبحانه قد أثبت الحجة على كل منفوس ممن يبلغ ومن لم يبلغ بالميثاق الذي أخذه عليهم ، وزاد على من بلغ منهم الحجة بالآيات والدلائل التي نصبها في نفسه وفي العالم وبالرسل المنفذة اليهم مبشرين ومنذرين وبالمواعظ بالمثلات المنقولة اليهم أخبارها غير أنه عز وجل لايطالب أحدا منهم من الطاقة الا بقدر ما لزمه من الحجة وركب فيهم من القدرة وآتاهم من الأدلة وبين سبحانه ماهو عامل في البالغين الذين أدركوا الأمر والنهي • • • » أ• هـ • ( فبين أن الـله تعالىٰ زاد الحجة بالآيات والرسل وأن العبد يطالب بالطاعة بقدر مايلزمه من الحجة ولكن هل يكفي الميثاق الأول على هذا التفسير ، قد علمت يما نقلنا لك عن الشنقيطي مايبين لك الصواب) •

<sup>(</sup>١) الزمر (٧١) .

وآمن به لم يعدل عنه ، هو من هذا الباب . وكل مبتدع قصده متابعة الرسول فهو من هذا الباب » أ • هـ •

ثم قال الجرجاني حاكيا عمن خالفه ( فقال في المقام الثاني أن معنى ﴿ واذ أخذ ربك ﴾ (١) أنه أخرجهم الى الدنيا من أصلاب آبائهم وأشهدهم بربوبيته بما أظهر لهم من البراهين والآيات فكانوا بمنزلة الشاهدين والمشهدين على أنفسهم • وذكر عن أصحاب هذا القول الثاني أدلتهم ) فمما ذكر : « فيكون تأويل قوله ﴿ واشهدهم على أنفسهم ﴾ أي ويشهدهم على أنفسهم بما ركبه فيهم من العقل الذي يكون به الفهم ويجب به الثواب والعقاب ، وكل من ولد وبلغ الحديث وعقل الضر والنفع وفهم الوعد والوعيد والثواب والعقاب صار كأن الله تعالى أخذ عليه الميثاق في التوحيد بما ركب فيه من العقل وأراه من الآيات والدلائل » أ • ه •

(فهذا الكلام قاله الجرجاني الحكاية عن مخالفيه وليس كلام ابن القيم كما نقله بعض من لايحسن فهم كلام الأئمة ، ومعظم مانقله عن المصادر في مسألة الميثاق ، أصحاب هذه المؤلفات يقولون بأن هذا الميثاق غير كاف ، وانما الحجة التي يحاسب على أساسها هي الرسل كما ستجد ان شاء الله ) .

قال ابن القيم مرجحا للقول الثاني الذي هو بخلاف قول الجرجاني: « ولما كانت الأعراف سورة مكية ذكر فيها الميثاق والاشهاد العام لجميع المكلفين بمن أقر بربوبيته ووحدانيته وبطلان الشرك وهو ميثاق تقوم به عليه م الحجة ويقطع به العذر وتحل به العقوبة ويستحق بمخالفته إلا هلاك فلابد أن يكونوا ذاكرين له عارفين به وذلك (أي وذلك الميثاق) مافطرهم عليه من الاقرار بربوبيته وأنه ربهم وفاطرهم وأنهم مخلوقون يه أرسل اليهم رسله يذكرونهم بما في فطرهم وعقولهم ويعرفونهم حقه عليهم وأمره ونهيه ووعده ووعيده ونظم الآية انما يدل على هذا من وجوه متعددة » ثم ساقها (وقد بتر - من أشرنا اليه - هذا الكلام فحذف منه مسألة ارسال الرسل وسيأتيك ماهو أوضح مما يبين لك أنه مدلس لأنه يختار مايظنه أنه له ـ وليس كذلك ـ ويترك مذهب من ينقل عنه وهو الحق فمما قال ابن القيم من الوجوه التي تدل على أن ما اختاره هو تفسير الآية (الخامس) أنه سبحانه أخبر أن حكمة هذا الاشهاد اقامة الحجة عليهم لئلا يقولوا يوم القيامة انا كنا عن هذا غافلين و والحجة انما قامت عليهم بالرسل والفطرة التي فطروا عليها كما قال تعالى ورسلا مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل وأيضا قال (الثامن) قوله تعالى «التهاكنا عا فعل المطلون»

<sup>(</sup>١) الأعراف (١٧٢).

<sup>(</sup>٢) النساء (١٦٥).

#### فانظر الى عموم كلامه وفقنا الله واياك للصواب •

= أي لوعذبهم بجحودهم وشكرهم لقالوا ذلك ، وهو سبحانه انما يهلكهم لمخالفة رسله وتكذيبهم فلو أهلكهم بتقليد آبائهم في شركهم من غير اقامة الحجة عليهم بالرسل لأهلكهم بما قعل المبطلون ، أو أهلكهم مع غفلتهم عن معرفة بطلان ما كانوا عليه ، وقد أخبر سبحانه أنه لم يكن ليهلك القرئ بظلم وأهلها غافلون ، وانما يهلكهم بعد الاعذار والانذار » أ • هـ • (من كتاب الروح لابن القيم ) •

وختم ابن كثير الكلام على الآية بما يرجع القول الذي اختاره ابن القيم قال « قالوا : ومما يدل على أن المراد بهذا (أي بالميثاق) هذا ان جعل الاشهاد عليهم حجة في الاشراك فلوكان قد وقع هذا كما قاله من قال لكان كل أحد يذكره ليكون حجة عليه (ومعلوم أنا لانعلم أحدا يذكر مثل هذا الموقف من الاشهاد قبل الخلق ، واذا صح الخبر فنحن نصدق به عن طريق الرسول على فعادت الحجة اليه ) ، فان قيل اخبار الرسول كاف في وجوده فالجواب أن المكذبين من المشركين يكذبون بجميع ما جاءتهم به الرسل من هذا وغيره ، وهذا جعل حجة مستقلة عليهم فدل على أنه الفطرة التي فطروا عليها من الاقرار بالتوحيد » أ • ه. •

لكن لايكون بمقتضاها التعذيب لقوله تعالى: ﴿ وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا ﴾ (١) قال ابن كثير فيها: « اخبار عن عدله تعالى وأنه لايعذب أحدا الا بعد قيام الحجة عليه بارسال الرسول اليه كما قال تتعالى ﴿ كلما القي فيها فوج سالهم خزنتها الم ياتكم نذير قالوا بلى ٠٠ ﴾ (٢) ١٠ هـ وقال في قوله تعالى ﴿ للناس على الله حجة بعد الرسل ﴾ (٣) ، أي أنه تعالى أنزل كتبه وأرسل رسله بالبشارة والنذارة وبين مايحبه ويرضاه عا يكرهه ويأباه لئلا يبقى لمعتذر عذر كما قال تعالى ﴿ ولوانا أهلكناهم بعذاب من قبله لقالوا ربنا لولا أرسلت الينا رسولا ﴾ (٤) وقوله ﴿ ولولا أن تصيبهم مصيبة بما قدمت أيديهم فيقولوا ربنا لولا أرسلت الينا رسولا ﴾ (٥) وقد ثبت في الصحيحين عن ابن مسعود قال رسول الله عند أعذر عن الله ، من أجل ذلك حرّم الفواحش ما ظهر منها وما بطن ، ولا أحد أحب اليه المدر من الله ، من أجل ذلك مدح نفسه ، ولا أحد أحب اليه العذر من الله ، من أجل ذلك مدح نفسه ، ولا أحد أحب اليه العذر من الله ، من أجل ذلك مدح نفسه ، ولا أحد أحب اليه العذر من الله ، من أجل ذلك مدح نفسه ، ولا أحد أحب اليه العذر من الله ، من أجل ذلك مدح نفسه ، ولا أحد أحب اليه العذر من الله ، من أجل ذلك معث عند قوله تعالى ﴿ اقتهلكنا بما فعل المطلون ﴾ قال : « فلا عكنهم أن يحتجوا بمثل هذا الكلام بعد تذكير الله بأخذ الميثاق على التوحيد » ١٠ هـ • فجعل انقطاع حجتهم بعد التذكير والله ذكرنا ببعث الرسل ، والله أعلم •

الإسراء (۸۵).
 اللك (۸، ۹).

<sup>(</sup>٣) النساء (١٦٥). (٤) طه (١٣٤).

<sup>(</sup>٥) القصص (٤٧).



# الإِمام أبو محمد بن حزم

بيان أن من الأعمال مايكون كفراً بغير جحد من القلب وأن هذه المسألة العدر بالجهل ولا تعارض بين المسألتين

قد نقلنا لك كلامه من قبل وتصويبه لمذهب الجمهور من العذر لأهل الاسلام في أي خطأ جاء بسبب الجهل سواء كان في المعتقد أو الفتيا أو العمل ـ وقد زعم من أشرنا اليه ـ ممن لا يحسن النقل عن الأئمة ـ أن مراد ابن حزم العذر بتأويل في بعض الأمور دون بعض ، وهو يقول « أو عمل ما شاء الله تعالى أن يعمله » ، ثم ذكر أن ابن حزم أكد أن هناك من يكفر وهو لايدري أنه كفر وليس معنى كلام ابن حزم كذلك • بل هذا الناقل لم يفهم كما ذكر ونحن ننقل لك كلام ابن حزم ، والأمر الذي قاله فيه فانه كان يناقش الجهمية والأشعرية الموافقة لهم في أن من فعل أفعال الكفر فانه يكفر لا لأن الفعل كفر في ذاته ولكنه لخلو قلبه من الايمان ( الذي هو التصديق عندهم أي يكون جاحدا ـ وهم لايجعلون عمل القلب من الايمان مثل التعظيم والخشية ٠٠٠) فرد عليهم مما رد جـ٣ ص ١٥٩ ـ ١٦٠ ( طبعة محمد صبيح ) « وقد قال عز وجل ﴿ إن الذين ارتدوا على أدبارهم من بعد ما تبين لهم الهدى الشيطان سول لهم وأملى لهم ذلك بأنهم قالوا للذين كرهوا ما أنزل الله سنطيعكم في بعض الأمر والله يعلم اسرارهم فكيف اذا توفتهم الملائكة يضربون وجوههم وأدبارهم ذلك بأنهم اتبعوا ما أسخط الله وكرهوا رضوانه فأحبط أعمالهم ﴾ فجعلهم الله مرتدين كفاراً ـ بعد علمهم بالحق ، وبعد أن تبين لهم الهدي ـ فليس في المسألة جهل ولكن فساد عمل القلب) بقولهم للكفار ما قالوا فقط وأخبرنا الله تعالى أنه يعلم اسرارهم ولم يقل تعالى أنها جحد أو تصديق بل قد صح أن سرهم

<sup>(</sup>۱) محمد (۲۵ ، ۲۸).

التصديق ، لأن الهدى قد تبين لهم ومن تبين له شيء فلا يحكن البتة أن يجحده بقلبه أصلا ، وأخبرنا تعالى أنه قد أحبط أعمالهم باتباعهم ما أسخط الله وكراهيتهم رضوانه ، وقال تعالى ﴿ ياأيها الذين آمنوا لاترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي والتجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض أن تحبط أعمالكم وأنتم لاتشعرون ﴾ (١) فهذا النص الجلي وخطاب للمؤمنين بأن ايمانهم يبطل جملة ، وأعمالهم تحبط برفع أصواتهم فوق صوت النبي دون جحد كان منهم أصلا ولو كان منهم جحدا لشعروا به، والله تعالى أخبرنا بأن ذلك يكون وهم لايشعرون ، فصح أن من أعمال الجسد مايكون كفرا مبطلا لايمان فاعله جملة ومنه مالايكون كفرا لكن على ماحكم الله به في كل ذلك ولامزيد » أ• هـ • فتبين أن قوله ﴿ وهم لايشعرون ﴾ أي لايشعرون بجحد لقوله ولوكان منهم جحد لشعروا به ، ومراده أن من الأعمال مايكون كفراً أو محبطا للعمل دون جحد من القلب أي انتفاء التصديق ، وهذه الأعمال مخالفة للشرع ولايلزم من ذلك أن يكفر فاعلها اذا كان جاهلا به ، وانما هي تختلف فما كان مما لا يؤثر فيه الجهل وعدمه كان العمل بنفسه كفرا كما قال تعالى ﴿ ولئن سألتهم ليقولن انما كنا نخوض ونلعب قل أبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزئون لا تعتذروا قد كفرتم بعد ايمانكم ﴾ (٢) فالاستهزاء بالله تعالىٰ وآياته ورسوله كفر مخرج من الملة ، وان قال فاعله أنا جاهل بهذا الحكم لايلتفت له لأن الفعل استهانة بالله وتعظيم المولئ جل وعلا ورسوله لايحتاج الئ علم ، فدل ذلك على فساد عمل القلب وأصل أعمال القلب شرط في الإيمان فيكفر بذلك ، والجهمية يقولون إنه كذب أو جحد الحق في تلك الحالة لأن الإيمان عندهم قول القلب فقط وهو التصديق ( وقد رد عليهم شيخ الإسلام في كتاب الإيمان والصارم المسلول ) أما من رفع صوته فوق صوت النبي على فانه لايكفر

<sup>(</sup>١) الحجرات (٢).

<sup>(</sup>٢) التوبة (٦٥، ٦٦).

بذلك ، وقد روى البخاري أن الآية نزلت في أبي بكر وعمر . وليس قوله : ﴿ أَن تَعِبَطُ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمُ لاتشعرون ﴾ بموجب أن يكفر الانسان وهو لايعلم • فكما لايكون الكافر مؤمنا الاباختياره الايمان على الكفر ، كذلك لايكون المؤمن كافرا من حيث لايقصد الكفر ولايختاره باجماع » أ • هـ •

ثم تبين لي مما نقلته من كلام ابن حزم أن هذا الذي أشرنا اليه مدلس ، وليس يخفى عليه أية سورة الحجرات وترك كلامه قبلها على الآية من سورة محمد وهو يوضح مراده .

وقد قال أبو محمد بن حزم في كتابه «الأحكام» جص ٦٦-٧٦ «وان كان يعتقد أن لأحد بعد موت النبي على أن يحرم شيئاً كان حلالاً إلى حين موته ، أو يعتقد أن لأحد بعد موت النبي على أن يحرم شيئاً كان حلالاً إلى حين موته عليه السلام ، أو يشرع شريعة لم تكن في حياته عليه السلام فهو كافر مشرك حلال الدم والمال حكمه حكم المرتد ولافرق ، وقد ظن قوم مثل هذا في المنع من بيع أمهات الأولاد وفي حل الخمر وفي اسقاط ست قراءات كانت على عهد النبي على مباحة ، فمن لم تقم عليه الحجة في بطلان هذ المعتقد فهو معذور بالجهل ، وأما من قامت عليه الحجة وتمادئ على مذهبه في ذلك فهو كافر مشرك مرتد حلال الدم والمال كما ذكرنا » ، قال « وكل ما قلنا فيه أنه يفسق فاعله أو يكفر بعد قيام الحجة عليه ، فهو مالم تقم الحجة عليه معذور مأجور وان كان مخطئا ، وصفة قيام الحجة عليه هو أن تبلغه فلايكون عنده شيء يقاومها وبالله التوفيق » أ • ه •

وقد قال رحمه الله في الفصل ج ٤ ص ١٨ « وأما من قال أن الله عز وجل هو فلان لانسان بعينه أو أن الله تعالى يحل في جسم من أجسام خلقه ٠٠٠ » الى آخر كلامه نقلناه في ص ٩ من هذا البحث ، وفرض فرضا بعيداً أنه لو وجد انسان يدين بهذا لم يبلغه خلافه لم يمكن تكفيره الا بعد الحجة ، فكيف يقال أنه يقصد بالعذر مسائل معينة وكل ألفاظه تدل على العموم بل ، ذكره في أخطر مسألة وهي الحلول وهي لاشك يترتب عليها ما يترتب من الشعائر والنسك .

وقال أبو محمد رحمه الله في الرد على مخالفيه ج ٤ ص ٢١-٢١: "وقال قائلهم أيضا: فاذا عذرتم للمجتهدين اذا أخطأوا فاعذروا اليهود والنصارى والمجوس وسائر الملل فانهم أيضا مجتهدون قاصدون للخير. فواجبنا وبالله التوفيق أننا لم نعذر من عذرنا بآرائنا، ولاكفرنا من كفرنا بظننا وهذه خطة (أي التوفيق أننا لم تعذر من عذرنا بآرائنا، ولاكفرنا من كفرنا بظننا وهذه خطة (أي العذر والتكفير) لم يؤتها الله عز وجل أحدا دونه، ولا يدخل الجنة والنار أحدا بل الله تعالى يدخلها من شاء فنحن لانسمي من الايمان الا من سمّاه الله تعالى به، كل ذلك على لسان رسوله على قطع بالكفر على أهل كل ملة غير الإسلام الذي تبرأ أهله من كل ملة حاشا التي أتاهم بها عليه السلام فقط فوقفنا عند ذلك ولا يختلف اثنان من أهل الأرض لانقول من المسلمين بل من كل ملة في أن رسول الله على قطع بالكفر على أهل كل ملة غير الإسلام الذي تبرأ أهله من كل ملة عليه السلام قطع باسم الايمان على كل من اتبعه وصدق يختلف اثنان أيضا في أنه عليه السلام قطع باسم الايمان على كل من اتبعه وصدق بكل ما جاء وتبرأ من كل دين سوئ ذلك فوقفنا عند ذلك ولا مزيد، فمن جاء نص في اخراجه عن الإسلام بعد حصول الاسلام له ولا اجماع في خروجه أيضا عنه فلا يجوز اخراجه عمّا قد صح يقينا حصوله فيه

وقد نص الله تعالى على ما قلنا فقال ﴿ ومن يبتغ غير الإسلام دينا فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين ﴾ (١) ، وقال تعالى ﴿ ويريدون أن يفرقوا بين الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ونكفر ببعض ويريدون أن يتخذوا بين ذلك سبيلا أولئك هم الكافرون حقا ﴾ (٢)

وقال تعالى ﴿ قُلُ أَبَالُلُهُ وَآيَاتُهُ وَرَسُولُهُ كُنتُمُ تَسْتَهُوْنُ ، لا تَعْتَذُرُوا قَدْ كَفُرْتُم بَعْد ايمانكم ﴾ (٣) • فهؤ لاء كلهم كفار بالنص .

<sup>(</sup>١) آل عمران (٨٥).

<sup>(</sup>٢) النساء (١٥٠) .

<sup>(</sup>٣) التوبة (٦٥، ٦٦).

وصح الاجماع على أن كل من جحد شيئا صح عندنا ـ بالاجماع ـ أن رسول الله على أن به فقد كفر . وصح بالنص أن كل من استهزئ بالله تعالى أو بملك من الملائكة أو نبي من الأنبياء عليهم السلام أو بآية من القرآن أو بفريضة من فرائض الدين ـ فهي كلها آيات الله تعالى ـ بعد بلوغ الحجة اليه فهو كافر ، ومن قال بنبي بعد النبي عليه الصلاة والسلام أو جحد شيئا صح عنده أن النبي عليه قاله فهو كافر لأنه لم يحكم النبي عليه فيما شجر بينه وبين خصمه » أ • ه •

فكل من اتخذ دينا غير الإسلام فهو كافر ومن أراد أن يؤمن ببعض الأنبياء ويكفر ببعض بعد معرفة كونهم أنبياء ، وكذلك من استهزأ بالله تعالى أو بآياته أو برسوله على فهو كافر بالفعل ، وهذا فيه من كفر العناد وكفر الاستهزاء ممالا دخل لمسألة الجهل فيه ، وكذلك من جحد شيئا صح عنده أن النبي على قاله فهو كافر كفر تكذيب وجحود ، أما اذا اعتقد المرء أن هذا الدين حق وصدق الرسول على ولكن جهل بعض الشريعة أو ظن أن شيئا معينا من الشريعة لشبهات عنده أو لتلبيس علماء السوء عليه فانه لا يخرج مما ثبت له بيقين حتى تقام عليه الحجة للخالفة .

قال الإمام أبو حزم في الاحكام جـ١ ص ١٣٣ « وصدق أبو يوسف القاضي اذ سئل عن شهادة من يسب السلف الصالح فقال : « لو ثبت عندي على رجل أنه يسب جيرانه ماقبلت شهادته ، فكيف من يسب أفاضل الأمة ؟ » الا أن يكون من الجهل بحيث لم تقم عليه حجة النص بفضلهم والنهي عن سبهم ، فهذا لايقدح سبهم في دينه أصلاً ولا ما هو أعظم من سبهم ، لكن حكمه أن يعلم ويعرف فان تمادئ فهو فاسق وان عاند في ذلك الله تعالى أو رسوله على فهو كافر مشرك ، ولو أن امرءا بدّل القرآن مخطئا جاهلا أو صلى لغير القبلة كذلك ماقدح ذلك في دينه عند أحد من أهل الإسلام حتى تقوم عليه الحجة بذلك ، أه.

وقد ختم كلامه في الفصل في هذا الموضوع جـ ٤ ص ٢٤-٢٥ بقوله « فصح أنه

لا يكفر أحد حتى يبلغه كلام النبي على الله و • • • الى آخر كلامه نقلناه لك في ص ٣ من هذه الرسالة •

### «القاسمي»

# ناقلاً عن القاضي أبي بكر بن العربي ومقراً له

ج ٥ ص ١٣٠٨ ١٣٠٧ «حيثما وقع في حديث من فعل كذا فقد أشرك أو فقد كفر لايراد به الكفر المخرج من الملة والشرك الأكبر المخرج عن الإسلام الذي تجري عليه أحكام الردة والعياذ بالله ، وقد قال البخاري باب كفران العشير وكفر دون كفر • قال القاضي أبو بكر بن العربي في شرحه : مراده أن يبين أن الطاعات كما تسمئ إيمانا كذلك المعاصي تسمئ كفرا ، لكن حيث يطلق عليها الكفر لايراد عليه الكفر المخرج عن الملة . فالجاهل والمخطئ من هذه الأمة ولو عمل من الكفر والشرك ما يكون صاحبه مشركاً أو كافرا ، فانه يعذر بالجهل والخطأ حتى تبين له الحجة التي يكفر تاركها بيانا واضحا ما يلتبس على مثله ، وينكر ما هو معلوم بالضرورة من دين الإسلام مما أجمعوا عليه اجماعاً جليا قطعيا يعرفه كل من المسلمين من غير نظر وتأمل » أ • ه .

وقد زعم هذا المجهول المشار اليه آنفا أن كلام ابن العربي انما هو في الشرك الأصغر مستدلا بأول الكلام • والحق أنه لم يفهم فان القاضي أبا بكر مزج بين القضيتين واستدل للثانية بالأولى فقوله « ولو عمل من الكفر والشرك ما يكون صحابه مشركا أو كافرا » يد لعلى أنه يريد الكفر الأكبر ، لأن صاحب الكرف الأصغر فاسق وليس بمشرك ولا كافر ، وكذلك قوله « حتى تتبين له الحجة الذي يكفر تاركها » والمخالف في الشرك الأصغر لا يكفر حتى بعد الحجة الا اذا كانت مخالفته عنادا لله تعالى .

وأما ما نقله القاضي عن شيخ الإسلام وعن ابن القيم ففيه العذر لأهل البدع

من هذه الأمة المخالفون لأهل السنة في بعض الأصول ، ولا يعني ذلك أنهما انما حصرا العذر في ذلك • وقد نقلنا لك كلام شيخ الإسلام آنفا فارجع إليه في أول البحث ( وقد زعم ذلك المجهول أنما أراد بعض الأصول دون بعض على ما أسسه هو في مؤلفه • ونزيدك علما أن كل ما نقله عن بعض العلماء من عدم العذر في أصول الدين ـ وقالوا أن ذلك اجمالا ، أوهو قول مشهور ـ أن هذه الأصول عند من نقل عنهم هي مسألة الربوبية والصفات على ما أوضحنا لك من مذهب المعتزلة والمتكلمين وكذا قالوا « أن الانسان لو استفرغ وسعه في رفع الجهل عنه في صفة من صفات الله ولم يرتفع جهله لكان بذلك آثما كافرا غير معذور » وهذا باطل بما سبق نقله لك ، وهؤلاء لم يهتموا بتوحيد العبادة ولم يلتفتوا اليه وجل همهم توحيد الربوبية ، ومع ذلك أخطأوا فيه وأتوا فيه بالضلال الشنيع ، وزادوا على ذلك تكفير الأمة • فأتى ذلك الذي لايحسن النقل عن الأئمة ووضع قواعدهم ليستخدمها ويركبها على معتقد أهل السنة مما أداه الى بتركلام الأئمة أو تحميله غير معناه ) • وقد ذكر ابن القيم في كلامه من تلك الفرق التي يعذرها : الخوارج والرافضة والجهمية • ومعلوم معتقد الرافضة وأنهم الأول للقبوريين ومنهم أخذ تعظيم الأضرحة ، وكذا معتقدهم في الأئمة (وارجع الى منهاج السنة لشيخ الإسلام) • والصواب عدم التفرقة في عذر الجاهل بين مسائل وأخرىٰ كما عليه جمهور أهل السنة ولله الحمد ٠

### «الشوكاني»

## نقلاً عن العلامة صديق حسن خان

قد نقل عنه صديق خان في الروضة الندية جـ٢ ص ٢٠ ٢ ٢٩٢ الترهيب من إكفار (أي تكفير) المسلمين واخراجهم من الملة ، وتشديده في مسألة إكفار المتأولين ونقل عنه قوله « فلابد من شرح الصدر بالكفر وطمأنينة القلب به وسكون النفس اليه ، فلا اعتبار بما يقع من طوارق عقائد الشرك لاسيما مع الجهل بمخالفتها لطريقة الإسلام ، ولا اعتبار بصدور فعل كفرئ لم يرد به فاعله الخروج عن الاسلام الى ملة الكفر ، ولا اعتبار بلفظ يلفظ به المسلم يدل على الكفر وهو لا يعتقد معناه « ثم ذكر الاعتراض بأدلة تكفير الحالف بغير الله ، وغيرها .

فأشكل الأمر على هذا الذي لا يحسن الفهم عن الأئمة ـ فظن أنه انما يتكلم عن المعاصي التي هي كفر أصغر ، وحقيقة الأمر هنا جدير بالإشكال اذا راجعت لفظ الشوكاني ولكن بمعرفة مذهبه في هذه المسألة لا يكون إشكال بحمدالله ، اذ أنه لا يقسم الكفر الى أصغر وأكبر ، بل يقول بموجب النصوص ويسميه كفرا ويسمي فاعله ان كان اختاره على علم وانشرح صدره كما بين هنا ـ كافرا ، سواء كان النص فيما يجعله أهل السنة كفرا أكبر أو أصغر وارجع الى بحثه في كفر تارك الصلاة من نيل الأوطار تقف على مذهبه هذا الذي نقلناه لك والفائدة المستخلصة من هذا أن كلامه هنا يعم النوعين على مذهبه وكما هو واضح من لفظه أيضا «فلا بد من شرح الصدر بالكفر و و فلا اعتبار » والجمع الذي جمعه أنه لابد وأن يكون الفاعل منشرح الصدر مختارا لما فعل على علم ليكفر أما اذا كان جاهلا بخالفته لطريقة الاسلام فلا يكفر و

وأما مانقلة عنه هذا المجهول المشار اليها آنفا من إكفاره للساحر والساب

وغيرهما وحكمه بارتدادهما ، فهذا كما ذكرنا القول بالعموم ولاشك في كفر هؤ لاء لكن فلان بعينه فيه التفصيل الذي ذكرنا ان كان أمرا يحتمل الجهل . أم لا يحتمل كالسب .

وكذلك كلامه في «الدواء العاجل» أطلق التكفير بالعموم على من ذكرهم بعد مابين أقسامهم وأنهم لايحسنون الصلاة ، ولايصلون قال «فتارك الصلاة من الرعايا كافر» ، وذكر أنهم لايصومون وقال «ولاشك أن تارك الصيام على الوجه الذي يتركونه كافر» ، وأنهم يتعاملون بالربا والظلم والقاضي جاهل يحكم فيهم بغير الشرع ، وفيهم من يستغيث بغير الله وأن منهم قسم خارجون متغلبون لايطيعون للإمام ويقتلون من أهل البلاد ويتحاكمون لغير الشرع ولاشك أن صاحب هذه الأفعال كافر لكن الشخص المعين لابد من ثبوت شروط التكفير في حقه ولذلك لما ذكر قتالهم قال «وهؤلاء جهادهم واجب يتعين حتى يقبلوا أحكام الإسلام ويذعنوا لها ويحكموا بينهم بالشريعة المطهرة ويخرجوا من جميع ماهم فيه من تحكيم الطواغيت الشيطانية» و

وقال: «ومعلوم من قواعد الشريعة ونصوصها أن من جرّد نفسه لقتال هؤلاء واستعان بالله وأخلص له النية فهو منصور وله العاقبة »، فذكر ذلك كله في القسم الثاني الذي قال فيه «طوائف خارجون عن أوامر الدولة متغلبون في بلادهم » ومعلوم أن قتال الخارجين على الإمام المجتمعين على المنكر المتغلبين بمخالفة الشريعة واجب وأدلة هذا في غير هذا الموضع • ولايلزم من هذا أيضا اكفارهم «فليس القتل من القتال بسبيل قد يحل قتال المرء ولا يحل قتله »، كما هو منقول عن الشافعي وأما الطائفة الأولى وهم رعايا الدولة المطيعون لها فلم يذكر فيهم قتالا أبدا مع ذكر من شنعهم بل قال فيهم وفي الثانية «والحاصل أنه لاخروج - لمن كان قادرا على اصلاح هذا القسم والقسم الأول وهم الرعايا من غضب الله وعقابه الاببذل الجهد من النفس والمال في اصلاح الرعايا وتعليمهم غضب الله وعقابه الاببذل الجهد من النفس والمال في اصلاح الرعايا وتعليمهم

الاسلام وشرائعه والزامهم بها والأخذ على الولاة في الأقطار أن يكون معظم سعيهم وغاية همهم هو دعوة من يتولون عليه من الرعايا الى ما أوجبه الله عليهم ونهيهم عما نهاهم الله عنه الى أن قال « ومن جملة ما يأخذون عليهم اصلاح عقائدهم ، وأن يثبتوا لهم أن الله هو الضار النافع القابض الباسط وأنه لاينفع العبد ولا يضره غيره ويزجروهم عن الاعتقادات الباطلة ، ويجعلوا في كل قرية معلما صالحا يعلم أهل العلوم على الوجه الشرعي ويأمرهم بالمواظبة على الصلاة في أوقاتها » أ • ه. • ( وقد ذكر قبل ذلك أن القضاة عليهم أن يقبضوا منهم ما أوجب الله عليهم أي من الزكاة ويدفعونه الى إمام المسلمين • ولوكان يحكم على أعيانهم بالردة لماكان هذا قوله ولحكم بقتلهم قتل الردة فهذا بين ولله تعالى الحمد ) •

بل يقول الشوكاني في نيل الأوطار في باب « احسان العشرة وبيان حق الزوجين » عند كلامه على حديث معاذ وسجوده للنبي على الله الحديث دليل على أن من سجد جاهلا لغير الله لم يكفر » أ • ه •

| • |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |

### الشيخ محمد بن عبد الوهاب

## وعلماء الدعوة بنجد

قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله في رسالته الى حمد بن عيد فقال له: « اعلم اني عرفت باربع مسائل (في ص ٢٥ من الرسائل الشخصية للشيخ) الثالثة: تكفير من بان له أن التوحيد هو دين الله ورسوله ثم أبغضه عرف محمد بن سعود و ونفر الناس عنه وجاهد من صدّق الرسول فيه ، ومن عرف الشرك وأن رسول الله على بانكاره وأقر بذلك ثم مدحه وحسّنه للناس وزعم أن أهله لا يخطئون لأنهم السواد الأعظم ، وأما ماذكر الأعداء عني أني أكفّر بالظن وبالموالاة أو أكفّر الجاهل الذي لم تقم عليه الحجة فهذا بهتان عظيم يريدون به تنفير الناس عن دين الله ورسوله ».

وقال رحمه الله في رسالته الئ السويدي (ص ٣٨ الرسائل الشخصية): «وأما التكفير فأنا أكفّر من عرف دين الرسول ثم بعد ما عرفه سبه ونهئ الناس عنه وعادئ من فعله ، فهذا هو الذي أكفّره وأكثر الأمة ليسوا كذلك والحمد لله». أ. ه.

وقال رحمه الله في رسالة كتبها لمن أراد أن يطلع على معتقده (ص ٥٨ الرسائل الشخصية: «ولكن نكفّر من أقر بدين الله ورسوله ثم عاداه وصدّ الناس عنه، وكذلك من عبد الأوثان بعد ماعرف أنها دين المشركين وزينه للناس» أ. هـ (١).

<sup>(</sup>۱) ولتعلم أن معظم الذين حكم الشيخ بكفرهم كانوا من العلماء والمطاوعة الذي اطلعوا على معتقده ووافقوه وعلموا (أي وعلموا الحق ثم انقلبوا عليه وحرضوا عليه العوام، فمن ذلك رسالته الى أحمد بن ابراهيم مطوع (أي شيخ) مرّات يقول فيها «ولكن هؤلاء المُعينُون هل تركوا التوحيد ـ بعد معرفته ـ وصدّوا الناس عنه؟ أم فرحوا به وأحبوه ١٠٠٠ الى أن قال «هل أهل قبة الزبير وقبة الكواز تابوا من دينهم وتبعوا ما أقروا به من

وقال رحمه الله في رسالته الئ حمد التويجري: « وانما نكفّر من أشرك بالله في الاهيته بعد ما نبين له الحجة على بطلان الشرك » أ • هـ • (ص ٦٠ الرسائل الشخصية).

وقال الشيخ رحمه الله في رسالته الى الشريف: «واذا كنّا لانكفر من عبد الصنم الذي على قبر أحمد البدوي وأمثالهما الصنم الذي على قبر أحمد البدوي وأمثالهما لأجل جهلهم وعدم من يفهمهم، فكيف نكفر من لم يشرك بالله اذا لم يهاجر الينا ولم يكفر ويقاتل ؟ سبحانك هذا بهتان عظيم ١٠٠ه م ( ذكرها صاحب صيانة الانسان ص ٤٤٩ ـ وذكرها أيضا مسعود الندوي في كتابه عن الشيخ نقلا عن روضة الأفكار ص ٤٧٩) ،

وكذلك نقل صاحب الهدية السنية عن الشيخ قوله « فجنس هؤلاء المشركين وأمثالهم ممن يعبد الأولياء الصالحين نحكم أنهم مشركون ونرئ كفرهم اذا قامت عليهم الحجة الرسالية » أ • هـ •

<sup>=</sup> التوحيد أو هم على دينهم ... وبين معاداتهم للشيخ بعد اقرارهم بمذهبه الى أن قال له « ولو قدرنا أن غيركم يعذر بالجهل فأنتم مصرحون بالعلم والله أعلم » أ • هـ •

وكذلك في رسالته الى أحمد بن عبد الكريم « فاذا حكمت المسألة وعرفت أن غالب من عندكم سمع الآيات وسمع كلام أهل العلم من المتقدمين والمتأخرين وأقر به وقال أنا أشهد أن هذا هو الحق ونعرفه قبل ابن عبد الوهاب ، ثم بعد ذلك يصرح بمسبة ماشهد أنه الحق ويصرح بحسن الشرك وأتباعه ٠٠٠ » أ٠ه ه و س ٢١٧ الوسائل و وكذلك رسالته الى سليمان بن سحيم و مما قال له فيه : « أنكم تقرون أن الذي يأتيكم من عند نا هو الحق وأنت تشهد به ليلا ونهارا ، ثم مع هذه الشهادة ـ أن هذا دين الله ـ أنت وأبوك مجتهدان في عداوة هذا الدين ليلا ونهارا » ، وقال له أيضا : « أنك تقول اني أعرف التوحيد وتقر أن من جعل عداوة هذا الدين ليلا ونهارا » ، والناس يشهدون عليك أنك تروح للمولد وتقرأه لهم وتحضرهم وهم ينحنون ويندبون مشايخهم ويطلبون منهم الغوث والمدد » .

وقال في رسالته الى مطاوعة الدرعية: « وأنا الى الآن أطلب الدليل من كل من خالفني ، فإذا قيل له استدل أو اكتب أو اذكر حاد عن ذلك وتبين عجزه ، لكن يجتهدون الليل والنهار في صدّ الجهال عن سبيل الله وسيبغونها عوجا » أه. • فأبان رحمه الله أنه قد أقام الحجة على معظم نواحي الجزيرة ، وأن كثيرا منالناس لم يستطيعوا مقاومة حجته ، ومع ذلك خالفوه •

وفي كتاب كشف الشبهات للشيخ محمد بن عبد الوهاب ـ في أثناء جوابه على من استعظم عليه تكفير أهل الشهادتين بما أتوا من الشرك ـ فقال « ومن الدليل على ذلك أيضا ماحكي الله عن بني اسرائيل مع اسلامهم وعلمهم وصلاحهم أنهم قالوا لموسى ﴿ اجعل لنا الها كما لهم آلهة ﴾(١) ، وقول ناس من الصحابة « اجعل لنا ذات أنواط » فحلف ﷺ أن هذا نظير قول بني اسرائيل ﴿ اجعل لنا الها ﴾ (٢) ، ولكن للمشركين شبهة يدلون بها عند هذه القصة وهي أنهم يقولون إن بني اسرائيل لم يكفروا ، بذلك وكذلك الذين قالوا اجعل لنا ذات أنواط لم يكفروا ، فالجواب أن نقول ان بني اسرائيل لم يفعلوا وكذلك الذين سألوا النبي عَلَيْ لم يفعلوا (أي بعد نهيه ـ لأن هناك من الجهلة من ظن أن الشيخ يفرق بين قول الشرك وفعله ) ، ولاخلاف في أن بني اسرائيل لو فعلوا ذلك لكفروا وكذلك لا خلاف في أن الذين نهاهم النبي ﷺ لو لم يطيعوه واتخذوا ذات أنواط بعد نهيه لكفروا وهذا هو المطلوب فقوله بعد نهيه يدل على أنهم لم يكفروا قبل النهي ) لكن هذه القصة تفيد أن المسلم بل العالم قد يقع في أنواع من الشرك لايدري عنها ، فتفيد التعلم والتحرز ومعرفة أن قول الجاهل « التوحيد فهمناه » أن هذا من أكبر الجهل ومكايد الشيطان •

وتفيد أيضا أن المسلم اذا تكلم بكلام كفر وهو لايدري (أي لايعلم) فنبه على

<sup>(</sup>١) الأعراف (٣٨) .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الإمام أحمد والترمذي عن أبي واقد الليثي قال خرجنا مع رسول الله على الله عنين ، ونحن حدثاء عهد بكفر وللمشركين سدرة يعكفون عندها وينوطون بها أسلحتهم يقال لها ذات أنواط ، فقلنا يارسول الله عهد بكفر وللمشركين سدرة يعكفون عندها وينوطون بها أسلحتهم يقال لها أكبر ، انها السنن قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو اسرائيل لموسى ﴿ أجعل لنا الها كما لهم آلهة ﴾ لتركبن سنن من كان قبلكم » وهو حديث صحيح وللعلماء في تفسيره قو لان (أولهما) أنهم انما طلبوا من النبي على مجرد مشابهة المشركين في تعليق أسلحتهم على شجرة يتخذونها لذلك ومشابهة الكفار منهي عنها ولذا أغلظ عليهم ، وعلى هذا حمل الشاطبي الحديث ، وكذا ابن تيمية في اقتضاء الصراط المستقيم ، (ثانيها) أنهم طلبوا

\* قال الشيخ سليمان بن عبدالله بن عبدالوهاب في تيسير العزيز الحميد « وفي هذه الجملة من الفوائد أن ما يفعله من يعتقد في الأشجار والقبور

<sup>=</sup> شجرة يعكفون حولها ويتبركون بها كما يفعل المشركون وهذا شرك ، وعلى هذا جرى كلام الشيخ محمد بن عبدالوهاب هنا ، وكذا ابن القيم في إغاثة اللهفان ذكر أن اتخاذ هذه الشجرة والعكوف حولها اتخاذ إله مع أنهم لا يدعونها ، وحمل الحديث على هذا المعنى أيضا الشيخ سليمان آل الشيخ في كتابه « تيسير العزيز الحميد » وغيرهم ، وهذا الوجه الثاني في الحديث هو الصواب والله أعلم لا مور تعلم بالرجوع إلى سياق الحديث و ففظه فإنهم كانوا حدثاء عهد بكفر لم ترسخ أحكام الإسلام فيهم . وأنهم قالوا اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط فالظاهر تمام المشابهة ولم يأت ما يوجب الصرف عن الظاهر بل تتمة الحديث تؤكده ، وما معنى أن يعلقوا أسلحتهم مشابهة للمشركين في تعليق السلاح على الشجرة فقط، ولكن ظنوا في ذلك البركة والعكوف حول الشجرة بما يلتمس معه النصر أو ما شابه ذلك بما يعتقده الذين ينوطون سلاحهم بالشجرة ولم يكونوا يعلمون أن ذلك مناف للإسلام . ثم قوله على بعد قسمه أنهم قالوا مثل ما قال أصحاب موسئ « اجعل لنا إلها كما لهم آلهة » فقد حدث هذا مع أخيه موسئ عليه السلام ، واللفظ هنا يقتضي المشابهة وأنهم طلبوا أمرا يدخل في الألوهية ، ومعتقد الناس في الأشجار يوجد قديا وحديثا ، ولعلهم ظنوا ذلك من الوسائل أو الوسائط المشروعة . فغلظ عليهم النبي على لينبهوا المن حقيقة الإسلام ومباينته لعقائد الجاهلية ، وكذلك قوله لتركين سنن من كان قبلكم شبرا بشبر ففيهم من طلبوا الإله وفيهم من أشرك بعد نبيه ، وفيهم العصاة فتكون المائلة النامة هي الظاهر والله أعلم . طلبوا الإله وفيهم من أشرك بعد نبيه ، وفيهم العصاة فتكون المائلة النامة هي الظاهر والله أعلم .

<sup>(</sup>۱) ولعل هذه الجملة الأخيرة توضح مراد الشيخ بقوله عقب هذا الحديث في كتاب التوحيد أنه على لم يعذرهم بالجهل وكذا في حديث صاحب الواهنة « أنه لم يعذر بالجهل » أي أنه غلظ عليه بقوله « انك لو مت وهي على ما أفلحت أبدا » وعند الحاكم « لوكلت إليها » وكذلك تغليظه هنا . وإلا فالشيخ لم يقل ليس هناك عند بالجهل ولا يتضح المعنى إلا بالذي ذكرنا فقد صرح هنا أنهم لم يكفروا فما معنى عدم عذرهم ، وعلى قول ذلك المجهول فإنه لا ينفي العذر في الشرك الأصغر ، وكذلك نرى قوله هي « انك لو مت وهي عليك » أي بعد النهي وقوله ما أفلحت أبدا . تفسيره رواية الحاكم « لوكلت إليها » فيكون ذلك خذلانا لأنها لا تنفع ولان التعليق لمثل هذا ذكره العلماء في الشرك الأصغر .

والأحجار من التبرك بها والعكوف عندها والذبح لها هو الشرك ، ولا يُغْتَر بالعوام والطغام ولا يستبعد كون هذا شركا ، ويقع في هذه الأمة ، فإذا كان بعض الصحابة ظنوا ذلك حسنا ، وطلبوه من النبي على حتى بين لهم أن ذلك كقول بني إسرائيل اجعل لنا إلها ، فكيف يفيدهم بغيرهم مع غلبة الجهل وبعد العهد بآثار النبوة ؟ إلى أن قال « وبني اسرائيل والذي سألوا النبي كلي لم يريدوا من الأصنام والشجرة الخلق والرزق وإنما أرادوا البركة والعكوف عندها ، فكان ذلك اتخاذ آلهة مع الله تعالى وفيها أن معنى الإله هو المعبود وأن من أراد أن يفعل الشرك جهلا فنهى عن ذلك فانتهى لا يكفر ( وليس معنى ذلك التفرقة بين من أراد ومن فعل فأن كلا من الأمرين شرك ، ولكنه يتكلم على قصة الحديث ) .

وأن لا إله إلا الله تنفي هذا الفعل مع دقته وخفائه على أولئك الصحابة ( وقد قال الشيخ محمد بن عبدالوهاب « أنهم إدا جهلوا هذا فغيرهم أولى بالجهل » ، وإن كان أشار إلى أنه شرك أصغر في كتاب التوحيد خلافا لما قرره في كشف الشبهات وقد بينا لك الصواب في هذا ) إلى أن قال الشيخ سليمان : « ففيه رد على الجهال الذين يظنون أن معناها الإقرار بأن الله خالق كل شيء وأن ما سواه مخلوق ونحو ذلك من العبارات والأغلاظ على من وقع منه ذلك جهلاً » أ . ه .

\* قال الشيخ عبدالله بن محمد بن عبدالوهاب في كتاب الكلمات النافعة بعد كلام نقله عن شيخ الإسلام: «وتأمل أيضاً قول الشيخ رحمه الله تعالى في آخر الكلام» ولا ريب أن أصل قول هؤلاء هو الشرك الأكبر والكفر الذي لا يغفره الله إلا بالتوبة منه وأن ذلك يستلزم الردة عن الدين والكفر برب العالمين» «كيف صرح بكفر من فعل هذا وردته عن الدين إذا قامت عليه الحجة من الكتاب والسنة ثم أصر على ذلك» أ. ه.

 « فانظر قيّد الشيخ عبدالله الحكم بالردة بإصرار المخالف بعد إقامة الحجة عليه وبين أن هذا مذهب شيخ الإسلام ، ونذكرك أنا بحمد الله نقول أن هذه الأفعال

من تعظيم الأضرحة وعبادتها بالطواف والنذور والدعاء شرك أكبر مخرج من الملة ، وأن هؤلاء القبوريين مشركون هذا على العموم أما الشخص المعين فلكي نقطع بكفره لابد من وجود شروط التكفير فيه وانتفاء موانعه ، فكثير منهم يظنون أن نصوص الشرع تأمر بهذه الأفعال ويسمونها توسلا ويقولون عن أصحاب الأضرحة «لهم ما يشاؤن عند ربهم» (١) ، وقد لبس عليهم علماء السوء وحكوا لهم أحاديث كذب وأفتوا لهم بالباطل ، فلابد من إقامة الحجة عليهم وتوضيح الحق لهم ليهلك من هلك عن بينة

\* وهذا الكلام الذي نقله الشيخ عبدالله عن شيخ الإسلام منه « ونحن نعلم بالضرورة أن النبي على لم يشرع لأمته أن يدعى أحد من الأموات لا الأنبياء ولا الصالحين ولا غيرهم بلفظ الاستغاثة ولا بغيرها ، كما أنه لم يشرع لأحد السجود لميت ولا إلى ميت ونحو ذلك . بل نعلم أنه نهى عن كل هذه الأمور وأن ذلك من الشرك الذي حرمه الله ورسوله على ، ولكن لغلبة الجهل وقلة العلم بآثار الرسالة في كثير من المتأخرين لم يمكن تكفيرهم بذلك حتى يبين لهم ما جاء به الرسول على مخالفه أ . ه . (٢) .

وكان الشيخ عبدالله كان قد نقل عن شيخ الإسلام أن ابن البكري صنف كتابا في جواز الاستغاثة بالأموات وأكفر شيخ الإسلام ولم يوافقه أحد من علماء الوقت على ما صنف في الرد على شيخ الإسلام. وبين شيخ الإسلام أن أهل العلم والإيمان لا يكفرون من خالفهم ولو كفّرهم هو. إلى أن قال «وأيضا فإن تكفير الشخص المعين وجواز قتله موقوف على أن تبلغه الحجة النبوية التي يكفر من خالفها وإلا فليس كل من جهل شيئا من الدين يكفر ». أ. ه.

<sup>(</sup>١) سورة الزمر (٣٤).

<sup>(</sup>٢) وأما ما ذكره ذلك المجهول - المشار إليه فيما قبل - من أن كلام شيخ الإسلام هنا إنما هو طريقه في الدعوة لا دخل لها بالحكم الفقهي مستدلاً بكلام الشيخ عبدالرحمن بن حسن في رسالته في أصل دين الإسلام

 وبقوله عقب ما نقلنا « فذكر رحمه الله تعالى ما أوجب له (أي شيخ الإسلام) عدم إطلاق الكفر عليهم على التعيين خاصة إلا بعد البيان والإصرار ، فإنه قد صار أمة وَحْدَهُ (مكتوبة في رسالة الشيخ حسن أمة واحدة ولعل الصواب ما ذكرنا والمقصود بالأمة: شيخ الإسلام أي أنه قام بالحق وحده بينهم كقوله تعالى « إن إبراهيم كان أمة قانتا لله وما كان من المشركين) ، ولأن من العلماء من كفره بنهيه لهم عن الشرك في العبادة فلا يمكنه أن يعاملهم إلا بمثل ما قال، كما جرئ لشيخنا محمد بن عبدالوهاب رحمه الله تعالى في ابتداء دعوته فإنه إذا سمعهم يدعون زيد بن الخطاب رضي الله عنه قال : « الله خير من زيد تمرينا لهم علىٰ نفي الشرك بلين الكلام نظرا إلى المصلحة وعدم النفرة والله سبحانه وتعالى أعلم " أ. ه. ، نقول تعليل كلام شيخ الإسلام بالمصلحة فقط خطأ واضح ولا يجوز لأنه قضي بأن هذا هو الحكم فيهم أي عدم تكفيرهم إلا بعد الحجة في أكثر من موضع من مؤلفاته ، ولو كان للمصلحة لما ذكره على أنه حكمه ولذكر في بعض كتبه أنهم لا يعذرون مثلا ، وقد صرح هو بأن من يفعل هذه الأفعال شرك وأنها (أي هذه الأفعال) عين الشرك المنهي عنه ، فأطلق التكفير ولم يعين ولهذا حاربوه فما يفيد قوله أنه لا يكفرهم إلا بعد الحجة ، وهل يعقل أن شيخ الإسلام وكذا الشيخ محمد بن عبدالوهاب بما نقلنا عنهما في هذه الرسالة قالا ذلك كله تقية وللمصلحة ؟ مع كونهم ذكروا حكما أخذ به علماء آخرون بعدهم ، وقد نقل نفس هذا الكلام الشيخ عبدالله في الكلمات النافعة وهو قول شيخ الإسلام « ونحن نعلم بالضرورة » ..... ولم يتعقبه بهذا التعقب بل وافقه عليه . ونقله أبو بطين في الانتصار لحزب الله الموحدين ولم يخالفه ، ولكن وضح أن مقصوده عدم تكفير الأشخاص بأعيانهم حتى تقام الحجة ، مع إطلاق القول بكفر من فعل هذا ، وكذلك قال الشيخ أبو بطين رحمه الله في رسالة له في معنى التوحيد: (مجموعة التوحيد ص ٢٠٩ مطبعة الحكومة بمكة فإنه بعد ما ذكر شرك عبادا لقبور قال : « ولكن على ما قال الشيخ (أي ابن تيمية) لا يقال فلان كافر حتى يبين له ما جاء به الرسول على فإن أصر بعد البيان حكم بكفره وحل دمه وماله » . أ . ه . فقد جعله حكما ثابتا ولم يذكر أنه للمصلحة وهذا واضح بين والحمد لله.

\* وإن كنا نرى أن الشيخ أبا بطين رحمه الله يظهر بعض التناقض في رسائله الأخرى فيذكر فيها أن شيخ الإسلام إنما يعذر في المسائل الخفية فقط وكذلك في الشرك الأصغر ، أحيانا يشير أبو بطين رحمه الله إلى أن الجهل ليس بعذر مع نقله ما يخالف هذا الكلام على سبيل المثال فإنه بعد ما ذكر مثل هذه الأقوال في رسالة الانتصار لحزب الله الموحدين فإنه عاد ونقل عن شيخ الاسلام « ونحن نعلم بالضرورة ... » ولم يتعقبه بما يخالفه على ما ذكرنا . والأولى حمل كلام الشيخ على قصور في العبارة وأن مقصوده الرد على من قال لا يكفر الجاهل في الشرك مطلقاً (كما ذكرنا عن خصوم الشيخ محمد بن عبدالوهاب) فيكون قد ذكر لهم أن الجاهل لا يكفر ، ومقصده بعد إقامة الحجة وأنه لا يعذر الجاهل أيضا في هذه الأمور أي يغلظ عليه والله أعلم . وكذلك يحمل قول الشيخ عبدالله بن حسن آل الشيخ في رسالته «العقيدة السلفية»

<sup>=</sup> يحمل قوله بعدم عذر الجاهل في التوحيد: على أن الجهل.

ليس عذراً في الجملة خاصة في هذه المسائل أي أن الجاهل يؤاخذ على تفريطه في العلم الواجب عليه والله أعلم . أو يحمل على المعرض عن الشريعة جملة وهذه الأمور سنذكر حكمها بعد إن شاء الله فإن لم يكن الحمل ، فليكن قولهم هنا من زلات العلماء التي ينبغي أن تجتنب ، لما تناقضوا فيه وخالفوا من ذكرنا من العلماء .

### كلام الشيخ سليمان بن سحمان

\* وفي كتاب "منهاج أهل الحق والاتباع" يقول الشيخ سليمان بن سحمان في رده على بعض الغلاة من اتباع دعوة التوحيد بنجد "فاعلم أن مشايخ أهل الإسلام وإخوانهم من طلبة العلم الذين هم على طريقتهم هم الذين ساروا على منهاج شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب ، وأخذوا بجميع أقواله في حاضرة أهل نجد وبواديها الذين كانوا في زمانه ، فأخذوا بقوله في الموضع السادس الذي نقله من السيرة في بوادي أهل نجد حيث قام بهم الوصف المكفر لهم بعد دعوتهم إلى توحيد الله وإقامة الحجة عليهم والإعذار والإنذار منهم (١) ، وأخذوا بقوله في الرسالة التي كتبها للشريف لما سأله عما يكفر به الناس ويقاتلهم عليه ، وكذلك ما ذكره أولاده في رسالته إلى السويدي وأنه يكفر الناس بالعموم وكذلك ما ذكره أولاده بعده في هذه المسائل ونحن نسوق ما ذكروه ... إلى أن قال ناقلا عن الشيخ وعدم من ينبههم" (٢).

إلى أن قال الشيخ سليمان: «وقال الشيخ حسين بن محمد وأخوه الشيخ عبدالله بن محمد بن عبدالوهاب لما سئلا عن مسائل عديدة فأجابا عنها ثم قالا: وأما المسألة الثامنة عشر في أهل بلد بلغتهم هذه الدعوة ، أن

<sup>(</sup>١) أما ما ذكره الشيخ ابن سحمان في أول كتابه « منهاج أهل الحق» من اكفاره لأهل البوادي قبل دعوة الشيخ لا أدري أراد كفرا أصليا أم كفر ردة ، وعلى الثاني هل قبل البلاغ أم بعده ، وواضح هنا أنهم كفروا بعد الحجة وكذا فيما نقله وذكره عن الشيخ في «تبرئة الشيخين الإمامين» ، وسننقل لك منه إن شاءالله .

أما القول بأنهم كفار أصليين فهذا باطل لم يقله أحد من العلماء إلا العلامة الصنعاني في رسالته تجريد التوحيد المسماة «بتطهير الاعتقاد» والشيخ خالفه وسننقل ذلك بعد صفحات إن شاء الله .

<sup>(</sup>٢) والشيخ محمد بن عبدالوهاب في نجد وقبر أحمد البدوي في مصر فكيف يقال أنه قال هذا الكلام للمصلحة.

بعضهم يقول أن هذا الأمرحق ، ولا غَير منكرا ولا أمر بالمعروف ولا عادى ... وينكر على الموحدين إذا قالوا تبرأنا من دين الآباء والأجداد وبعضهم من يكفر المسلمين جهارا أو يسب هذا الدين ويقول هو دين مسيلمة ، والذي يقول هذا أمر زين لا يمكنه أن يقوله جهارا فما تقولون في هذه البلدة على هذه الحال ؟ مسلمين أم كفار ؟ ، وما معنى قول الشيخ وغيره أنا لا نكفر بالعموم ؟ ، وما معنى العموم عن الخصوص ؟ (الجواب): أن أهل هذه البلد المذكورين إذا كانوا قد قامت عليهم الحجة التي يكفر من خالفها حكمهم حكم الكفار والمسلم الذي بين أظهرهم ولا يمكنه إظهار دينه تجب عليه الهجرة إذا لم يكن ممن عذر الله فإن لم يهاجر فحكمه حكمهم في القتل وأخذ المال . والسامعين كلام الشيخ أنا لا نكقر بالعموم فالفرق بين العموم والخصوص ظاهر فالتكفير بالعموم أن يكفر الناس كلهم عالمهم وجاهلهم ومن قامت عليه الحجة ومن لم تقم ، وأما التكفير بالخصوص فهو أن لا يكفر إلا من قامت عليه الحجة بالرسالة التي يكفر من خالفها . أ . هـ .

وكذلك قال الشيخ سليمان بن سحمان في جواب المسألة الثالثة عن كيفية معاملة من ظاهره لا إسلام ولا كفر بل جاهل ، قال في الجواب رحمه الله «وأما من ظاهره لا إسلام ولا كفر بل هو جاهل فنقول هذا الرجل الجاهل إذا كان معه الأصل الذي يدخل به في الإسلام فهو مسلم ولو كان جاهلا بتفاصيل دينه (١) ،

<sup>(</sup>١) والذي عليه جمهورالعلماء . أن الأصل الذي يدخل به العبد الإسلاهو النطق بالشهادتين واعتقادهما قال سيخ الإسلام «وقد علم بالإضطرار من دين الرسول في واتفقت عليه الأمة أن أصل الإسلام وأول ما يؤمر به الخلق شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله فبذلك يصير الكافر مسلما» أ. ه. نقله في فتح المجيد ، وقال ابن حجر في الفتح جـ ١٣ ص ٢٥٥ ـ ٣٥٥ «وفي حديث ابن عباس من الفوائد غير ما تقدم الاقتصار في الحكم بإسلام الكافر إذا أقر بالشهادتين ... » وغيرهما كثير ، وكذا من ولد لأبوين مسلمين لقوله في «كل مولود يولد على الفطرة» ، وعليه اتفاق العلماء إلا المبطلين الذين يوجبون الاستدلال وأما من فهم مدلول الشهادتين فهو المراد ، ولكن هل هو واجب أم شرط في الحكم . الصواب أنه واجب لقوله

فإنه ليس على عوام المسلمين عمن لا قدرة لهم على معرفة تفاصيل ما شرعه الله ورسوله أن يعرفوا على التفصيل ما يعرفه من أقدره الله على ذلك من علماء المسلمين .... إلى أن قال وإن لم يوجد معه الأصل الذي يدخل به الإنسان في الإسلام فهو كافر وكفره بسبب إلاعراض عن تعلم دينه ، لا علمه ولاتعلمه ولا عمل به (١).

والتعبير بأن ظاهره لا إسلام ولا كفر لا معنى له عندي لأنه لابد أن يكون مسلماً جاهلاً أو كافراً جاهلاً ، فمن كان ظاهره الكفر فهو كافر ومن ظاهره المعاصي فهو عاصي ولا نكفّر إلا من كفّر الله ورسوله بعد قيام الحجة عليه » أ . هـ فبين أنه لا يكفّر على كل حال إلا بدليل الشرع وبعد إقامة الحجة .

\* وفي كتاب "صيانة الإنسان" ص ٤٤٥ بعد ذكر جملة من الافتراءات افتراها أحد خصوم الشيخ يقول صاحبه: "وأما قوله: (أي المفترئ) فسعى بالتكفير للأمة خاصها وعامها وقاتلها على ذلك جملة إلا من وافقه على قوله" فهذه العبارة تدل على تصوره في الكذب . . . إلى أن قال المصنف "بل قوله (أي الشيخ بن عبد الوهاب) مما اجتمعت الرسل عليه . . ولا يكفر إلا على هذا الأصل

تعالى «فاعلم أنه لا إله إلا الله» (سورة محمد) ، أما الاشتراط فلم نجد عليه دليلا خاصة ، وقد كان من العجم من يدخل في دين الله أفواجا مع الفتح الإسلامي ولم يكونوا يكلفون غير الشهادتين ثم يتعلمون الدين وإن ظهر منهم ردة عوملوا بحكمها بعد الحجة ، ولم يكونوا يفهمون العربية فضلا عن الشهادتين ، ولكن يعتقدون أن هذا الدين حق بل بعض العرب لم يكونوا يفهمون مدلول الشهادتين وكون بعضهم فهم ذلك لا يعني أن كلهم فهم ، وإذا فهموا مدلولها اللغوي لا يلزم منه إلاحاطة بمدلولها الشرعي ككون التحاكم من مدلولها وإنما كان القرآن يفسر لهم ذلك ، ويؤمنون به . وهؤلاء الذين سألوا النبي على المتخص يكونوا يعلمون أن لا إله إلا الله تنفي اتخاذ ذات أنواط ، وسنفصل هذه المسألة وهي الحكم للشخص بالإسلام في رسالة خاصة إن شاء الله ونبين كلام العلماء في الثنوية وأهل الكتاب وكذا مسألة التوقف .

<sup>(</sup>١) فهذا المعرض تماما لا عمل ولا تعلم ، وليس لديه شبهات من نصوص شرعية بل يظن أن يترك سدى وحكمه في آخر الرسالة إن شاء الله .

بعد قيام الحجة المعتبرة ، فهو في هذا على صراط مستقيم مبع لأمبتدع وفي ص 3 5 5 وأما قوله (أي المفترى) : « وجعل بلاد المسلمين كفاراً أصليين فهذا كذب وبهت ماصدر وماقيل ولا أعرفة عن أحد من المسلمين فضلاً عن أهل العلم والدين ، بل كلهم مجمعون على أن بلاد المسلمين لها حكم الإسلام في كل مكان وزمان ، وإنما تكلم الناس في بلاد المشركين الذي يعبدون الأنبياء والملائكة والصالحين ، ويجعلونهم أنداداً & رب العالمين ويسندون إليهم التصرف والتدبير كغلاة القبوريين فهؤلاء تكلم الناس في كفرهم وشركهم وضلالاهم ، والمعروف المتفق عليه عند أهل العلم ـ أن فعل ذلك عمن يأتي بالشهادتين ، يحكم عليه بعد بلوغ الحجة بالكفر والردة ، ولم يجعلوه كافراً أصلياً ، مارأيت ذلك لأحد إلا محمد بن إسماعيل (الصنعاني) في رسالته تجريد التوحيد (۱) ، وعلل هذا القول بأنهم لم يعرفوا مادلت عليه

<sup>(</sup>١) وأنا أنقل لك هنا ماقاله الصنعاني في رسالته فإنه بعد ماذكر أن القبوريين مشركون كعبّاد الأوثان قال «فإن قلت هم جاهلون أنهم مشركون بما يفعلونه ، قلت: قد صرّح الفقهاء في كتب الفقه في باب الردة أن من تكلم بكلمة الكفر يكفر وإن لم يقصد معناها. وهذا دال على أنهم لا يعرفون حقيقة الإسلام ولا ماهية التوحيد فصاروا حينتذ كفاراً كفراً أصلياً» أ. هـ.

قلت ولا شك أن هذا من زلات العلماء التي ينبغي تجنبها ولم يوافقه على ذلك أحد من العلماء كماسبق في كلام صاحب صيانة الإنسان، وقد ذكر الاستاذ مسعودالندوي (ص٢١٦ من كتاب «محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم») ذكر أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب يوافق الصنعاني إلا أنه يشترط إتمام الحجة ولذلك لا يكفّر جميعهم. قلت: ومعلوم أن الشيخ إنما يوافقه أن عبّاد القبور مشركون – لاكفار أصليون، ومع ذلك يشترط إتمام الحجة. قال الشيخ سليمان بن سحمان «فلم يكفّر رحمه الله إلا عبّاد الأوثان من دعاة الأولياء والصالحين وغيرهم عمن أشرك بالله وجعل له أنداداً بعد إقامة الحجة ووضوح المحجة وبعد أن بدأوه بالقتال فحينئذ قاتلهم . . . » أ. ه . . («تبرئة الشيخين» ص ٨٦ نقلاً عن الندوي) .

ولذا فإن الشوكاني قد حكى رجوع الصنعاني عن هذا القول (في كتابه «الدر النضيد» حكاه الندوي) وإن
 كان قد نفئ الشيخ سليمان بن سحمان هذا الرجوع. فلعله إنما رجع عن قوله بأنهم كفار أصليون مع القول بشركهم كما هو معتقد الشيخ ولكن بعد إقامة الحجة وهو الصواب.

<sup>\*</sup> فإنه (أي الصنعاني) قال عقب ذلك: «فإن قلت: فإذا كانوا مشركين وجب جهادهم والسلوك فيهم ماسلك رسول الله على في المشركين قلت: إلى هذا ذهب طائفة من العلماء من أثمة العلم فقالوا يجب

كلمة الإخلاص فلم يذخلوا بها في الإسلام مع عدم العلم بمدلولها وشيخنا لا يوافقه على ذلك (١) أ. ه. . (من صيانة الإنسان).

الله التوحيد وإبانة أن مايعتقدونه ينفع ويضر لا يغني عنهم من الله شيئاً، وأنهم أمثالهم (أي مخلوقون) ، وأن هذا الاعتقاد منهم فيهم شرك لايتم الإيمان بما جاءت به الرسل إلا بتركه والتوبة منه وإفراد التوحيد اعتقاداً وعملاً له وحده ، وهذا واجب على العلماء أي بيان أن ذلك الاعتقاد الذي تفرعت عنه النذور والنحائر والطواف بالقبور شرك محرم ، وأنه عين ماكان يفعله المشركون لأصنامهم . فإن أبان العلماء ذلك للأئمة والملوك وجب على الائمة والملوك بعث دعاة إلى الناس يدعونهم إلى إخلاص التوحيد لله فمن رجع وأقر حقن عليه دمه وماله وذراريه ومن أصر فقد أباح الله من ماأباح لرسوله عن المشركين » أ . ه . (من تطهير الاعتقاد للصنعاني) . فانظر كيف لم يحكم بحل دم إلا من أصر بعد هذه الحجة البالغة إلى الأئمة وبعث الدعاة إلى الناس على ما قرأت وهو عين مذهبنا \_ ولو كانواكفاراً أصليين لما كان هذا واجباً ( وقد ذكر كما قرأت أن هذا هو الواجب) لان الكافر الاصلي يقاتل إن كانت بلغته الدعوة من قبل بلا تجديد دعوة وتجديدها يستحب وليست بهذه الصفة ، والأمرواضح ولله تعالي الحمد.

<sup>(</sup>١) قد ذكرنا لك من قبل أن العلم بمدلول الشهادتين واجب، ولم يأت دليل على اشتراطه كي يحكم للشخص بالإسلام وماكانوا يختبرون الداخل: أتفهم الشهادتين أم لا؟ سواء كان عربياً أو أعجمياً.



## الشيخ عبداللطيف بن عبدالرحمن آل الشيخ

وفي كتاب (الشيخ محمد بن عبدالوهاب) للقاضي أحمد بن حجر ينقل مناظرة من كتاب «تاريخ نجد» بين الشيخ عبداللطيف بن عبداللطيف: «ولانقاتل وداود بن جرجيس البغدادي، فمما نقل من قول الشيخ عبداللطيف: «ولانقاتل إلا ما أجمع العلماء عليه كلهم وهو الشهادتان وأيضاً نكفّره بعد التعريف إذا عرف وأنكر»، ثم ذكر الشيخ عبداللطيف أن الناس معهم أنواع، الأول من عرف التوحيد والشرك ولم يترك الشرك ولا دخل في التوحيد، وقال: «فهذا كافر نقاتله بكفره لانه عرف دين الرسول فلم يتبعه وعرف دين الشرك فلم يتركه»... وذكر النوع الثاني وهو مثل الأول وزاد عليه سب الموحدين وتفضيل المشركين عليهم، وقال فيه «فهذا أعظم من الأول وفيه قوله تعالى «فلما جاءهم ماعرفوا عليهم، وقال فيه «فهذا أعظم من الأول وفيه قوله تعالى «فلما جاءهم ماعرفوا عليه ...» (۱)، وذكر

النوع الثالث قال فيه « من عرف التوحيد واتبعه، وعرف الشرك وتركه ولكن يكره من دخل في التوحيد ويحب من بقي على الشرك فهذا أيضاً كافر .

النوع الرابع « من سلم من هذا كله ولكن أهل بلده مصرحون بعدواة التوحيد وساعون في قتالهم ، ويتعذر عليه ترك وطنه ويشق عليه فيقاتل معهم أهل التوحيد ويجاهد بماله ونفسه فهذا أيضاً كافر » . . . إلى أن قال « وإذا كنّا لا نكفّر من عبد القبور من العوام لأجل جهلهم وعدم من ينبههم . . » أ . ه . . ( ص ٦١ \_ ٢ \_ ٣٣ من كتاب «محمد بن عبد الوهاب» لأحمد بن حجر ، صححه الشيخ ابن باز) .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة (٨٩).

وفي كتاب «العقائد السلفية» للقاضي أحمد بن حجر جـ١ ص ٣٩ يقول : « ولكن هل يحكم على الشخص المعين أو الطائفة المخصوصة ـ المتلوثة بتلك الخصال المنافية للتوحيد \_ بالشرك والكفر؟ مع أنها مؤمنة بالله والرسول وآتية بسائر الشرائع. (الجواب) يقال هذا العمل شرك أو كفر مثلاً كالسجود لولي أو الطواف بقبره أو النذر له، ولكن الشخص المعين أو الطائفة المخصوصة لا نبادرها بالتكفير ، بل الواجب تبليغها بآيات القرآن وأحاديث الرسول علي المبينة للشرك والمحذرة عنه وأن ليس لصاحبه نصيب من الجنة، وأن هذه الأعمال هي شرك فإذا أصر الشخص المعين أو الطائفة المخصوصة وعاندت ولم تقبل ، فعند ذلك يحل عليها إطلاق الشرك أو عليه إن كان فرداً معيناً . . » ، وفي ص ٤٢ « فإن قيل يلزم من قولكم تكفير الأكثرين من الأمة المحمدية حيث أنهم يعملون ماتقولون بأنه شرك مثل النذور للأولياء والنحر لهم والاستعانة بهم. (فالجواب) أولاً: أن القول بالعموم مغير للقول بالخصوص، ثانياً: غلبة الجهل وقلة العلم بالتوحيد والسنة المطهرة ومعرفة الشرك وأقسامه وذرائعه في كثير من الأماكن والبلدان هو المانع للحكم بالشرك على المعين . إلا من بلغته النصوص وقامت عليه الحجة ثم أصر معانداً فذاك يحكم عليه بالشرك » أ . ه. .

ويقول صاحب كتاب «غاية الأماني» (كتاب في الرد على أحد خصوم دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب) بعدما نقل كلاماً لشيخ الإسلام يقول ص (٢٦ - ١٣): والذي تحصل مماسقناه من النصوص أن الغلاة ودعاة غير الله وعبدة القبور إذا كانوا جهلة بحكم ماهم عليه، ولم يكن أحد من أهل العلم ينبههم على خطئهم فليس لأحد أن يكفّرهم، وأما من قامت عليه الحجة وأصر على ماعنده واستكبر استكباراً أو تمكن من العلم فلم يعلم فسنذكر حكمه . . » أ . ه . . (من غاية الأماني ج ١) .

### الحافيظ الندهبي

بعدما ذكر الكبيرة الثالثة (وهي السحر وكونه شركاً) في رسالته الصغرى في الكبائر (وهي غير كتاب الكبائر المعروف ) قال : «واعله أن كثيراً من هذه الكبائر - بل عامتها إلا الأقل - يجهل خلق من الأمة تحريمه، وما بلغه الزجر فيه ولا الوعيد ، فهذا الضرب فيه تفصيل فينبغي للعالم أن لا يستعجل على الجاهل بل يرفق به ويعلمه مما علمه الله، ولا سيما إذا كان قريب العهد بجاهليته قد نشأ في بلاد الكفر البعيدة وأسر وجلب لأرض الإسلام وهو تركي أوكرجي مشرك لايعرف بالعربي ، فاشتراه أمير تركى لاعلم عنده ولا فهم ، فبالجهد أنه ينطق بالشهادتين، فإن فهم بالعربي حتى فقه معنى الشهادتين بعد أيام وليالي فبها ونعمت. ثم قد يصلى وقد لا يصلي، وقد يلقن الفاتحة مع الطول إن كان استاذه فيه دين ما. فإن كان استاذه نسخة منه فمن أين لهذا المسكين أن يعرف شرائع الإسلام، والكبائر واجتنابها والواجبات واتيانها، فإن عرف هذا موبقات الكبائر وحذر منها وأركان الفرائض واعتقدها فهو سعيد وذلك نادر. فينبغى للعبد أن يحمد الله على العافية. فإن قيل هو فرّط لكونه ما سأل عما يجب عليه، قيل: مادار في رأسه ولا شعر أن سؤال من يعلمه يجب عليه، ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور، فلا يأثم أحد إلا بعد العلم وبعد قيام الحجة عليه والله لطيف رؤف بهم قال تعالى : ﴿ وما كنّا معذبين حتى نبعث رسولاً ﴾ ، وقد كان سادة الصحابة بالحبشة وتنزل الوجبات والتحريم على النبي على فلا يبلغهم إلا بعد أشهر، فهم في تلك الأشهر معذورون بالجهل حتى يبلغهم النص، وكذلك يعذر بالجهل من لم يعلم حتى يسمع النص إن شاء الله تعالى » أ. هـ ( كتاب الكبائر تعليق ص ۱٦).

هذا ما تيسر نقله مع ترك الكثير عن علماء أهل السنة والجماعة من عذرهم

للجاهل في سائر أمورالدين، وكل من نقلنا عنه من العلماء ذكر العذر حتى في مسائل الشرك كما في النصوص السابقة. هناك أقوالٌ لأئمة آخرين في العذر بالجهل في مسائل من الدين عموماً سننقل بعضاً منها هنا إن شاء الله تعالى، مع العلم بأنه لم يرد عنهم التفرقة بين مسائل ومسائل في العذر، وإنما التفرقة فيما يكون علمه منتشراً أوخفياً.

### الإمام الشافعي:

(نقل عنه في فتح الباري جـ ١٣ ص ٤٠٧ ، ومعارج القبول جـ ١ ص ٣٢٩) قال « لله تعالى أسماء وصفات جاء بها كتابه وأخبر بها نبيه على أمته لا يسمع أحداً من خلق الله قامت عليه الحجة وردها ، لأن القرآن نزل بها وصح عن رسول الله على القول بها فيما روى عنه العدول ، فإن خالف ذلك بعد ثبوت الحجة عليه فهو كافر ، أما قبل ثبوت الحجة عليه فمعذور بالجهل لأن علم ذلك لا يدرك بالعقل ولا بالرؤية والفكر ، ولا يكفر بالجهل بها أحد إلا بعد انتهاء الخبر إليه بها » أ . ه . .

#### ذكر النووي :

(في شرح صحيح مسلم) في شرح حديث أمرت أن أقاتل الناس (باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله) ج ص ١٧٣ بعد ماذكر في أول الباب كلاماً للخطابي - رحمه الله - في شرح أصناف المرتدين في عهد أبي بكر رضي الله عنه، قال الخطابي: «قإن قيل كيف تأولت أمر الطائفة التي منعت الزكاة على الوجه الذي ذهبت إليه وجعلتهم أهل بغي، وهل أذا أنكرت طائفة من المسلمين في زماننا فرض الزكاة وامتنعوا من أدائها يكون حكمهم حكم أهل البغي؟ ، قلنا لا فإن من أنكر فرض الزكاة في هذه الأزمان كان كافراً بإجماع المسلمين، والفرق بين هؤلاء وأولئك أنهم إنحاء عُذروا لأسباب وأمور لا يحدث مثلها في هذا الزمان ، منها قرب العهد بزمان السريعة الذي كان يقع فيه تبديل الأحكام بالنسخ ، ومنها أن القوم كانوا جهالاً بأمور الدين وكان عهدهم بالإسلام قريباً ؛

فدخلتهم الشبهة فعذروا ، فأما اليوم وقد شاع دين الإسلام (١) واستفاض في المسلمين علم وجوب الزكاة حتى عرفها الخاص والعام واشترك فيه العالم والجاهل ، فلا يعذر أحد بتأويل يتأوله في إنكارها ، وكذلك الأمر في كل من أنكرشيئاً مما أجمعت الأمة عليه من أمور الدين إذا كان علمه منتشراً كالصلوات الخمس وصوم شهر رمضان والاغتسال من الجنابة وتحريم الزنا والخمر ونكاح ذوات المحارم ونحوها من الأحكام ، إلا أن يكون رجلاً حديث عهد بالإسلام ولا يعرف حدوده فإنه إذا أنكر شيئاً منهاجهلاً لم يكفر » أ. ه. (واستحسنه النووي في أول الكلام).

#### ج ١٢ فتح الباري:

(باب قتل من أبي قبول الفرائيض وما نسبوا إلى الردة) يقول ابن حجر ص ٢٧٧: «والمراد بالفرق: من أقر بالصلاة وأنكر الزكاة جاحداً أو مانعاً مع الاعتراف، وإنما أطلق في أول القصة الكفر ليشمل الصنفين فهو في حق من جحد حقيقة وفي حق الآخرين مجاز تغليباً، وإنما قاتلهم الصديق ولم يعذرهم بالجهل لأنهم نصبوا القتال فجهز اليهم من دعاهم إلى الرجوع فلما أصروا قاتلهم» (ارجع إلى كلام الخطابي في شرح صحيح مسلم نقله النووي) وفي ص ٠٧٠: «والذين تمسكوا بأصل الإسلام ومنعوا الزكاة بالشبهة التي ذكروها لم يحكم عليهم بالكفر قبل إقامة الحجة. وقد اختلف الصحابة فيهم بعد الغلبة عليهم هل تغنم أموالهم وتسبئ ذراريهم كالكفار أو لا كالبغاة؟ ، فرأى أبو بكر عليهم هل تعنم أموالهم وتسبئ ذراريهم كالكفار أو لا كالبغاة؟ ، فرأى أبو بكر خلافته على ذلك واستقر الإجماع عليه في حق من جحد شيئاً من الفرائض خلافته على ذلك واستقر الإجماع عليه في حق من جحد شيئاً من الفرائض

<sup>(</sup>١)هذا في زمن الخطابي في القرن الرابع . وقد صح عنه ﷺ أن الدين سيعود غريباً، وصح عنه أنه يأتي زمان لايعلم الناس فيه من الدين إلا لا إلـــه إلا الله، وقال حذيفة أنها تنفعهم، وصح أنه من أشراط الساعة فشو الجهل، وكثيرمن معالم الدين غائبة عن الأكثرين فيجب السعي في إقامة حجة الله بالحق.

بشبهة ، فيطالب بالرجوع فإن نصب القتال قوتل وأقيمت عليه الحجة فإن رجع وإلا عومل معاملة الكافر حينئذ » أ. ه. .

## العذر بالجهل أصل قطعى

اعلم أن عدم المؤاخذة على المخالفة مع الجهل أصل شرعي قطعي عليه اتفاق العلماء ، وهو الواضح من هدي النبي ﷺ وصحابته كما ذكر أبو محمد ابن حزم وشيخ الإسلام ، ولم يفرق الصحابة بين أصول وفروع كما ذكرنا وهذا الأصل القطعي لا يستقل بالدلالة عليه دليل معين، بل هو مأخوذ من جملة القرآن وهدي السنة من عدم المؤاخذة قبل الإنذار ، والإبلاغ في إقامة الحجة ، وعدم تعذيب الجاهل إلا بعد إقامة الحجة ، ولهذا فإنه لو نظرنا إلى الأدلة التي تذكر في هذا الباب منفردة وجدناها ظنية، فتجد المعترض \_ لعدم تنبهه لهذه المسألة وجهله بمآخذ الأصول - يكر على هذه الأدلة نقضاً واحداً بعد الآخر كما في حديث الذي أمر باحراق نفسه أوذات أنواط أو سجود معاذ للنبي ﷺ ، وغيرها كثير وكقوله تعالى ﴿ وماكنًا معذبين حتى نبعث رسولاً ﴾ [سورة الإسراء: ١٥] ، فتجده بما يقوله مثلاً في الآحاديث أنها قضايا أعيان لا يعارض بها الأصل، وهذا كلام باطل فكيف أثبت أنها قضايا أعيان تحمل على الخصوص، ومن أين له أنها عارضت أصلاً، وهي أحد أفراد هذا الأصل العظيم الذي ذكرنا، وتجده يرد على الاستدلال بالآية مثلاً بأنه قد بعث الرسول، ولا يدري أنه المراد وصول ماجاء به عليه من الحجة والشرع قال تعالى ﴿لأنذركم به ومن بلغ ﴾ [سورة الانعام : ١٩] ، ولذا قال الربيع بن أنس في تفسيرها» حق على من اتبع رسول الله علي أن يدعو كالذي دعا وأن ينذر كالذي أنذر » ولذا وجب على العلماء التبليغ عنه ﷺ ولذا كانوا حجة.

قال الشاطبي في الموافقات جـ ١ عند كلامه على أن الأصول القطعية قد تتحصل من تضافر مجموع من الأدلة الظنية ، وإنما القطع يحصل بالمجموع ص ٣٦ : « وإنما الأدلة المعتبرة هنا مستقرأة من جملة أدلة ظنية تضافرت على معنى واحد حتى أفادت فيه القطع ، فإن للاجتماع من القوة ماليس للافتراق

ولأجله أفاد التواتر القطع وهذا نوع منه. فإذا حصل من استقراء أدلة المسألة مجموع يفيد العلم فهو الدليل المطلوب، وهو شبيه بالتواتر المعنوي بل هو كالعلم بشجاعة على رضى الله عنه، وجود حاتم المستفاد من كثر الوقائع المنقولة عنهما» وفي ص٣٧ : « وإذا تكاثرت على الناظر الأدلة عضد بعضها بعضاً فصارت بمجموعها مفيدة للقطع، فكذلك الأمرفي مآخذ الأصول إلا أن المتقدمين من الأصوليين ربما تركوا هذا المعنى والتنبيه عليه فحصل إغفاله من بعض المتأخرين ، فاستشكل الاستدلال بالآيات على حدتها وبالأحاديث على انفرادها، إذ لم يأخذها مأخذ الاجتماع فيكّر عليها بالاعتراض نصانصا ، واستضعف الاستدال بها على قواعد الأصول المراد منها القطع وهي إذا أخذت على هذا السبيل غير مشكلة ، ولو أخذت أدلة الشريعة على الكليات والجزئيات ـ مأخذ هذا المعترض لم يحصل لنا قطع بحكم شرعي البتة إلا أن نشرك العقل ، والعقل إنما ينظر من وراء الشرع فلابد من هذا الانتظام في تحقيق الأدلة الأصولية » (١) ص ٣٩) ، وينبني على هذه المقدمة معنى آخر وهو أن كل أصل شرعي لم يشهد له نص معين، وكان ملائماً لتصرفات الشرع ومأخوذاً من أدلته فهوصحيح يبني عليه، ويرجع إليه. إذا كان ذلك الأصل قد صار بمجموع أدلته مقطوعاً به لأن الأدلة لايلزم أن تدل على القطع بالحكم بانفرادها دون انضمام غيرها إليها كما تقدم لأن ذلك كالمتعذر».

وقال في الموافقات جـ ٣ ص ٣٧٧ في كلامه على العلوم المضافة إلى القرآن الكريم قال: « وقسم مأخوذ من عادة الله في إنزاله (أي في إنزال القرآن) وخطاب

<sup>(</sup>١) ولهذا فإن شيخ الإسلام لما ذكر أن الله لا يعذب أحداً إلا بعد الحجة قال جـ ٢ ص ٤٢: « فإنه إذا لم يعذبه على ترك الإيمان إلا بعد البلوغ أولى وأحرى وهذه سنة رسول الله المستفيضة في أمثال ذلك» ذكر أمثلة من السنة في أمور العبادات مستدلاً بها من جهة المجموع على هذا الأصل الذي ذكر مع أنه تكلم على هذا العذر في الأصل والفرع.

الخلق به ومعاملته لهم بالرفق والحسنى . . ويشتمل على أنواع من القواعد الأصلية ، والفوائد الفرعية ، والمحاسن الأدبية فلنذكر منها أمثلة يستعان بها في فهم المراد : فمن ذلك عدم المؤاخذة قبل الإنذرار ودل على ذلك إخباره تعالى عن نفسه بقوله ﴿ وما كنّا معذبين حتى نبعث رسولاً ﴾ [سورة الإسراء] ، فجرت العادة في خلقة أنه لايؤاخذ بالمخالفة إلا بعد إرسال الرسل فإذا قامت الحجة عليهم ﴿ فمن شاء فليكفر ﴾ [سورة الكهف] ، ولكل جزاء مثله ومنها الإبلاغ في إقامة الحجة . . . أ . ه .

فجعل عدم المؤاخذة بالمخالفة إلا بعد قيام الحجة هو أول هذه القواعد الأصلية التي ذكرها.

وكذلك ابن القيم لما تكلم على طبقة المقلدين وجهّال الكفرة قال ص ٤١٣ من «طريق الهجرتين»: «وبهذا التفصيل يزول الإشكال في المسألة (١) وهو مبني على أربعة أصول (أحدها) أن الله سبحانه وتعالى لايعذب أحداً إلا بعد قيام الحجة عليه كما قال تعالى: ﴿ وما كنّا معذبين حتى نبعث رسولاً ﴾، وقال تعالى: ﴿ رسلاً مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل ﴾ [سورة النساء]، وقال تعالى: ﴿ كلما ألقى فيها فوج سألهم خزنتها ألم يأتكم نذير؟ قالوا بلى قد جاءنا نذير فكذبنا وقلنا ما نزل الله من شيء فاعترفوا بذنبهم فسحقاً لأصحاب السعير ﴾ [سورة تبارك: ٨، ٩]، وقال تعالى: ﴿ يا معشر الجن والإنسن ألم يأتكم رسل منكم يتلون تبارك: ٨، ٩]، وقال تعالى: ﴿ يا معشر الجن والإنسن ألم يأتكم رسل منكم يتلون

<sup>(</sup>۱) وكان قد ذكر ابن القيم أن اتباع الكفرة من النساء والصبيان هم كفار وإن كانوا جهالاً. قال «فإن الكافر من جمحد توحيد الله وكذّب رسوله إما عناداً أو جهلاً وتقليداً لأهل العناد «ثم فصل بين المعرض منهم والعاجز الذي لا يعلم خيراً مما هو عليه وفرّق بينهما في استحقاق العذاب، أما في الظاهر قال «بل الواجب على العبد أن يعتقد أن كل من دان غير دين الإسلام فهو كافر». وإنما مرادنا هنا بيان أن هذه المسألة من الأصول القطعية. ثم إن المسلم الجاهل الذي يأتي الشرك ليس من هذه الطبقة لأنه لم يكذّب الرسول على المراده اتباعه وخالف عن جهل مع تمسكه بشيء يظنه من الشرع فتنبه.

أما المعرض عن شريعة النبي ﷺ جملة فهذا لم يقصد اتباع الدين أصلاً.

عليكم آياتي وينذرونكم لقاء يومكم هذا ؟ قالوا : بلى شهدنا على أنفسنا وغرتهم الحياة الدنيا وشهدوا على أنفسهم أنهم كانوا كافرين السورة الأنعام : ١٣٠] .

وهذا كثير من القرآن يخبر أنه يعذب من جاءه الرسول وقامت عليه الحجة ، وهو المذنب الذي يعترف بذنبه ، قال تعالى ﴿ وما ظلمناهم ولكن كانوا هم الظالمين ﴾ [سورة الزخرف] ، والظالم من عرف ما جاء به الرسول أو تمكن من معرفته بوجه وأما من لم يعرف ما جاء به الرسول وعجز عن ذلك فكيف يقال أنه ظالم ؟ الأصل الثاني: أن العذاب يستحق بسببين أحدهما الإعراض عن الحجة وعدم ارادتها والعمل بموجبها . الثاني العناد لها بعد قيامها وترك إرادة موجبها ، فالأول كفر إعراض ، والثاني كفر عناد ، وأما كفر الجهل مع عدم قيام الحجة وعدم التمكن من معرفتها فهذا الذي نفئ الله التعذيب عنه حتى تقوم الحجة بالرسل .

الأصل الثالث: أن قيام الحجة يختلف باختلاف الأزمنة والأمكنة والأشخاص.

الأصل الرابع: أن أفعال الله تابعة لحكمته التي لا يخل بها وأنها مقصودة لغايتها المحمودة وعواقبها الحميدة ، وهذا الأصل هو أساس الكلام في هذه الطبقات . . . أ . ه .

\* واعلم أن العذر بالجهل ليس بإطلاق فإنه لابد من نوع مؤاخذة إذا كان هناك تقصير ، كما عزّر عمر رضي الله عنه الحبشية التي زنت مع عدم علمها بحرمة الزنا لأنها فرطت في التعلم ، وكذلك عزّر الصحابة الذين استحلوا شرب الخمر لعدم تقصيهم في معرفة الحلال والحرام ، ولذلك اختلف العلماء في صحة الأعمال المبنية على الجهل ، وقد نقلنا عن شيخ الإسلام أنه يرئ أن من ابتدع عبادة من بجنس المشروع مع الجهل قد يثاب عليها بقصده ، أما إذا كانت من جنس الشرك فلا ثواب له لأنه ليس بمشروع ولكن لا يعذب مع الجهل .

\* وقد ذكر الشاطبي فصلا في هذا في الموافقات جـ ٢ ص ٣٤٢ قال : « وإن

كان العمل (أي عبادة أو معاملة مثلا) المخالف (مخالف لحكم الشرع) مع الجهل بالمخالفة (ولكن نيته موافقة الشرع ) فله وجهان (أي من النظر وجه يفيد صحته ، وَوَجْهٌ يفيد بطلانه) ، ثم بين أن وجه اعتبار صحته من جهة القصد بأن الأعمال بالنيات وهذا نيته الطاعة ، ووجه اعتبار بطلانه هو أنه مخالف للشرع ومن أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو رد ، ثم ذكر أن فريقا من العلماء مال إلى القصد فتلافوا من العبادات ما يجب تلافيه وصححوا المعاملات ، وفريق مال إلى الفساد بإطلاق وأبطلوا كل عبادة أو معاملة خالفت الشرع ، ثم ذكر مذهب المتوسطين ومال إليه وهو إعمال مقتضى القصد في وجه ومقتضى الفعل في وجه آخر ، ودلل على ذلك بأمور منها أن متناول المحرم جهلا بالتحريم كالذي يتزوج من تحرم عليه ينظر لقصده فلا يحد على الزنا، ومع ذلك يفسخ العقد ولا يستدام ومنها أن مالك يعتبر الجهل في العبادات اعتبار النسيان على الجملة وذكر الدليل الثالث وهو «الأدلة الدالة على رفع الخطأ عن هذه الأمة ففي الكتاب ﴿ وليس عليكم جناح فيما أخطأتم به ولكن ما تعمدت قلوبكم ﴾ وقوله تعالى ﴿ ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ﴾ [سورة البقرة : ٢٨٦] (١) ، وفي الحديث قد فعلت وفي الحديث « رفع عن أمتى الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه » (٢) وهو معني متفق عليه في الجملة

<sup>(</sup>۱) ذكر الشنقيطي أن المؤاخذة على الخطأ والنسيان كانت من الأصار (جمع إصر) على الأم السابقة فقال في كتابه «أضواء البيان» ج ٤ ص ٧٧ في سورة الكهف «أخذ العلماء من هذه الآية الكرية أن العذر بالإكراه من خصائص هذه الأمة لأن قوله عن أصحاب الكهف (إن يظهروا عليكم يرجموكم أو يعيدوكم في ملتهم في ظاهر في إكراههم على ذلك وعدم طواعيتهم ومع هذا قال «ولن تفلحوا إذا أبداً» ، فبدل ذلك على أن الإكراه ليس بعذر ويشهد لهذا المعنى حديث طارق بن شهاب في الذي دخل النار في ذباب قربه مع الإكراه بالخوف من القتل لأن صاحبه الذي امتنع أن يقرب ذبابا قتلوه ، ويشهد له دليل الخطاب أي مفهوم المخالفة في قوله على "إن الله تجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه» ، فإنه يفهم من قوله تجاوز عن أمتي أي غير أمته ، من الأم التي لم يتجاوز لهم عن ذلك . . . » وقد أوضح المسألة في «دفع إيهام الإضطراب» وذكر فيها النسيان وغير ذلك ص ١٨٩ ـ ١٩١ .

<sup>(</sup>٢) حديث حسن له طرق وشواهد وحسنه جمع من أهل الحديث ، بل صححه الحاكم ووافقه الذهبي وان ضعّفه بعض العلماء فهو حسن بطرقه والله أعلم.

لا مخالف فيه ، وأن اختلفوا فيما تعلق به رفع المؤاخذة هل ذلك مختص بالمؤاخذة الأخروية خاصة أم لا ؟ ، (١) فلم يختلفوا أيضا أن رفع المؤاخذة بإطلاق لا يصح (٢) فإذا كان ذلك كذلك ظهر أن كل واحد من الطرفين معتبر عن الجملة ما لم يدل دليل من خارج على خلاف ذلك والله أعلم . أ . ه .

\* ومن هذا الباب أن المعرض عن الدين جملة لا يتعمله ولا يعمل بل همه الدنيا تارك للشرائع كلها فإنه وإن ادعى أنه ينتسب للإسلام كافر لأنه معرض متكبر غير متمسك بشريعة من الشرائع ، فلا عذر لمثل هذا وإنما العذر لمن كان له شبهة أو لبس عليه في دينه حتى تقام عليه الحجة ، ويفهم هذا من كلام الشيخ عبداللطيف آل الشيخ ذكره صاحب منهاج أهل الحق ، وكذا يفهم أن المعرض غير معفو عنه من كلام لشيخ الإسلام في ج ٢٢ من الفتاوئ ص ١٧ في مسألة قضاء العبادات ، أما ما قاله ابن القيم في طرق أهل البدع ونقله القاسمي ج ٥ ص ١٣٠٩ : القسم الثاني متمكن من السؤال وطلب الهداية ومعرفة الحق ولكن يترك ذلك اشتغالا بدنياه ورياسته ولذاته ومعاشه فهذا مستحق للوعيد وآثم بترك ما أوجب عليه من تقو ئ الله بحسب استطاعته . . . » ومع ذلك لم يكفره لأنه انشغل بدنياه عن السؤال عن الحق لا كلية ، ولكنه منشغل بطريقة أخرئ فهو على انشغل بدنياه عن السؤال عن الحق لا كلية ، ولكنه منشغل بطريقة أخرئ فهو على شيء من الشريعة لا معرض عنها كلية .

<sup>(</sup>١) والصواب شموله للأخروية والدنيوية كما هو عليه جمهور المحققين وكما ذكر المصنف نفسه .

<sup>(</sup>٢) ومن ذلك أن العلماء من أبناء الشيخ محمد بن عبدالوهاب مع قطعهم بعدم تكفير المسلم إذا أتئ أفعال الشرك إلا بعد إقامة الحجة عليه \_ ذلك في حياة الشخص ، أما إذا مات على هذه الحالة قبل أن تبلغه الدعوة فالمنقول عن كثير منهم أنه لا يغسل ولا يصلى عليه . . لأنه مات وظاهره الشرك ويكلون أمره إلى الله ، وعلى هذا طائفة من علماء هذه الدعوة المباركة الآن يرون إجراء أحكام الشرك عليه إذا مات على هذه الحالة ، أما الطائفة الأخرى \_ ومنهم شيخنا محمد الصالح العثيمين حفظه الله \_ فيرون أنه ما دام لم تبلغه الحجة وعنده علماء سوء أضلوه فإنه تبقى عليه أحكام الإسلام بعد الموت أيضا فيصلي عليه ويورث . . . الخول القول الأول على سبيل الزجر والإنكار ، أو على سبيل اعمال الطرفين كما ذكرنا والله أعلم .

# كيفية إِقامة الحجة ومَنْ يقيمها

\* اعلم أن الحجة ينبغي أن يقوم بها من يحسنها لا من يجهل أمور الدين ولا يجيد الجواب على شبهات الزائغين فيزيدهم تمسكا بباطلهم ويكون سببا للإضلال لا للهداية . قال الشيخ سليمان بن سحمان «الذي يظهر لي والله أعلم أنها لا تقوم الحجة إلا بمن يحسن إقامتها ، وأما من لا يحسن إقامتها كالجاهل الذي لا يعرف أحكام دينه ولا ما ذكره العلماء في ذلك ، فإنه لا تقوم به الحجة فيما أعلم والله أعلم» أ . ه . (منهاج أهل الحق) .

\* ولا يلزم أن يكون أميرا أو نائبا وإنما كل من أتقن العلم والأدلة وجواب الشبهات في هذا الأمر وجب عليه إقامة الحجة أو استحب بحسب الحال ، وما ذكره بعض العلماء من أن يقيم الحجة الأمير أو نائبه فمرادهم به الحكم لأنه إذا أقام الحجة وحكم بمقتضى ذلك لزم حكمه ونفذ . أما آحاد الرعية فلو أقام الحجة ورتب عليه تكفير شخص لم ينفذ فيه حكم الردة من القتل وخلافه لما في ذلك من الفوضى ، وقد يكون فاعل ذلك مخطئا أو جاهلا وكفر الآخر بغير موجب .

\* وينبغي الإبلاغ في إقامة الحجة وقطع الشبهات للجاهل المخالف ، والاستدلال بنصوص الكتاب والسنة وتفسير الأئمة المشهورين وصفة قيام الحجة كما قال أبو محمد ابن حزم «أن تبلغه فلا يكون عنده شيء يقاومها» الأحكام جر ١ ص ٦٧ .

\* أما ما قاله الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله إلى بعض الإخوان «ما ذكرتم من قول الشيخ كل من جحد كذا وكذا وقامت عليه الحجة ، وإنكم شاكون في هؤلاء الطواغيت واتباعهم هل قامت عليهم الحجة فهذا من العجب ، كيف تشكون في هذا وقد أوضحته لكم مراراً فإن الذي لم تقم عليه الحجة هو الذي حديث عهد بالإسلام والذي نشأ ببادية بعيدة ، أو يكون ذلك في مسألة خفية مثل

الصرف والعطف فلا يكفر حتى يعرف ، وأما أصول الدين التي أوضحها الله وأحكمها في كتابه فإن حجة الله هو القرآن فمن بلغه القرآن فقد بلغته الحجة ، ولكن أصل الإشكال أنكم لم تفرقوا بين قيام الحجة وبين فهم الحجة ، فإن أكثر الكفار والمنافقين من المسلمين لم يفهموا حجة الله مع قيامها عليهم كما قال تعالى أم تحسب أن أكثرهم يسمعون أو يعقلون إن هم إلا كالأنعام بل هم أضل سبيلا ، وقيام الحجة نوع ، وبلوغها نوع وقد قامت عليهم وفهمهم إياها نوع آخر وكفرهم ببلوغهم إياها وإن لم يفهموها . . . » إلى آخر كلامه رحمه الله .

\* فيقال أن هؤلاء الذين أكفرهم الشيخ من الطواغيت راسلهم وبين لهم بالآيات وكلام علماء المذاهب مرارا كما ذكر في رسائله ، فدعواهم عدم الفهم هنا غير مقبولة وكذلك الكفار الذين قالوا « ياشعيب ما نفقه كثيرا مما تقول » [سورة هود] مع فهمهم مراده ، وإنما لم يتقبلوه أو لم يتبينوا ما فيه من الخير لفساد قلوبهم فكذلك كل من أفهمنا ، فلم يتقبل لفساد نفسه وعدم اقتناعه بما في دعوتنا من الخير فقد قامت عليه الحجة وان ادعى عدم فهمها . أما أن الحجة تقوم ببلوغ الآيات فقط فغير واضح . وإنما هذا مع الجهل البسيط حيث لاشبهة عنده فإذا بلغته الآيات وتفسيرها فهم بغير عناء وأما مع الجهل المركب حيث عنده شبهات فكيف يدعى ذلك ، فالذي يفهم من قوله تعالى : ﴿وابتغوا إليه الوسيلة﴾ [سورة المائدة] الوسائل الشركية كما فسر علماء السوء كيف تقوم عليه الحجة بمجرد بلوغ هذه الآية . والقرآن نبلغه للأعجمي فلا يفهمه ، أيكون قد قامت عليه الحجة أو لابد من ترجمة تفسيره له ، وكذلك بعد ما خالطت العجمة الأفهام فصارت تفهم النصوص على غير وجهها . والكفار الذين نفي الله عنهم الفهم ليس المراد به عدم فهم معنى الكلام فإنهم كانوا عربا ، وقد فهم كثير منهم معنى دعوة النبي ﷺ ولهذا حاربوها وفهم كثير منهم المراد بلا إله إلا الله . ولكن نفى القرآن عنهم فقه القلب ﴿لهم قلوب لا يفقهون بها ﴾ ، فقلوبهم فاسدة لم تتقبل الحق ولم تفهم ما فيه من الخير فهذا غير الذي نحن فيه ، وكثير من الناس تقيم

عليهم الحجة واضحة ولا يتقبلون ويدعون عدم الفهم ، فهم من هذا الصنف والمشركون مع إذعائهم لإعجاز القرآن رفضوه ، وهذا يؤمن به لكن يفهمه على وجه خطأ ذكره له علماء السوء كما ذكرنا من شبهاتهم فكيف يقال قامت عليه الحجة بتبليغه الآيات فقط ؟ ، وقد ذكرنا لك صفة إقامة الحجة من كلام أبي محمد بن جزم وقال شيخ الإسلام ج ٣ ص ٢٣١ فتاوى : «وقد يكون الرجل لم يسمع تلك النصوص أو سمعها ولم تثبت عنده ، أو عارضها عنده معارض أخر أوجب تأويلها وإن كان مخطئا » ، وكذلك جـ٧٧ ص ٤٤٣ قال «وهكذا الأقوال التي يكفر قائلها قد يكون الرجل لم تبلغه النصوص الموجبة لمعرفة الحق ، وقد تكون عنده ولم تثبت عنده أو لم يتمكن من فهمها ، وقد يكون عرضت له شبهات يعذره الله بها . . . » وبين أن هذا في المسائل النظرية والعملية .

\* واعلم أن مسألة العذر بالجهل إنما هي من مسائل الأحكام ليست من مسائل العقيدة ولا مسائل الدعوة ومن هو قريب منا يعلم أن دعوتنا إنما هي للتوحيد الخالص وما كنا نريد أن نكتب كثيرا في هذه المسألة ، ولكن تشويش بعض المتكاسلين عن دعوة العوام وإقامة حجة الله على العباد ، تشويش هؤلاء بمثل هذه المسألة مما ترتب عنه فساد معلوم هو الذي أوجب لنا مثل هذا الرد مع أنا تركنا الكثير ، وهناك قضايا أخري حققناها وكتبنا فيها بسعة في غير هذا الموضع عما نعلم أنه أثير فيها التشويش أيضا ، ونرجو من الله أن ييسر لنا نشر هذا كله ليتضح الصواب لسالك هذا السبيل المستقيم ، وننقل لك في خاتمة هذا البحث ما وصلني في هذا الوقت من فتاوئ بعض علماء السنة المعاصرين حفظهم الله .

| •        | , |  |  |
|----------|---|--|--|
| •        |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
| <u>.</u> |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |
|          |   |  |  |

#### الشيخ عبدالعزيز بن باز حفظه الله

سئل عمن يقول أن الصوفية كفار أو غير كفار ومن يقول أنهم من المسلمين ولكن وقعوا في أعمال الشرك ، وسئل عمن يطلق على كل من عمل عملا من أعمال الشرك ولو الحلف بغير الله يطلق عليه أنه مشرك ويقال له مأواك جهنم وما شابه ذلك ، فقال حفظه الله « القول في الصوفية وأنهم كفار أو غير كفار أو أن فلان في جهنم أو في الجنة هذه المسائل الخطيرة لا يجوز الجزم فيها بالإطلاق والتعميم أو التعيين لأنها فيها تفصيل ، والصوفية أقسام وأنواع يختلفون فالواجب ألا يحكم على أحد إلا بعد النظر في عمله ، والتبصر في أمره فمن عمل عمل الشرك حكم له بعمل الشرك ، فلابد من النظر في أعمال الصوفية قبل ما يحكم عليهم ، فالطائفة الفلانية أتباع الشيخ فلان يعملون كذا ويعملون كذا فإذا علمت أن أعمالهم وأنهم يقولون مثلا أن شيخنا من تابعه دخل الجنة ، ولو فعل ما فعل . . . هذا شر عظيم وفساد كبير من زعم أن أتباع شخص معين يدخل الجنة وينجي من النار فهو كفر وضلال ، أو زعم أن شيخه يعبد من دون الله يدعى ويستغاث به وأنه يتصرف في الكون يفعل ما يشاء ـ كما يفعل بعض الصوفية \_ هذا ردة وكفر ونعوذ بالله أيضا . أما كون عنده بعض البدع كون عندهم أذكار خاصة أو تسبيحات خاصة يرون أنها حسنة تقال أول النهار أو آخر النهار ما جاء بها الشرع هذه يقال أنها بدعة ولا يقال أن صاحبها كافر . كذلك التوسل بالأولياء قسمان: الأول (التوسل بجاه فلان أو حق فلان هذا بدعة وليس كفراً . التوسل الثاني : هو دعاؤه بقول يا سيدي فلان انصرني أو اشف مريضي) هذا هو الشرك الأكبر وهذا يسمونه توسلاً أيضا وهذا من عمل الجاهلية أما الأول فهو بدعة ومن وسائل الشرك (قيل له وقولهم إنما ندعوه لأنه ولي صالح وكل شيء بيد الله وهذا واسطة) ، قال : هذا عمل المشركين الأولين فقولهم :

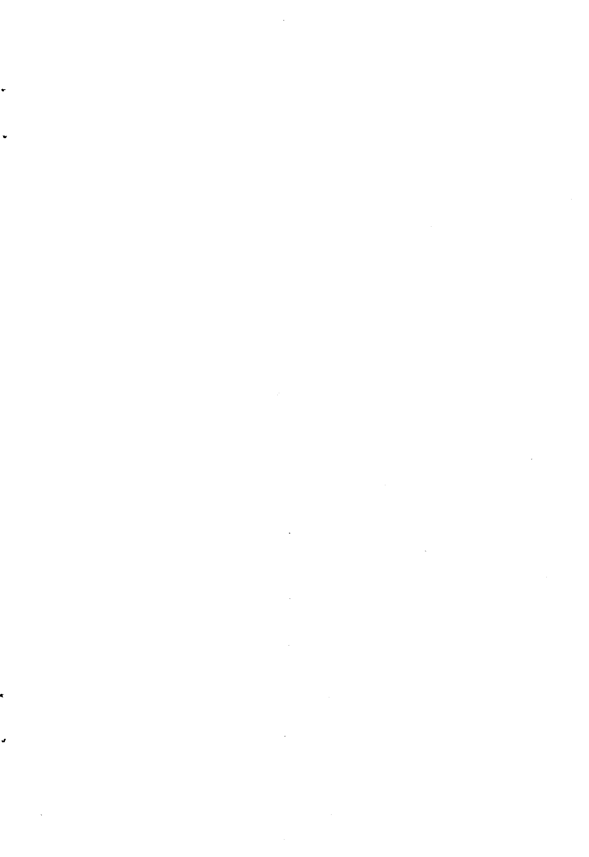
مدد يا بدوي مدد يا حسين هذا جنس عمل أبي جهل وأشباهه لأنهم يقولون « ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفي » «هؤلاء شفعاؤنا عند الله» هذا الدعاء كفر وشرك بالله عز وجل ، لكن اختلف العلماء هل يكفر صاحبه أم ينتظر حتى تقام عليه الحجة وحتى يبين له على قولين: أحدهما أن من قال هذا يكون كافراً كفراً أكبر لأن هذا شرك ظاهر لا تخفى أدلته (١) ، والقول الثاني أن هؤلاء قد يدخلون في الجهل وعندهم علماء سوء أضلوهم (٢) ، فلا بدأن يبين لهم الأمر ويوضح لهم الأمر حيث يتضح لهم فإن الله قال «وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا» فإذا وضح لهم الأمر وقال لهم هذا لا يجوز قال الله كذا وقال الرسول كذا . بين لهم الأدلة ثم أصروا على حالهم كفروا بهذا ، وفي كل حال فالفعل نفسه كفر شرك أكبر لكن صاحبه هو محل نظر هل يكفر أم يقال أمره إلى الله ، قد يكون من أهل الفترة لأنه ما بين له الأمر فيكون حكمه حكم أهل الفترات أمره إلى الله عز وجل لأنه بسبب تلبيس الناس عليه من علماء السوء ، وأما من أظهر الحلف بغير الله . بالنبي والكعبة فهذا من الشرك الأصغر ما يقال أنه من الأكبر إلا إذا عرف أنه يعتقد في هذا الشخص المعين ـ الذي حلف به ـ انه يتصرف في الكون ويعلم الغيب وما أشبه ذلك يكون كفرا أكبر . . . والقاعدة أن الحلف بغير الله كفر أصغر ، قد كان الناس يحلفون بآبائهم أول الأمر في مكة والمدينة ثم نهاهم بعد ذلكَ النبي على قال «المتحلفوا بآبائكم» ، الحاصل أنه من الكفر الأصغر والشرك الأصغر ما لم يعتقد أن المحلوف به يستحق التعظيم من الله وأنه يدعى من دون الله أو أن يتصرف في الكون أو ما أشبه ذلك هذا له شأن آخر . كذلك القول بأن

<sup>(</sup>۱) هو كذلك لكن من غلبة الجهل ما اتضحت أدلته لكل أحد ، بل به من الشبهات ما يحسبه أدلة على أن هذا ليس بشرك ، وقد عللوا هذا القول (أي الأول) بأن الأمر ظاهر لا تخفى أدلته ، فليعتبر هذا في حالة عدم الظهور ، وخفاء الأدلة بسبب الجهل أو التلبيس ، إلا من رحم الله كما هو في الأزمنة المتأخرة .

<sup>(</sup>٢) وهذا حال كثير من الناس والبلدان فعدم إكفارهم إلا بعد الحجة هو مذهب من ذكرنا لك ، وإلى القول الأول ذهب الصنعاني وقد ذكرنا مخالفة العلماء له وحكى رجوعه عنه والله أعلم .

فلان في النار أو في الجنة لا يجوز لأن أهل السنة والجماعة يقولون لا نشهد لأحد معين لا بالجنة ولا بالنار إلا من شهد له النبي علي أو جاء في القرآن . . هذا ما عليه أهل السنة والجماعة «قيل له وإن مات على الشرك» قال الله أعلم بحاله ظاهرة الشرك حتى إذا علمنا أنه خرجت روحه على هذا يقال خرجت روحه على الكفر وما ندري ما خرجت روحه عليه قد يكون تاب قبل الموت قد يكون حصل له خير عند الموت رجوع . ندم . الحاصل أن عمله كفر أكبر لكن هو ما نقول أنه في النار ولا نقول أمره إلى الجنة بل نقول أمره إلى الله من جهة عاقبته هل كتب له بسوء أوكتب له بغير سوء . ولا يشهد لأحد معين بالجنة ولا بالنار إلا ما شهد له النبي ﷺ أو جاء به القرأن مثل «تبت يدا أبي لهب» القرآن شهد لأبي لهب بالنار ، والرسول على شهد للعشرة بالجنة وإلا نرجو للمحسن ونخاف على المسيء، المحسن ظاهره الخير فنرجو له الخير ومن ظاهره الشر فنخاف عليه الشر ومن ظاهرُهُ الشرك نقول ظاهره الشرك ولا يصلى عليه ولا يدفن مع المسلمين ، ولكن لا نقول أنه في النار لكن ظاهره الشرك فنعامله معاملة أهل الشرك لا نصلي عليه ، لا ندعو له (١) أما أن نقول أنه في الناريقينا لا ما نشهد له بأنه في النار لأن أهل السنة لا يشهدون بالنار لمعين لا بدليل ، لكن قال بعض السلف أن شهد له الأخيار بالجنة فهو من أهل الجنة وإذا شهد له الأخيار بالنار فهو من أهل النار لحديث «وجبت وجبت» لكن المقدم عند أهل السنة والجماعة أنه لا يشهد لأحد بالجنة ولا بالنار إلا من جاء في النصوص أنه في الجنة أو في النار ، هذا هو الصواب في هذه المسألة والله ولي التوفيق . أ . هـ . (من شريط مسجل) .

<sup>(</sup>١) انظر ص ١٢٢ التعليق رقم (٢) . .



## الشيخ محمد ناصر الدين الألباني

(في رد له على شخص افترى عليه بأنه يقول من اتبع أحد المذاهب الأربعة فهو مشرك) قال : كثيرون من المسلمين اليوم من أهل السنة والجماعة يعيشون بين ظهراني أهل السنة والجماعة ، ومع ذلك فهم لم يفقهوا التوحيد الذي هو أس الإسلام والذي بدونه لا ينفع من يدعي الإسلام شيء من عقائده وأعماله وكل خير يقدمه بين يدي لقاء ربه لأن الله عز وجل يقول ﴿ لئن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين ﴾ ، كثير من جماهير المسلمين اليوم يعيشون بين المسلمين يصومون ويصلون ومع ذلك لم يفقهوا التوحيد الذي هو أس الإسلام كما ذكرنا هل بلغتهم الدعوة ؟ أنا أقول لم يبلغوهم الدعوة ، المفروض أن هؤلاء تبلغهم الدعوة من مشايخهم الذين يتلقون عنهم العلم ، ولكن لا أقول أن هؤلاء (أي المشايخ) ينطبق عليهم الكلام المأثور فاقد الشيء لا يعطيه ، من الذي يقدم التوحيد إلى من كان بحاجة إلى التعرف ؟ من هو العارف والعالم المؤمن بالتوحيد ؟ فهؤلاء المشايخ قسمان : أقولها بصراحة . قسم منهم يعرف التوحيد على حقيقته ولكنه قنع بنفسه وترك الناس وما يعتقدون أما خوفا وإما حرصا على الدنيا أو على الجاه أو منصب أو وظيفة أو ما شابه ذلك ، ومنهم من يصدق عليهم قول الله تبارك وتعالى ﴿ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ فهؤلاء يقال فيهم فاقد الشيء لا يعطيه ، فعامة المسلمين اليوم الذين نسمع منهم الشرك وهو يدخل المسجد الذي بني لعبادة الله وحده الذي قال ﴿وأن المساجد لله فلا تدعوا كُوا الله أحدا﴾ وهو داخل المسجد تـزل القدم فيقول يا «باز» (لعلـه أحد المدفونين بالأضرحة) أأنت ذاهب مسجد الباز تعبد الباز أم تعبد خالق الباز ورب الباز؟ مسكين هذا لا يعلم لكنه يجهل ومن علمه يجهل أن قوله «أغثني يا باز» هو عبادة للباز من دون الله تبارك وتعالى كلهم يجهلون هذه الحقيقة ولا يعلمون أن دعاء الله هو عبادة له وبالتالي لا يعلمون أن دعاء غير الله هو أيضا عبادة له وإشراك له

مع الله تبارك وتعالى . هذه حقائق لا يعرفها جماهير الناس ذلك لأن دعوة التوحيد مضى عليها زمن طويل دخلها كثير من الشركيات والوثنيات حتى رانت هذه الجراثيم والميكروبات على التوحيد ، حتى صار أكثر الناس مرضى مرضاً هو الموت الحقيقي لأنه مافائدة حياة الإنسان في هذه الدنيا وهو يعيش يعبد غير الله وهو يجهل أنه يعبد غير الله . وليس هذا فقط فهو يدخل المسجد ويكون في المسجد قبر فيأتيه ويطلب منه مايطلب من الله تعالى ، أقول مع هذه الدلالات كلها نحن لانستطيع أن نكفر هؤلاء المسلمين لأنه لم تقم الحجة عليهم ، لأنه ليس هناك دعاة أكفاء سيطروا على جو سوريا مثلاً فضلاً عن بلاد أخرى وبلغت هذه الجماهير دعوة التوحيد خالصة لاشرك فيها . ليس هناك من يسيطرون إنما هناك أفراد قليلون جداً فأصواتهم ضائعة ليس لها تأثير إلا بأفراد يتصلون بهم في مناسبات خاصة أو عامة ، لكنها ليست شاملة هذه عقيدتنا لو وقع الفرد من مناسبات خاصة أو عامة ، لكنها ليست شاملة هذه عقيدتنا لو وقع الفرد من أذا علمنا ذلك نبين له أن هذا هو الكفر وهذا هو الشرك بالله عز وجل فإياك وإياه » أذا علمنا ذلك نبين له أن هذا هو الكفر وهذا هو الشرك بالله عز وجل فإياك وإياه »

#### الشيخ محمد الصالح العثيمين

وهذا ما وصلني كتابة من شيخنا «محمد الصالح العثيمين » حفظه الله \_ إمام المسجد الجامع بعنيزة القصيم، ومفتي هيئة التوعية بالحج \_ سئل حفظه الله عن «حكم الجاهل المخالف للشريعة في المسائل العملية والاعتقادية خاصة مسألة الشرك. عند علماء المسلمين ؟ .

وعما يوجد في كلام أولاد الشيخ محمد بن عبدالوهاب من ذكر العذر بالجهل أحياناً وعدمه أحياناً». فقال حفظه الله « الصواب أن من لم تقم عليه الحجة فهو معذور في حكم الدنيا أما في الآخرة فأمره إلى الله تعالى وأقرب الأقوال أن يتحنوا يوم القيامة بما يريد الله عزوجل ثم يؤولون إلى مايكون عليه أمرهم. أما اختلاف كلام العلماء في ذلك فمحمول على التفريط وعدمه فمن فرط في طلب الحق فهو مقصر ينتقي عنه العذر ومن لم يفرط فليس منه تقصير فهو معذور والله أعلم » أ . ه .

هذا آخر ماأردنا ذكره والله الموفق وسبحانك اللهم وبحمدك نشهد أن لا إله إلا أنت نستغفرك ونتوب إليك . . .

كتبه العبد الفقير السيد بن سعد الدين الغباشي

### الغمرس

| الصفحة                                        | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>o</b>                                      | إقرار سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز للرسالة ومواففته على نشرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| γ                                             | مقدمة المؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٧                                             | بيان عدم الفرق بين مسائل الأصول والفروع في العذر بالجهل وأن هذا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                               | التقسيم هـو قـول المعتزلة نقـلاً عـن الإمام ابـن حزم وشيخ الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| · <b>,                                   </b> | ابن تيمية .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                               | أقوال أئمة السلف والخلف في مسألة العذر بالجهل حتى تقوم الحجة مع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 11                                            | التعليق عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 10                                            | كلام شيخ الإسلام ابن تيمية حول اشتراط قيام الحجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۱                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Yo                                            | كلامه عن التفريق بين النوع والمعين للمسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                               | أمثلة للشبهات التي يلبس بها القبوريون على العوام مما يقتضي عذرهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                               | حتى تقوم عليهم الحجة (وانظر في الرد عليها كتاب الفوائد الجليلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲٩                                            | : ٢٥ المؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۳.                                            | كلام العلامة الشيخ محمد الأمين الشنقيطي في أضواء البيان_رحمه الله-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                               | كلام الإمام ابن القيم في كتاب الروح وكشف تدليس صاحب الجواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۳                                             | المفيد على ابن القيم . للمناه المناه |
|                                               | كلام الإمام ابن حزم في أن من الأعمال مايكون كفراً دون جحد القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣0                                            | وبيان أن هذه المسألة لا علاقة لها بمسألة عذرالجاهلين ولاتعارض بينهما.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| كلامه حول العذر بالجهل وأنه لايشمل اليهود والنصاري وسائر الملل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| الكفرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 37   |
| كلام القاسمي والقاضي أبي بكر بن العربي وبيان أنه في الشرك الأكبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| رداً على صاحب الجواب المفيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٤١   |
| كلام الشوكاني وبيان أنه لايكفر المعين حتى تقوم عليه الحجة ٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٤٣   |
| نقولات كثيرة واضحة كالشمس عن الإمام محمد بن عبدالوهاب فيها أنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| لايكفر الجاهل الذي لم تقم عليه الحجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٥٧   |
| شبهات وردها حول حديث ذات أنواط وكلام عبدالله بن محمد وابنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |
| سليمان المان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٤٩   |
| كلام الشيخ سليمان بن سحمان (وفي الهامش كلام الشيخ البابطين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |
| والشيخ عبدالله بن حسن)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 00   |
| كلام الشيخ عبد اللطيف بن عبدالرحمن آل الشيخ (وكلام الشيخين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |
| حسين وعبدالله ابني محمد)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7.1  |
| كلام القاضي أحمد بن حجر آل بوطامي في كتاب العقائد السلفية مستسم ٦٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 77   |
| كلام الشيخ محمود شكري الألوسي صاحب غاية الأماني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 77   |
| كلام الحافظ الذهبي المستسلم ال | 78   |
| كلام الإمام الشافعي والإمام النووي والحافظ ابن حجر للسلطين المام النووي والحافظ ابن حجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٦٤.  |
| العذر بالجهل أصل قطعي ونقولات عن الإمام الشاطبي والإمام ابن القيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| وغيرهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٦٧ . |
| كيفية إقامة الحجة ومن يقيمها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٧٣   |
| العذر بالحمل من مسائل الأحكام لامن مسائل العقيدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٧٥   |

| ٧٧ | <br>كلام الشيخ عبدالعزيز بن باز     |
|----|-------------------------------------|
| ۸١ | كلام الشيخ محمد ناصر الدين الألباني |
| ۸٣ | كلام الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين.  |
| ۸٥ | <br>الفهرس                          |