# المعالية المعالمة الم

لإبناأي زَمَنِين

الإمام التدُوة الزَّاهدشيخ مُرطبت أبي عَبْرالله مِحمَّدَبْن عَبْراللّه بْن أَبِي رَمِيْين (٣١٤ - ٣٩٩ه)

تحقيق

محمت بمصيطفالهجنز

أبي عالبة حسين بن عكاشة

المجسّلُدَّالرَّالِعِ سِسَبَأَ۔ الطّلَاقُ

النَّاشِرُ الفَّانُوقِ لِلْنَصَّالِ فِلْمُلِكِّ فِلْ النَّشِيرِّيُ

### جميع حقوق الطبع محفوظة للناشر لا يجوز نشر أى جزء من هذا الكتاب أو إعادة

طبعه أو تصويره أو اختزان مادته العلمية بأى صورة دون موافقة كتابية من الناشر.

الفَارُوقُ لِلْأَيْنُ الْفِلْدُ الْفَارُوقُ لِلْأَنْ الْفِلْدُ لِمَا الْفَارُوقُ لِلْفَائِمُ الْفَائِمُ وَالنَّيْمُ مِنْ

خلف ۲۰ ش راتب باشا - حدائق شبرا ت: ۲۰۷۵۲۱ - ۲۰۵۵۸۸۸ القاهرة

اسم الكتاب: تضيير القرآن العزيز

تأليـــف : أبي عبد الله محمد بن عبد الله بن أبي زَمَنين

رقسم الإيداع: ٢٠٠١/١٧٧٧

الترقيم الدولي: 7-70-5704-977

الطبعـــة : الأولى

سنسة النشسر: ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٢م

طباعــة: الفَارُولُ لِلنَّيْ لِلْظِيْبِ لَعُولِيَا لَكُونَ الْمُؤْمِنُ الْمُعْرِينِ الْفَائِنَ الْمُؤْمِنُ



# تفسير سورة سبأ وهي مكية كلها

### ينسب ألله النخن النجين

قوله: ﴿التّحمدُ للّه ﴾ حمد نفسه، وهو أهل الحمْدِ ﴿الذي له ما في السموات وما في الأرض وله الحمد في الآخرة وهو الحكيم ﴾ في أمره أخكم كل شيء ﴿الخبير ﴾ بخلْقه ﴿يعلم ما يلج في الأرض ﴾ من المطر ﴿وما يخرج منها ﴾ من النبات ﴿وما ينزل من السماء ﴾ من المطر وغير ذلك ﴿وما يعرج فيها ﴾ أي: يصعَدُ يعني: ما تصعد به الملائكة ﴿وهو الرحيم الغفور ﴾ لمن آمن.

قال محمدٌ: يقال: عَرَج يعرُجُ إذا صَعِدَ، وعرِجَ - بالكسر - يعرَجُ إذا صار أغرجَ (١).

<sup>(</sup>١) يقال: عَرَج يعرُج عُرُوجًا إذا صعد، فهو عريج. ويقال: عرج يعرَج عَرَجًا وعَرَجانًا؛ أي: كان في رِجُله شيءٌ خِلْقةٌ فجعله يغمز بها، فهو أعرج. لسان العرب، المعجم الوسيط (عرج).

﴿وقال الذين كفروا لا تأتينا الساعة ﴾ القيامة ﴿قل بلى وربي لتأتينكم عالم الغيب ، من قرأها بالرفع رجع إلى قوله: ﴿وهو الرحيم الغفور ﴾ عالِمُ الغيب ، ومن قرأها بالجر: (عالم الغيب) يقول: بلى وربي عالم الغيب، وفيها تقديم (١) والغيبُ في تفسير الحسن في هذا الموضع: ما لم يكن ﴿لا يعزب عنه أي: لا يغيب ﴿مثقال ذرة ﴾ أي: وزن ذرّة يقول: ليعلم ابن آدم أن عمله الذي عليه الثواب والعقاب لا يغيبُ عن الله منه مثقال ذرة ﴿أولئك لهم مغفرة ﴾ لذنوبهم ﴿ورزق كريم ﴾ يعني: الجنة ﴿والذين سعوا ﴾ عملوا ﴿في آياتنا معاجزين ﴾ تفسير الحسن: مسابقين ؛ أي: يظنون أنهم يشبقوننا حتى لا نقدر عليهم فنبعثهم ونعذبهم .

قال محمد: يقال: ما أنت بمعاجزي؛ أي: بمُسابقي، وما أنت بمعجزي؛ أي: بسابقي (٢).

﴿أُولئك لهم عذابٌ من رجزٍ ﴾ والرجز: العذاب؛ أي: لهم عذابٌ من عذابٌ من عذابٍ ﴿أَلِيمِ ﴾ موجع.

﴿ وَبَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ الَّذِى أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ هُوَ الْحَقَّ وَيَهْدِى إِلَىٰ صِرَطِ الْمَنْ وَبَلِي اللَّهِ الْمَنْ وَعُلِي اللَّهِ عَلَى رَجُلٍ اللَّهِ الْمَنْ وَعُلَى اللَّهِ عَلَى رَجُلٍ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُولُولُ اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

 <sup>(</sup>۱) قرأها بالرفع: نافع وابن عامر، وقرأ بالجر: ابن كثير، وأبو عمرو، وعاصم، وقرأ حمزة والكسائي ﴿عَلَّام﴾ ينظر: السبعة (٥٢٦)، البحر (٧/٧٥ – ٢٥٨)، النشر (٢/٩٤٩).
 (٢) لسان العرب (عجز).

وَٱلْأَرْضِ ۚ إِن نَشَأَ نَخْسِفَ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ نُسْقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِنَى ٱلسَّمَآءُ إِنَّ فِي ذَلِك لَاّيَةً لِكُلِّ عَبْدٍ مُّنِيبٍ ﴿ ﴾

﴿ويرى الذين أوتوا العلم﴾ يعني: المؤمنين ﴿الذي أنزل إليك من ربك هو الحق﴾ أي: ويعلمون أن القرآن يهدي ﴿الحق﴾ أي: ويعلمون أن القرآن يهدي ﴿إلى صراط﴾ إلى طريق ﴿العزيز الحميد﴾ المستحمد إلى خلقه .

﴿ وقال الذين كفروا ﴾ قاله بعضهم لبعضٍ ﴿ هل ندُلكم ﴾ ألا ندلكم ﴿ على رجلٍ ﴾ يعنون: محمدًا ﴿ ينبئكم ﴾ يخبركم ﴿ إذا مرْقتم كل ممزق إنكم لفي خلق جديد ﴾ أي: إذا متم وتفرّقت عظامُكم وكانت رُفاتًا أنكم لمبعوثون خلقًا جديدًا - إنكارًا للبعث؟ قال الله: ﴿ بل الذين لا يؤمنون بالآخرة في العذاب في الآخرة ﴿ والضلال ﴾ في (الدين) (١) ﴿ البعيد ﴾ من الهدى ﴿ أفلم يروا إلى ما بين أيديهم ﴾ يعني: وراءهم ﴿ من السماء والأرض إن نشأ نخسف بهم الأرض أو نسقط عليهم كسفًا من السماء ﴾ الكسف: القطعة (٢).

﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُدَ مِنَا فَضَلًا يَنجِبَالُ أَوِي مَعَهُ وَالطَّيْرُ وَأَلَنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ﴿ آنِ آعَلَ سَدِخَتِ وَقَدِّر فِي ٱلسَّرَدِ وَاعْمَلُواْ صَلِاحًا ۚ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ اللَّهِ ﴾ سَدِغَتِ وَقَدِّر فِي ٱلسَّرَدِ وَاعْمَلُواْ صَلِاحًا ۚ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ اللَّهِ ﴾

﴿ ولقد آتينا داود منا فضلًا ﴾ يعني: النبوة ﴿ يا جبالُ أُوّبِي ﴾ قلنا: يا جبال أوبي معه؛ أي: سبحي.

<sup>(</sup>١) في (ر): الدنيا.

 <sup>(</sup>٢) هكذا في الأصل واراً. والصواب: الكِشفة: القطعة. والجمع: كِشف وكِسَف. لسان العرب (كسف).

قال محمدٌ: ذكر ابن قتيبة (١) أنَّ أصل الكلمة من التأويب في السَّفر. قال: وهو أن [يسير] (٢) النهار كله بالتسبيح (٣).

وذكر الزجاج: أن أصل الكلمة من آبَ يئوب؛ إذا رجع، كأنه أراد: سبحي معه ورَجِّعي التسبيح<sup>(٤)</sup>؛ فاللَّه أعلم ما أراد.

﴿والطير﴾ هو كقوله: ﴿وسخرنا مع داود الجبال يسبحن والطير﴾ (٥) أي: وسخرنا له الطير ﴿وألنا له الحديد﴾ ألانه الله له؛ فكان يعمله بلا نار ولا مطرقة بأصابعه الثلاثة ﴿أن اعمل سابغاتٍ وهي الدروع ﴿وقدر في السرد تفسير مجاهد: لا تصغر المسمار وتعظم الحلقة؛ فيسلس، ولا تعظم المسمار وتصغر الحلقة فتنفصم الحلقة (٢).

قال محمدٌ: السابغ: الذي يغطي كل ما تحته حتى [يفضل وذكر] (٧) (ل٢٧٦) لأنها تدل على الموصوف ومعنى السّرد: النّسُجُ، ويقال للحرز أيضًا: سردٌ، ويقال لصانع الدِّرع: سرّاد وزرّادٌ؛ تبدل من السين: الزاي (٨).

<sup>(</sup>١) هو عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (٢١٣ – ٢٧٦ هـ) من أثمة الأدب واللغة، له أدب الكاتب، والمعارف، وعيون الأخبار وغير ذلك.

ينظر ترجمته ومصادرها من الأعلام (٤/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) طمس في الأصل، والمثبت من (ر).

<sup>(</sup>٣) ينظر لسان العرب (أوب)، معانى القرآن للفراء (٢/ ٣٥٥)، البحر (٧/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (أوب)، البيان (٢/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٥) الأنبياء: ٧٩ .

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في تفسيره (٦٨/٢٢) عن مجاهد.

 <sup>(</sup>٧) في كشف المشكلات: (وحذف دروعًا؛ لأنها تدل على الموصوف) ينظر: كشف المشكلات (٢/ ١٠٩٣)، وينظر أيضًا: البحر المحيط (٧/ ٢٦٣)، وإعراب القرآن (٢/ ١٠٥٨)، والبيان (٢/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>۸) ينظر لسان العرب (سرد)، و(زرد).

ولسليمان الربح أي: وسخرنا لسليمان الربح وغدُوها شهرٌ ورواحها شهرٌ قال الحسن: وكان سليمان إذا أراد أن يركب جاءت الربح فوضع سرير مملكته عليها، ووضع الكراسي والمجالس على الربح، وجلس وجوه أصحابه على منازلهم في الدين من الجن والإنس يومئذ، والجن يومئذ ظاهرة للإنس يَحُجُون جميعًا ويصلون جميعًا، والطير ترفرف على رأسه ورءوسهم، والشياطين حَرسُه لا يتركون أحدًا يتقدَّم بين يديه ﴿وأسلنا له عين القطر يعني: الصُفر؛ في تفسير مجاهد سالت له مثل الماء ﴿ومن الجن من يعمل بين يديه بإذن ربه وعني: السُخرة التي سخرها الله له ﴿ومن يزغ منهم عن أمرنا ويعني: عن طاعة الله وعبادته ﴿ فندقه من عذاب السعير في الآخرة أيعملون له ما يشاء من محاريب يعني: المساجد والقصور؛ في تفسير الكُلْبي.

قال محمدٌ: يقال لأشرف موضع في الدار أو في البيت: محراب(١).

<sup>(</sup>١) والجمع: محاريب. لسان العرب (حرب).

قوله: ﴿وتماثيل﴾ يعني: صورًا من نحاس.

قال الحسن: ولم تكن الصور يومئذ محرَّمة ﴿وجفانِ كالجوابي(١) ﴾ يعني: صحافًا كالحياض.

قال محمد: الجوابي جمع: جابية.

﴿وقدور راسيات﴾ أي: ثابتاتٌ في الأرض عظام لا تحوَّل عن أماكنها ﴿اعملوا آل داود شكرًا﴾ أي: توحيدًا. قال بعضهم: لما نزلت لم يزل إنسانٌ منهم قائمًا يصلى.

قال: ﴿وقليلٌ من عبادي الشكور﴾ أي: أقل الناس المؤمن ﴿فلما قضينا﴾ أنزلنا ﴿ عليه الموت ما دلهم على موته إلا دابة الأرض﴾ وهي الأرضة؛ في تفسير مجاهد ﴿تأكل منساته﴾ أي: عصاه.

قال محمد: وأصل الكلمة من قولك: نسأت الدّابة؛ إذا سُقْتَهَا، فقيل للعصاة: مِنْسَأَةٌ(٢).

وأنشد بعضهم:

إذا دببت على المنساة من كبر فقد تباعد منك اللَّهُو والْغزلُ<sup>(٣)</sup> وفيه لغةً أخرى ﴿تأكل منسأته﴾ مهموزة (٤).

<sup>(</sup>١) أثبت الياء وصلًا أبو عمرو وورش، وانفرد الحنبلي عن عيسى بن وردان بذلك، وأثبتها في الحالين ابن كثير ويعقوب، النشر (٢/ ٣٥١).

 <sup>(</sup>۲) يقال: منشأة بالهمزة وهي لغة تميم، و(منساة) بدون الهمز؛ وهي لغة الحجاز. ينظر لسان العرب (نسأ)، الدر المصون (٥/ ٤٣٥ – ٤٣٦).

 <sup>(</sup>٣) البيت من بحر البسيط، ويروى: فقد تباعد عنك . . .
 ينظر: المحتسب (٢/١٨٧)، البحر المحيط (٧/٢٥٥)، معاني القرآن للفراء (٢/٣٥٦).

 <sup>(</sup>٤) قرأ بهمزة ساكنة ابن عامر في رواية عنه، وبألف محضة نافع وأبو عمرو، وبهمزة مفتوحة الباقون. ينظر: السبعة (٥٢٧)، البحر (٧/ ٢٦٧)، النشر (٣٤٩/٢ – ٣٥٠).

قال يحيى: مكث سليمان حولًا وهو متوكئ على عصاه لا يعلمون أنه مات. وذلك أن الشياطين كانت تزعم للإنس أنهم يعلمون الغيب، فكانوا يعملون له حولًا لا يعلمون أنه مات.

قال: ﴿فلما حرَّ سليمان؛ أي: سقط ﴿تبيَّنتِ الجن ﴾ للإنس ﴿أَن لو كانوا يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين، يعني: الأعمال [التي](١) سخرهم فيها.

﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَا فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةً جَنَّتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالًا كُلُوا مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَآشَكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ لَمِنِينَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ ﴿ فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ وَيَدَّلْنَهُم بِمَنْتَنِهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أُكُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلِ وَشَيْءٍ مِن سِدْرٍ قَلِسِلِ ﴿ وَاللَّهُ جَزَيْنَاهُم بِمَا كَفَرُوا ۗ وَمَلَ نُجَزِى إِلَّا ٱلْكَفُورَ ۞ ﴾

﴿لقد كان لسبإ في مساكنهم (٢) آية ﴾ أي: لقد تبيّن لأهل سبإ؛ كقوله: ﴿واسأل القرية﴾(٣) أي: أهل القرية.

قال محمدٌ: قد مضى القول في (سبإ) في تفسير سورة النمل، واختلاف القراءة فيه، والتأويل(٤).

قال يحيى: ثم أخبر بتلك الآية؛ فقال: ﴿جنتان عن يمين وشمال﴾ جنة

<sup>(</sup>١) في الأصل: الذي. والمثبت من «ر».

<sup>(</sup>٢) وهي قراءة: نافع وعاصم وأبي عمرو، وابن كثير، وابن عامر. وقرأ حمزة وحفص: ﴿مُسْكَنهم﴾ بسكون السين وفتح الكاف على الإفراد، وقرأ الكسائي: ﴿مشكِنهم﴾ بسكون السين وكسر الكاف. ينظر: السّبعة (٥٢٥)، البحر (٧/ ٢٦٩)، النَّشر (٢/ ٣٥٠) .

<sup>(</sup>٤) وذلك عند قوله تعالى: ﴿وجئتك من سبإٍ بنبإٍ يقين﴾ [النمل: ٢٢] وينظر: السبعة (٤٨٠ ، ٥٢٨)، النشر (٢/ ٣٣٧)، التيسير (١٦٧).

عن يمين، وجنّة عن شمال ﴿بلدةٌ طيبة ورب غفورٌ﴾ لمن آمن.

قال محمدٌ: ﴿جنتان﴾ بدلٌ من ﴿آية﴾ و ﴿ربّ غفورٌ﴾ مرفوعٌ على معنى و اللّهُ ربّ غفورٌ.

﴿ فَأَعْرَضُوا ﴾ عما جاءت به الرسُلُ ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهُمْ سَيْلُ الْعَرَمُ ﴾ والْعَرِمُ: الجَسْرُ يُحبَسُ به الماء ، وكان سدًّا قد جعل في موضعٍ من الوادي [تجتمع] (١) فيه المياه .

قال مجاهد: إن ذلك السيل الذي أرسَلَ اللَّه عليهم من العرم ماء أخمَر، أتى اللَّه به من حيث شاء، وهو شقّ السّد وهدَمَه. وحفر بطن الوادي عن الجنتين؛ فارتفعتا وغارَ عنهما الماء فيبستا قال: ﴿وبدلناهم بجنتيهم جنتين ذواتي أكل﴾ أي: ثمرة ﴿خمطِ﴾ وهو الأرَاكُ(٢) ﴿وأثلِ﴾.

قال محمدٌ: والأثل شبيه (٣) بالطّرفاء، واختلف أهل اللغة في مد الطّرفاء وقصره، وأكثرهم على المد<sup>(٤)</sup>.

﴿ذَلُكُ جَزِينَاهُم بِمَا كَفُرُوا وَهُلُ نَجَازِي﴾ أي: نعاقبُ ﴿إِلَّا الْكَفُورِ﴾.

قال محمدٌ: قيل معنى المجازاة ها هنا: أنه لا يغفر له، وإنما المغفرة لأهل الإيمان.

﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَـٰرَكَنَا فِيهَا قُرَى ظَلِهِـرَةً وَقَدَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّنَيْرُ سِيرُوا

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل، والمثبت من (ر١).

<sup>(</sup>٢) أي: شجر المسواك. المعجم الوسيط (أرك).

<sup>(</sup>٣) في المعجم الوسيط (أثل): الأثل: شجر من الفصيلة الطرفاوية، طويل، مستقيم يعمّر، كثير الأغصان، دقيق الورق. والواحدة أثلة. ينظر مادة (أثل).

<sup>(</sup>٤) ينظر ذلك من لسان العرب، القاموس المحيط (طرف).

فِيهَا لَبَالِيَ وَأَيَّامًا ءَامِنِينَ ﴿ فَقَالُواْ رَبَّنَا بَنعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَهُمْ أَخُودِ وَإِنَّا فَاللَّهُمْ أَخُودِ وَإِنَّا فَي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُودٍ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُودٍ ﴿ إِنِّ ﴾

﴿وجعلنا بينهم﴾ أي: وكنا جعلنا بينهم ﴿وبين القرى التي باركنا فيها﴾ يعني: أرض الشام ﴿وَرَى ظاهرة﴾ أي: متصلة؛ ينظر بعضها إلى بعض ﴿وقدرنا فيها السير﴾ (ل٢٧٧) تفسير الكلبي: يعني المقيل والمبيت ﴿سيروا فيها ليالي وأيامًا آمنين﴾ كانوا يسيرون مسيرة أربعة أشهر في أمان لا يحرك بعضهم بعضًا، ولو لقي الرجلُ قاتِلَ أبيه لم يحركه ﴿فقالوا ربنا باعد بين أسفارنا﴾ قال الحسن: ملوا النعمة؛ كما ملّت بنو إسرائيل المنَّ والسَّلوى. قال الله: ﴿وظلموا أنفسهم﴾ بشركهم ﴿فجعلناهم أحاديث﴾ لمَن بعدهم ﴿ومزقناهم كل ممزقٍ ﴾ أي: بدَّذنا عظامهم وأوصالهم [فأكلهم](١) التُرابُ.

قال محمدٌ: وقد قيل في قوله: ﴿ومزّقناهم كلّ ممزّق﴾ أي: مزّقناهم في البلاد؛ لأنهم لما أذهب الله جنتيهم وغرق مكانهم تبدّدُوا في البلاد؛ فصارت العرب تتمثل بهم في الفرقة فتقول: تفرّقوا أيدي سبأ، وأيادي سبأ؛ إذا أخذوا في وجوهٍ مختلفة (٢).

﴿إِنْ فِي ذَلَكَ لَآيَاتَ لَكُلَ صَبَّارَ﴾ على أمر الله ﴿شَكُورٍ﴾ لنعمة الله وهو المؤمن.

﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظُنَّمُ فَأَتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ مِن سُلْطَنَنِ إِلَا لِنَعْلَمَ مَن بُؤْمِنُ بِٱلْآخِرَةِ مِتَنْ هُوَ مِنْهَا فِي شَاتِيٍّ وَرَبُّكِ عَلَى كُلِّي شَيْءٍ

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل، والمثبت من ﴿ر).

<sup>(</sup>٢) ينظر لسان العرب، القاموس المحيط (سبأ).

حَفِيظٌ ﴿ مَا أَدْعُوا الَّذِيبَ زَعَمْتُم مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْمَالَ ذَرَّةِ فِ السَّمَنَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَمُمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِهِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرِ ﴿

﴿ ولقد صدق عليهم إبليسُ ظنه ﴾ يعني: جميع المشركين ﴿ فَاتَبَعُوهُ إِلاَ فَرِيقًا مِن المؤمنين ﴾ قال بعضهم: قال إبليس: خُلِقتُ مِن نارٍ وخُلِقَ آدم من طينٍ، والنار تأكل الطين! فلذلك ظن أنه سيضل عامتهم (١).

قَالَ محمدٌ: ومن قرأ: ﴿صَدَقَ﴾ بالتخفيف<sup>(٢)</sup> نصبَ الظنَّ مصْدَرًا على معنى: صَدَقَ عليهم إبليسُ ظنًا ظنَّه (٣)، وصدق في ظنه.

﴿ وما كان له عليهم من سلطانِ ﴾ هو كقوله: ﴿ فإنكم وما تعبدون ما أنتم عليه بفاتنين ﴾ يقول: لستم بمضلي أحد ﴿ إلا من هو صال الجحيم ﴾ (٤).

قوله: ﴿إِلا لنعلم من يؤمن بالآخرة﴾ وهذا علم الفعال ﴿ممن هو منها في شكِ ﴾ وإنما جحد المشركون الآخرة ظنًا منهم وشكًا ﴿وربك على كل شيءِ حفيظ ﴾ حتى يجازيهم في الآخرة.

﴿ وما لهم فيهما ﴾ يعني: السموات والأرض ﴿ من شرك ﴾ أي: ما خلقوا شيئًا مما فيهما ﴿ وما له منهم ﴾ أي: وما لله من أوثانهم ﴿ من ظهير ﴾ أي: عوين .

﴿ وَلَا نَنَفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندُهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَمْ حَتَّى إِذَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُوا مَاذَا قَالَ

<sup>(</sup>١) هناك حاشية على الأصل قدر سطر من قول يحيى غير واضحة.

 <sup>(</sup>۲) وهي قراءة نافع، وأبي عمرو، وابن كثير، وابن عامر. ينظر: السبعة (۲۹ه)، البحر (۷/ ۲۷۳)، النشه (۲/ ۳۰۰).

<sup>(</sup>٢) ينظر إعراب القرآن (٢/ ٦٦٩)، البحر (٧/ ٢٧٣)، معاني القرآن للفراء (٢/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>٤) الصافات: ١٦١ - ١٦٣ .

رَيُّكُمْ ۚ قَالُواْ ٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْعَالَىٰ ٱلْكِيرُ ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِن ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ ۚ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَالِ مَبِينٍ ﴾

﴿ولا تنفع الشفاعة عنده ﴾ عند الله ﴿إلا لمن أذن له ﴾ أي: لا يشفع الشافعون إلا للمؤمنين.

﴿حتى إذا فزع عن قلوبهم. . . ﴾ الآية.

قال يحيى: إن أهل السموات لم يسمعوا الوخي فيما بين عيسى ومحمد؟ فلما بعث الله جبريل بالوحي إلى محمد سمع أهل السموات صوت الوحي مثل جر السلاسِل على الصخور – أو الصَّفا – فصعق أهل السموات مخافة أن تقوم الساعة، فلما فرغ من الوحي، وانحذر جبريل جعل كلما يمُرُّ بأهل سماء فزع عن قلوبهم – يعني: خُلي عنها – فسأل بعضهم بعضًا – يسأل أهل كل سماء الذين فوقهم إذا خُلي عن قلوبهم ماذا قال ربكم؟ فيقولون الحق؛ أي: هو الحق – يعنون: الوحي.

قال محمدٌ: وقيل: إن تأويل ﴿فزع عن قلوبهم﴾ أي: كشف الله الفزع عن قلوبهم.

﴿ وإنا أو إياكم لعلى هدّى أو في ضلالٍ مبين ﴾ بيّن، وهي كلمة عربية ؛ يقول الرجل لصاحبه: إنَّ أحدنا لصادق - يعني: نفسه - وكقوله: إنّ أحدنا لكاذبٍ ؛ يعني: صاحبه (١) - أي: نحن على الهدى وأنتم في ضلالٍ مبين، وكان هذا بمكة وأمْرُ المسلمين يومئذٍ ضعيفٌ.

﴿ قُل لَّا تُسْتَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسْتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ

<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط (٧/ ٢٨٠)، الدر المصون (٥/ ٤٤٣).

يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْفَشَاحُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ قُلْ أَرُونِ ٱلَّذِينَ ٱلْحَفْتُم بِهِ شَرَكَآءً كَلَّ بَلْ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْمَذِيزُ ٱلْحَرِكِمُ ﴿ ﴾

﴿قل لا تُسألون عما أجرَّمنا ولا نُسأل عما تعملون﴾ كقوله: ﴿قل إن افتريته فعليّ إجرامي وأنا بريءٌ مما تجرمون﴾(١) ﴿ثم يفتح بيننا بالحق﴾ أي: يقضي ﴿وهو الفتاح﴾ القاضي ﴿العليم﴾ بخلقه.

﴿قل أروني الذين ألحقتم به شركاء ﴾ أي: جعلتموهم شركاء ؛ فعبدتموهم، يقول: أروني ما نفعوكم وأجابوكم به! كلًا لستم بالذين تأتون بما نفعوكم وأجابوكم به إذ كنتم تدعونهم ؛ أي: أنهم لم ينفعوكم ولم يجيبوكم، ثم استأنف الكلام ؛ فقال: ﴿كلَّا بل هو اللّه العزيز الحكيم ﴾ أي: هو الذي لا شريك له ولا ينفع إلا هو .

﴿ وَمَا آرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَبَدِيرًا وَلَكِنَ آَكُمْ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ فَي وَيَقُولُونَ مَنَى هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ قُل لَكُمْ مِيعَادُ يَوْمِ لَا شَتَقْدِمُونَ فَي وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَن نُوْمِنَ بِهَذَا الْقُرْءَانِ مَنْ مَعْدُولَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللللللَّهُ الللللللْمُ اللَّهُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ الللللللللْمُولُ اللللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللللللْمُ الللللللللْمُ اللللل

﴿ وما أرسلناك إلا كافة للناس ﴾ يعني: جماعة الإنس وإلى جماعة الجن ﴿ بشيرًا ﴾ بالجنة ﴿ ونذيرًا ﴾ من النار ﴿ ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ أنهم مبعوثون ومجازون.

<sup>(</sup>١) هود: ٣٥.

﴿وقال الذين كفروا لن نؤمن﴾ لن نصدق ﴿بهذا القرآن ولا بالذي بين يديه﴾ يعنون: التوراة والإنجيل.

﴿ولو ترى إذ الظالمون﴾ أي: المشركون ﴿موقوفون عند ربهم﴾ يوم القيامة ﴿يقول الذين استكبروا﴾ وهم السفلة (ل٢٧٨) ﴿للذين استكبروا﴾ وهم الرؤساء.

﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا لِلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا آنَعَنُ صَدَدْنَكُورْ عَنِ ٱلْمُدَىٰ بَعْدَ إِذْ جَآءً كُو بَلَ كُنتُم تَجْرِمِينَ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا بَلْ مَكُرُ ٱلْيَلِ وَالنَّهَارِ إِذَ تَأْمُرُونَنَا آنَ نَكْفُر بَاللَّهِ وَجَعَلَىٰ ٱللَّهُ أَندَادًا وَأَسَرُوا ٱلنَّدَامُةَ لَمّا رَأُوا ٱلْعَذَابَ وَجَعَلْنَا ٱلأَغْلَلَلُ تَأْمُرُونَنَا أَن نَكْفُر بَاللَّهِ وَجَعَلَىٰ اللَّهُ أَندَادًا وَأَسَرُوا ٱلنَّدَامُةَ لَمّا رَأُوا ٱلْعَذَابَ وَجَعَلْنَا ٱلأَغْلَلُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَنْ اللَّهِ عَلَيْ وَاللَّهُ عَنْ اللَّهِ عَلَىٰ مُثَوّفُوهَا إِنّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَلَوْنَ ﴿ وَقَالُوا خَنْ ٱلْسَلَّمَ اللَّهِ وَاللَّهُ الرَّانِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ ا

﴿بل مكر الليل والنهار﴾ أي: بل قولكم لنا بالليل والنهار ﴿إِذْ تأمروننا أَنْ نَكُفُر بِاللَّهُ وَنَجْعُلُ لَهُ أَنْدَادًا﴾ يعني: أوثانهم عدلوها باللَّه فعبدوها دونه ﴿وما أرسلنا في قريةٍ من نذيرٍ إلا قال مترفوها ﴾ يعني: أهل السُّعَة والنعْمة ﴿قل إِن ربي يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر ﴾ أي: يقتر ﴿ولكن أكثر الناس ﴾ يعني: جماعة المشركين ﴿لا يعلمون ﴾.

﴿ وَمَا ۚ أَمَوْلُكُمْ وَلَا ۚ أَوَلَنَدُكُم بِالَّتِي تَقَرَبُكُمْ عِندَنَا زُلْفَيْ إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلْلِحًا فَأُولَئِهِكَ أَمْوَنَ إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلْلِحًا فَأُولَئِهِكَ لَمُمْ جَزَلَهُ ٱلضِّيونَ فِي مَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَنِتِ ءَامِنُونَ ﴿ وَالَّذِينَ بَسْعَوْنَ فِي ءَاينَتِنَا

مُعَنجِزِينَ أَوْلَتَهِكَ فِي ٱلْعَذَابِ مُحْضَرُونَ ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِسَادِهِ. وَيَقْدِرُ لَهُمُّ وَمَا أَنفَقْتُم مِن شَيْءٍ فَهُوَ يُغْلِفُهُمْ وَهُوَ خَايْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾

﴿ وما أموالكم ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفى ﴾ الزلفى: القربة (١) ﴿ إلا من آمن ﴾ أي: ليس القربة عندنا إلا لمن آمن وعمل صالحًا ﴿ فأولئك لهم جزاءُ الضعف ﴾ يعني: تضعيف الحسنات؛ كقوله: ﴿ من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها ﴾ (٢) ثم نزل بعد ذلك بالمدينة: ﴿ مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبتت سبع سنابل ... ﴾ (٣) الآية .

﴿والذين يسعون﴾ يعملون ﴿في آياتنا معاجزين﴾ أي: يظنون أنهم يسبقوننا حتى لا نقدر عليهم فنعذبهم ﴿فأولئك في العذاب محضرون﴾ مُدْخَلُون ﴿وما أَنفقتم من شيءٍ ﴾ أي: في طاعة الله ﴿فهو يخلفه ﴾ تفسير السُّدي: ﴿فهو يخلفه ﴾؛ يعني: في الآخرة؛ أي: يعوضهم به الجنة.

﴿ وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَتَنِكَةِ أَهَا وُلَا إِيَّاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ وَيَوْمَ عَيْمَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

﴿ ويوم نحشرهم جميعًا ﴾ يعني: المشركين وما عبدوا ﴿ ثم نقول (٤)

<sup>(</sup>١) وهي أيضًا القربي. لسان العرب (قرب).

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٦٠.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٦١ .

<sup>(</sup>٤) قرأ يعقوب وحفص (يحشرهم ثم يقول) بالياء فيهما، وقرأ الباقون (نحشرهم ثم نقول) بالنون فيهما. النشر (٢/ ٣٥١) إتحاف الفضلاء (٤٦١).

للملائكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون ويجمع الله يوم القيامة بين الملائكة ومَن عبدها، فيقول للملائكة: أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون على الاستفهام وهو أعلم بذلك منهم ﴿قالوا﴾ قالت الملائكة: ﴿سبحانك ﴾ ينزّهون الله عما قال المشركون.

وأنت ولينا من دونهم أي: أنا لم نكن نواليهم على عبادتهم إيانًا وبل كانوا يعبدون الجن الشياطين هي التي دعتهم إلى عبادتنا؛ فهم بطاعتهم الشياطين عابدون لهم وبل أكثرهم يعني: جماعة المشركين وبهم أي: بالشياطين ومؤمنون مصدقون بما وسوسوا إليهم بعبادة من عبدوا؛ فعبدوهم ونقول للذين ظلموا أشركوا وذوقوا عذاب النار التي كنتم بها تكذبون وهم جميعًا قرناء في النار: الشياطين، ومن أضلوا؛ يلعن بعضهم بعضًا، ويتبرأ بعضهم من بعض .

﴿ وَإِذَا نُتَكَ عَلَيْهِمْ اَلِنَتَنَا يَتِنَتِ قَالُواْ مَا هَلَا آ إِلَّا رَجُلٌّ يُرِيدُ أَن يَصُدَّكُمْ عَنَا كَانَ يَعْبُدُ اَبِمَآؤُكُمْ وَقَالُواْ مَا هَلَا آ إِلَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

﴿ وما آتيناهم من كتب يدرسونها ﴾ أي: يقرءونها بما هم عليه من الشرك ﴿ وكذب الذين من قبلهم ﴾ من قبل قومك يا محمد؛ يعني: من أَهْلَك من الأمم السالفة.

﴿ وما بلغوا معشار ﴾ ما بلغ هؤلاء معشار؛ أي: عشر ﴿ ما آتيناهم ﴾ من الدنيا؛ يعني: الأمم السالفة.

﴿ فَكِيفَ كَانَ نَكِيرِي (١) ﴾ عقابي؛ أيْ: كان شديدًا؛ يحذرهم أن ينزل بهم ما نزل بهم .

قال محمد: (نكير) المعنى: نكيرى، وحُذِفت الياء؛ لأنه آخر آية (٢).

﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَحِدَةً أَن تَقُومُواْ بِلَّهِ مَثْنَى وَفُرَدَى ثُمَّ لَنَفَكُرُواْ مَا بِصَاحِبِكُمْ مِن جَنَةً إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ ﴿ قَلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرِ فَهُو مِن جِنَةً إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ ﴿ قَالُ اَنْ رَقِي قَلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرِ فَهُو كَانُمُ الْفُيُوبِ لَكُمْ إِنَّ أَيْنَ مَن اللّهُ وَهُو عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴿ قَلْ إِنْ رَقِي يَقْذِفُ بِاللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَهُو عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴿ قَالُ إِن ضَلَاتُ فَإِنَّا أَضِلُ عَلَى نَفْسِى وَإِن اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَل

﴿قُلُ إِنَّمَا أَعَظَكُمْ بُواحِدَة﴾ بـ (لا إِله إِلا الله) يقوله للمشركين ﴿أَنْ تَقُومُوا للّهُ مثنى وفرادى﴾ أي: واحدًا واحدًا، أو اثنين اثنين ﴿ثم تتفكروا ما بصاحبكم من جنةٍ أي: ما بمحمد من جنون ﴿إِنْ هُو إِلاْ نَذَيرٌ لَكُمْ بَينَ يَدَيْ عَذَابِ شَدِيدٍ ﴾.

قال محمدٌ: المعنى: ينذركم أنكم إن عصيتم لقيتم عذابًا شديدًا.

﴿قل ما سألتكم من أجرٍ ﴾ أي: الذي سألتكم من أجرٍ ﴿فهو لكم إن أجرى ﴾ ثوابي ﴿إلا على الله ﴾ ﴿قل إن ربي يقذف بالحق ﴾ أي: ينزل الوحي ﴿علام الغيوب ﴾ غيب السماء: ما ينزل منها من المطر وغيره، وغيب الأرض ما يخرج منها من النبات وغيره.

<sup>(</sup>١) أثبت الياء في الوصل ورش، وفي الحالين يعقوب. النشر (٢/ ٣٥١).

 <sup>(</sup>۲) ورويت القرآءة (نكيري) بإثبات الياء وصلاً عن ورش، وإثباتها وصلاً ووقفًا عن يعقوب.
 ينظر: إتحاف الفضلاء (٣٦٠)، التيسير (١٨٦)، النشر (٢/ ٣٥١).
 وينظر التوجيه النحوي من: البحر (٧/ ٢٩٠)، البيان (٢/ ٢٨٢)، مجمع البيان (٤/ ٣٩٥).

قال محمدٌ: من قرأ ﴿علامُ الغيوب﴾ بالرفع (١)، فعلى معنى: هو علام الغيوب (٢).

﴿قل جاء الحق وما يبدئ الباطل﴾ [يعني: إبليس] (٣) ﴿وما يعيد﴾ أي: ما يخلق أحدًا ولا يبعثه ﴿قل إن ضللتُ فإنما أضل على نفسي وإن اهتديت. . . ﴾ الآية؛ أي: أنكم أنتم الضالون، وأنا على الهدى.

﴿ ولو ترى إذ فزعوا ﴾ تفسير الحسن: يعني النفخة الأولى التي يُهْلَكُ بها كفار آخر هذه الأمة ﴿ فلا فوت ﴾ أي: لا يفوت أحدٌ منهم دون أن يهلك بالعذاب ﴿ وأُخِذُوا من مكان قريب ﴾ يعني: النفخة الآخرة. قال الحسن: وأي شيء أقرب من أن [كانوا] (٤) في بطن الأرض فإذا هم على ظهورها.

قال محمدٌ: قيل: من مكان قريب: قريب على الله يعني: القبور .

(ل ٢٧٩) وهو معنى ما ذهب إليه الحسن ﴿وقالوا آمنا به وأنى لهم التناوش من مكان بعيد﴾ يعني: الآخرة، والتناوش: التناول، قال الحسن يعني: وأنى

<sup>(</sup>۱) وهي قراءة العامّة، وروي عن زيد بن علي، وابن أبي عبلة، وأبي حيوة القراءة بنصبها. ينظر: البحر (٧/ ٢٩٢) جامع القرطبي (١٤/ ٣١٣) الإعراب للنحاس (٢/ ٦٨٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر الدر المصون (٥/ ٤٥٣)، وفيه تفصيل نحوي واسع.

<sup>(</sup>٣) سقط من الأصل، والمثبت من ﴿ر٠).

<sup>(</sup>٤) طمس في الأصل، والمثبت من ﴿ر٠.

لهم الإيمان.

قال محمد: المعنى: وأنى لهم تناول ما أرادوا من التوبة؛ أي: إدراكه من مكان بعيد من الموضع الذي تقبل فيه التؤبة، وهو معنى قول الحسن، والتناوش يُهْمزُ ولا يُهمزُ يقال: نشتُ ونَأَشْتُ (١).

﴿ ويقذفون بالغيب من مكان بعيد ﴾ كذبوا [بالبعث] (٢) وهو اليوم عندهم بعيد؛ لأنهم لا يقرون به .

﴿وحيل بينهم وبين ما يشتهون﴾ تفسير بعضهم: ما يشتهون من الإيمان، ولا يقبل منهم عند ذلك.

﴿ كما فُعِل بأشياعهم من قبل ﴾ يعني: من كان على دينهم - الشرك - لمّا كذبوا رسلهم جاءهم العذاب، فآمنوا عند ذلك؛ فلم يقبل منهم ﴿ إنهم كانوا ﴾ قبل أن يجيئهم العذاب ﴿ في شكِ مريب ﴾ من الريبة؛ وذلك أنّ جحودهم بالقيامة، وبأن العذاب لا يأتيهم؛ إنما ذلك ظن منهم [وشك ليس] (٢) عندهم فيه علمٌ.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) يقال: نَأْشُ يَنْأَشُ نَاشًا، ويقال: تناءش وتناوش. لسان العرب (نأش).

<sup>(</sup>٢) سقط من الأصل، والمثبت من قره.

## نفسيـــر ســـورة المـــلائكـــــة<sup>(١)</sup> وهي مكتةٌ كلها

### ينسب ألله النخي النجين

﴿ اَلْحَمَدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلَتَئِكَةِ رُسُلًا أُوْلِيَّ اَجْنِحَةِ مَّفَىٰ وَلُلَثَ وَرُبَئَعُ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَآءُ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ ﴿ إِنَّ مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا أَوْمَا يُمْسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُو ٱلْعَزِيْزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ ﴾

قوله: ﴿الحمد للّه﴾ حمد نفسه، وهو أهل الحمد ﴿فاطر﴾ خالق ﴿السموات والأرض جاعل الملائكة رسلاً﴾ جعل من شاء منهم لرسالته إلى الأنبياء ﴿أُولِي﴾ ذوي ﴿أجنحة مثنى وثلاث ورباع﴾ تفسير قتادة: منهم من له جناحان، ومنهم من له ثلاثة أجنحة، ومنهم من له أربعة أجنحة.

قال محمد: (وثلاث ورباع) في موضع خفض، وكذلك (مثنى) إلا أنه فتح ثلاث ورباع؛ لأنه لا ينصرف لعلّتين: إحداهما: أنه معدول عن ثلاثة ثلاثة، وأربعة أربعة، واثنين اثنين، فهذه علّة، والثانية: أن عذله وقع في حال النكرة (٢).

﴿ يزيد في الخلق ما يشاء ﴾ تفسير الحسن: يزيد في أجنحة الملائكة ما يشاء ﴿ ما يفتح اللَّه للناس ﴿ من رحمة ﴾ من الخير والرزق ﴿ فلا مُمسك لها ﴾ أي: لا أحد يستطيع أن يمسك ما يقسم من

<sup>(</sup>١) أي: سورة فاطر.

<sup>(</sup>٢) ينظر التفصيل في ذلك من البحر (٧/ ٢٩٨)، إعراب القرآن (٢/ ٦٨٣)، البيان (٢/ ٢٨٥).

رحمة ﴿وما يمسك فلا مرسل له من بعده ﴾ يعني: نفسه، تبارك اسمه.

قال محمد: ﴿يفتح﴾ في موضع جزّم على معنى الشرط والجزاء، وجواب الجزاء ﴿فلا ممسك لها﴾(١).

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱذَكُرُواْ يَعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَا إِلَاهَ إِلَّا هُوَ فَأَفَّ تُؤْفَكُون ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِبَتْ رُسُلُ مِّن فَبْلِكَ وَإِلَى ٱللَهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴾

﴿يا أيها النَّاسِ اذكروا نعمة اللَّه عليكم هل من خالقٍ غير اللَّه يرزقكم من السماء والأرض للله يعني: ما ينزل من السماء من المطر، وما ينبت في الأرض من النبات ﴿لا إله إلا هو للمشركين يحتج به عليهم، وهو استفهام؛ أي: لا خالق ولا رازق غيره، وأنتم تقرون بذلك وتعبدون من دونه الآلهة!

قال محمدٌ: تقرأ ﴿غير﴾ بالرفع والكسر؛ فمن قرأ بالرفع فعلى معنى: هل خالقٌ غيرُ اللَّه وتكون ﴿من﴾ مؤكدة، ومن كسر جعله صفة للخالق<sup>(٢)</sup>.

﴿ فَأَنَى تَوْفَكُونَ ﴾ يقول: فكيف تُصرف عقولكم فتعبدون غير اللَّه؟! ﴿ وَإِنْ يَكَذَبُوكَ فَقَدَ كُذَبِتَ رَسَلٌ مِن قَبَلُك ﴾ يعزيه بذلك، ويأمُره بالصَّبْرِ.

<sup>(</sup>١) ينظر الدر المصون (٥/ ٤٥٨).

<sup>(</sup>۲) قرأ حمزة والكسائي بالجر، وقرأ الباقون بالرفع. ينظر: البحر (۷/ ۳۰۰)، التيسير (۱۸۲)، النشر (۲/ ۳۰۱)، الدر المصون (٥/ ٤٥٨ – النشر (۲/ ۳۰۱)، الدر المصون (٥/ ٤٥٨ – ٤٥٨).

كَفَرُواْ لَمُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَهُمْ مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرُ كَبِيرُ ﴿ اَفَهَنَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِمَا اللَّهُ عَلِيمٌ مِمَا اللَّهُ عَلَيْمٌ مِمَا اللَّهُ عَلَيْمٌ مِمَا اللَّهُ عَلَيْمٌ مِمَا اللَّهُ عَلَيْمٌ مِمَا اللَّهُ عَلِيمٌ إِمَا اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ مُمَا اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عِمَا اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عَلَيْمُ عَلْمُ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَ

﴿يا أيها الناس إن وغد الله حق يعني: ما وعد من الثواب والعقاب ﴿فلا تغرنكم الحياة الدنيا ولا يغرنكم بالله الغرور الشيطان ﴿إنما يدعو حزبة ﴾ يعني: الذين أضل ووسوس إليهم بعبادة الأوثان ﴿ليكونوا من أصحاب السعير السم من أسماء جهنّم ﴿أفمن زُين له سوء عمله فرآه حسنًا ﴾ كمن آمن وعمل صالحًا ؛ أي: لا يستويان، وفيه إضمار ﴿فلا تذهب نفسك عليهم حسرات ﴾ يقول: لا تتحسر عليهم إذ لم يؤمنوا .

﴿ وَاللّهُ الّذِى آَرْسَلَ الرِّيْحَ فَتَثِيرُ سَحَابًا فَسُفْنَهُ إِلَى بَلَدِ مَّيْتِ فَأَخْيَبْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَاكِ ٱلنَّشُورُ ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِيعًا ۚ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكِارُ ٱلطّيّبُ وَٱلْعَمَلُ الصَّلِحُ بَرْفَعُمُ مُ وَٱلْدِينَ بَن كُرُونَ ٱلسّيْعَاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكُرُ أُولَتِكَ هُو يَبُورُ ﴿ وَاللّهُ الصَّلِحُ بَرْفَعُمُ مِن أَنْكُ وَلَا يَعْمَمُ إِلّا بِعِلْمِهِ وَاللّهُ خَلَاثُمُ مِن ثُلُومِ ثُمَا عَدَابٌ شَدِيدٌ وَمَا تَحْمَلُ مِن أَنْكُ وَلَا يَضَعُ إِلّا بِعِلْمِهِ وَمَا خَلُومُ مِن ثُلُومِ ثَلُهُ مِن نُطْفَةِ ثُمّ جَعَلَكُمْ أَزْوَنَهُا وَمَا تَحْمِلُ مِن أَنْكُ وَلَا نَصَعَمُ إِلّا بِعِلْمِهِ وَمَا خَدَابٌ شَدِيدًا فِي كَذَابُ اللّهِ يَشِيرُ وَلَا يَضَعُ عُلِكُمْ إِلَّا فِي كِنَابٍ إِنَّ وَلِا نَصْعَامُ إِلّا بِعِلْمِهِ وَمَا اللّهُ مِن مُعَمِّرٍ وَلَا يُنْقَصُ مِنْ عُمُومِ إِلّا فِي كِنَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرٌ إِلَا يُعْتَمِ وَلَا يُسَعِمُ وَلَا يَسَعُمُ وَلَا يَسَعَمُ وَلَا يَصَامُونَ اللّهُ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ اللّهُ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ مَن مُعَمَّرٍ وَلَا يُسْتَرَضَ مِن عُمُومِ إِلّهُ فِي كِنَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرٌ وَلَا يُسْتَعَلُ مِن مُعَمِّرٍ وَلَا يُسْتَعِلَ مِن مُعَلِمُ اللّهِ يَسِيرُ وَلَا يُسْتَعِلُومُ اللّهُ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ وَلَا يُسْتَعَلَمُ مِن مُعَدِّرٍ وَلا يُسْتَعَلَمُ مِن عُمُومِ إِلّهُ فِي كِنَابٍ إِنْ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرٌ إِلَيْ اللّهِ مِلْكُومُ اللّهِ مِن اللّهُ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ إِلَيْ اللّهُ مِلْكُومِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ الْمُعْلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللهِ الْمُؤْمِلَ اللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

﴿ وَاللَّهُ الذِّي أُرسَلُ الرياحِ فَتثير سَحَابًا فَسَقَناه ﴾ يعني: سقنا الماء في السحاب ﴿ إلى بلد ميت ﴾ أي: إلى أرض ليس فيها نبات.

ولمّا قال: ﴿إلى بلدٍ﴾ قال: ﴿ميتٍ﴾؛ لأن البلد مذكّر، والمعنى على الأرض (١) ﴿كذلك النشور﴾ أي: (هكذا) (٢) تخيّؤن بعد الموت بالماء يوم

<sup>(</sup>١) أي: أن التذكير محمول على اللفظ لا على المعنى. ينظر الدر المصون (٥/ ٤٦٠).

<sup>(</sup>۲) في (ر۱): كذلك.

القيامة كما تخيا الأرض بالماء فتنبت، يرسل الله مطرًا منيًا كمني الرجال؛ فتنبت به جسمانهم ولحمانهم كما تُنبِتُ الأرض من الثرى يقوم ملك بالصور بين السماء والأرض فينفخ فيه، فينطلق كل روح (ل٢٨٠) إلى جسده حتى يدخل فيه، فيجيبوا إجابة رجل واحد سراعًا إلى صاحب الصور إلى بيت المقدس ﴿من كان يريد العزة فلله العزة جميعًا ﴾ تفسير قتادة يقول: من كان يريد العزة؛ فليتعزز بطاعة الله ﴿إليه يصعد الكلم الطيب ﴾ هو التوحيد ﴿والدين لوالعمل الصالح يرفعه ﴾ التوحيد؛ لا يرتفع العمل إلا بالتوحيد ﴿والذين يمكرون السيئات ﴾ أي: يعملونها ﴿ومكر أولئك ﴾ أي: عمل أولئك ﴿هو يبور ﴾ أي: يفسد عند الله؛ لأنه لا يقبل العمل الصالح إلا من المؤمن ﴿والله على من تراب ﴾ يعني: خلق آدم ﴿ثم من نطفة ﴾ يعني: نسل آدم ﴿ثم جعلكم أزواجًا ﴾ يعني: ذكرًا وأنثى؛ والواحد: زوج ﴿وما يُعمر من معمر ولا ينقص من عمره ﴾ تفسير الحسن: وما يعمر من معمر؛ حتى يبلغ أرذل العمر، ولا ينقص من آخر عمر المعمر فيموت قبل أن يبلغ أرذل العمر ﴿إلا في كتابِ ان ذلك على الله يسير ﴾ هين.

قال سعيد بن جبير: كُتِب في أول الصَّحيفة أجله، ثم كُتب أَسْفُل من ذلك ذهب يؤم كذا، وذهب يوم كذا حتى يأتي على أجَله.

﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَاذَا عَذْبُ فُرَاتُ سَآيِعٌ شَرَابُهُ وَهَاذَا مِلْحُ أَجَاجٌ وَمِن كُلِ تَأْكُونَ لَحْمًا طَرِيتًا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَ أَوْزَى ٱلْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَبْنَعُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَكُمُ تَشْكُرُونَ ﴿ يَعَلَيْهُ اللَّهُ لَا لَكُولُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

قال محمد: وإنما تستخرج الحلية من الملح دون العذب، إلا أنهما لما كانا مختلطين جاز أن يقال: تستخرجون الحلية منهما؛ كقوله (يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان)(٢).

﴿وترى الفلك فيه مواخر لتبتغوا من فضله ﴾ (٣) يعني: طلب التجارة في السفن ﴿يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل هو أخذ أحدهما من الآخر ﴿وسخر الشمس والقمر كل يجرى لأجل مسمى لا يعدوه، قال السّدي: وهو مطالع الشمس والقمر إلى غاية لا يجاوزانها في شتاء ولا صيف ﴿والذين تدعون من دونه ﴾ يقوله للمشركين يعني: أوثانهم ﴿ما يملكون من قطمير ﴾ قال مجاهد: القِطمير: لفافة النّواة (٤).

قال محمد: يقال: لِفَافةٌ وفُوفَة، والفُوفَة أفصح (٥).

<sup>(</sup>١) الأقصح: ملح . أما (مالح) فهي لغة رديئة. ينظر لسان العرب، مختار الصحاح (ملح) وفي «ر»: أجاج .

<sup>(</sup>٢) الرحمن: ٢٢ . قلت: هذا الذي قاله المؤلف تَطَلَّلُهُ قاله جماعة من المفسرين، وخالفهم غند غيرهم، فقالوا: إن الحلية تستخرج من البحرين جميعًا، وسيأتي نقل بعض أقوالهم عند تفسير هذه الآية من سورة الرحمن - إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٣) فاطر: ١٢ .

<sup>(</sup>٤) ويُطْلَق القطمير على الشيء الحقير الهين. لسان العرب (قطمر).

<sup>(</sup>٥) وتجمع (لفافة) على لفائف، وتجمع (فُوفه) على (فُوف). ينظر لسان العرب (فوف، لفف).

﴿إِنْ تَدْعُوهُم ﴾ يعني: تنادوهم ﴿لا يسمعوا دَعَاءُكُم ويُوم القيامة يَكْفُرُونُ بِشُركُكُم ﴾ يعني: نفسه تبارك وتعالى .

﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِىُ الْحَمِيدُ ﴿ إِن بَشَأَ يُذَهِبَكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدِ ﴿ إِنَّ مَنْ اللّهِ يَعْزِيزِ ﴿ وَالْاَثَانُ وَلَا تَزِدُ وَالِرَةُ وَلَا تَزِدُ وَالِرَةُ وَلَا تَذِدُ الْخَرَافُ وَإِن تَدْعُ مُثْقَلَةُ إِلَى جَلِهَا لَا يُحْمَلَ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَقَ كَانَ ذَا قُرْيَةٌ إِنَّمَا نُنذِرُ الّذِينَ بَخْشُونَ رَبَّهُم مُثْقَلَةُ إِلَى جَلِهَا لَا يُحْمَلَ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَقَ كَانَ ذَا قُرْيَةٌ إِنَّمَا نُنذِرُ اللّذِينَ بَخْشُونَ وَيَهُم وَالْفَاعُونَ السّائِقَةُ وَمَن تَذَرَّكَى فَإِنَّمَا يَمَرَكَى لِنَفْسِهِ وَإِلَى اللّهِ الْمَصِيرُ ﴿ إِن اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّه الله الله الله الله الله على اللّه بعزيز ﴾ أي: لا يشق عليه.

﴿ولا تزر وازرة وزر أخرى﴾ أي: لا تحمل حاملةٌ ذنب نفس أخرى ﴿وإن تدع مثقلةٌ﴾ أي: من الذنوب ﴿إلى حملها لا يحمل منه شيءٌ ولو كان ذا قربى﴾ أي: لا يحمل قريبٌ عن قريبه شيئًا من ذنوبه.

قال محمدٌ: المعنى ولو كان المدْعُو ذا قربي.

﴿إنما تنذر﴾ أي: إنما يقبل نذارتك ﴿الذين يخشون ربهم بالغيب﴾ في السرحيث لا يطلع عليهم أحد ﴿وأقاموا الصلاة﴾ المفروضة ﴿ومن تزكى﴾ أي: عمل صالحًا ﴿فإنما يتزكى لنفسه﴾ أي: يجد ثوابه.

﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴿ وَلَا ٱلظُّلُمَاتُ وَلَا ٱلنُّورُ ﴿ وَلَا ٱلظِّلُّ وَلَا الظَّلُ وَلَا الظُّلُونُ اللَّهَ وَلَا ٱلظُّورُ ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَغْيَاةُ وَلَا ٱلأَمْوَاتُ إِنَّ ٱللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَأَةُ وَمَا آلْتَ بِمُسْمِعِ مَن فِي الْحَرُورُ ﴿ وَمَا يَسْتَوَى ٱلْخَيْآةُ وَلَا ٱلأَمْوَاتُ إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَأَةُ وَمَا آلْتَ بِمُسْمِعِ مَن فِي

<sup>(</sup>١) أي: منقادون له طائعون. لسان العرب (طوع).

ٱلْقُبُورِ ﴿ إِنْ أَنَتَ إِلَّا نَذِيرُ ﴾ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِالْحِقِّ بَشِيرًا وَبَذِيرًا وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ وَإِنْ يُكذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِنَتِ وَبَالْزَبُرُ وَبِالْمِحَدِ اللَّهُمَ وَالْبَعِيرِ ﴾ وهذا تبع لقوله: ﴿ وما يستوي البحران﴾ (١) ، ﴿ ولا الظلمات ولا النور ولا الظل ولا الحرور وما يستوي الأحياء ولا الأموات هذا كله مثل المؤمن والكافر؛ أي: كما لا يستوي ما ذكر؛ فكذلك لا يستوي المؤمن والكافر؛ أي: كما لا يستوي ما ذكر؛ فكذلك لا يستوي المؤمن والكافر،

قال محمد: الحرُور: (استيقاد)(٢) الحر ولفحه بالليل والنهار (٣).

﴿إِنَ اللَّهُ يُسمع من يشاء ﴾ أي: يهديه للإيمان ﴿وما أنت بمسمع من في القبور ﴾ أي: وما أنت بمسمع الكفار سمع قبول؛ كما أن الذين في القبور لا يسمعون .

﴿ وإن من أمة إلا خلا فيها نذير ﴾ أي: من أمة ممّن أهلكها إلا خلا فيها نذير، يحذر المشركين أن ينزل بهم ما نزل بهم إن كذبوا النبي عَلَيْكُ ﴿ وإن يكذبوك فقد كذب الذين من قبلهم جاءتهم رسلهم بالبينات ﴾ قال السّدي: يعني الآيات (٢٨١) التي كانت تجيء بها الأنبياء ﴿ وبالزبر ﴾ يعني أحاديث [الكتاب] (٤) ما كان [من قبلهم] (٥) من المواعظ ﴿ وبالكتاب المنير ﴾ البيّن، يعني: الكتاب الذي يجيء به النبي منهم إلى قومه ﴿ فكيف كان نكير ﴾ أي: كان شديدًا.

<sup>(</sup>١) فاطر: ١٢ .

<sup>(</sup>٢) سقط من (ر).

<sup>(</sup>٣) ويجمع على: حرائر. لسان العرب (حرر).

<sup>(</sup>٤) طمس في الأصل، والمثبت من دره.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: لهم، والمثبت من ارا.

﴿ أَلَةَ تَرَ أَنَّ ٱللّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآهُ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مُنرَتِ تُخْلِفًا ٱلْوَانَهَا وَمِن ٱلْجِبَالِ جُدَدُ بِيضٌ وَحُمْرٌ تُخْتَكِفُ ٱلْوَانُهَا وَغَرَبِيبُ شُودٌ ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَالدَّوَآتِ جُدَدُ بِيضٌ وَحُمْرٌ تُخْتَكِفُ ٱلْوَانُهُ وَغَرَبِيبُ سُودٌ ﴿ وَمِنَ الْعَلَمُ وَاللَّوَآتِ اللّهَ عَزِيدً وَالْأَنْعَلِمِ مُخْتَلِفُ ٱلْوَانُهُ كَذَلِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَةُ أَلِي اللّهَ عَزِيدً اللّهَ عَزِيدً عَمُورُ وَالْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًا عَفُورٌ ﴿ وَإِنْ اللّهِ مَن اللّهِ مَا اللّهُ اللّهِ وَأَقَامُوا الصَّلَوةَ وَالْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًا وَعَلَانِهَ لَهُ مَن فَضَالِهِ وَعَلَانِهَ لَهُ مَوْرَهُمْ وَبَذِيدَهُم مِن فَضَالِهِ وَعَلَانِينَ يَعْلُونَ وَانْفَوْرُ شَكُورٌ ﴿ اللّهِ اللّهِ وَأَقَامُوا الصَّلَوةَ وَانْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًا وَعَلَانِهَ لَا مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْوَرُهُمْ وَبَذِيدَهُمْ مِن فَضَالِهِ إِلَيْ اللّهُ عَنْورٌ مُنْ فَضَالِهِ اللّهُ عَنْورُهُمْ وَبَذِيدَهُمْ مِن فَضَالِهِ إِنَّا النّهُ عَنْورُ مُن فَضَالِهِ إِلَيْ اللّهُ عَنْورُ مُن اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَنْورُهُمْ وَبَرْدِيدَهُمْ مِن فَصَالِهِ إِنْ اللّهُ مَنْ فَاللّهُ عَلَيْكُ مَنْ اللّهُ مَنْ فَلَالِكُونَ اللّهُ اللّهُ عَنْورُ مُنْ اللّهُ مَنْ فَصَالِهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ فَلَالِكُونَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَ اللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ السَمَاءُ مَاءً فَأَخْرِجِنَا بِهِ ثَمْرَاتَ مَخْتَلَفًا أَلُوانَها ﴾ [وطعمها في الإضمار] (١) ﴿ ومن الجِبال جُدَدٌ بيض ﴾ أي: [طرائق] (٢) بيض ﴿ وحمْرٌ مَخْتَلَفُ أَلُوانَهَا وَغُرَابِيبِ سُودٍ ﴾ والغربيب: الشديد السّواد.

قال محمد: قالوا: أَسْوَدُ غِرْبِيبٌ يؤكدون السواد<sup>(٣)</sup>، والجُدَد واحدها: حُدّة (٤).

﴿ ومن الناس والدواب والأنعام مختلفٌ ألوانُه كذلك ﴾ أي: كما اختلفت ألوان ما ذكر من الثمار والجبال ثم انقطع الكلام، ثم استأنف فقال: ﴿إنما يخشى اللَّه من عباده العلماء ﴾ وهم المؤمنون.

قال ابن عباس: يعلمون أن الله على كل شيء قدير ﴿وأقاموا الصلاة﴾ المفروضة ﴿وأنفقوا مما رزقناهم سرًا وعلانية﴾ السّر: التطوع؛ والعلانية:

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل، والمثبت من (ر).

<sup>(</sup>٢) ما بين المُعقوفين مطموس في الأصل وأثبته من الدر المصون (٤٦٦/٥) وفي ﴿ر٠: طريق.

<sup>(</sup>٣) ينظر لسان العرب (غرب).

<sup>(</sup>٤) وهو جزء الشيء يخالف لونه لون سائره. وقيل: هي الطريقة. لسان العرب (جدد).

الزكاة المفروضة، يستحبُّ أن تُعطى الزكاة المفروضة علانية، والتطوَّع سرًا ﴿يرجون تجارة لن تبور﴾ أي: تفسد ﴿ليوفيهم أجورهم﴾ يعني: ثوابهم في الجنة ﴿ويزيدهم من فضله﴾ يضاعف لهم الثواب .

﴿ وَالَّذِى آوَحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنْبِ هُو ٱلْحَقَّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيُدُ إِنَّ ٱللّهَ بِعِبَادِهِ. لَخَوِيرٌ بَصِيرٌ ﴿ مَصِدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيُدُ إِنَّ ٱللّهِ يَعْبَادِهِ لَخَوْرُتِ بِإِذِنِ ٱللّهِ ذَلِكَ هُو ٱلفَضْلُ ٱلْكَبِيرُ ﴿ فَاللّهِ وَمِنْهُم مُقَتَصِدٌ وَمِنْهُم سَابِقً بِالْحَوْرُتِ بِإِذِنِ ٱللّهِ ذَلِكَ هُو ٱلفَضْلُ ٱلْكَبِيرُ ﴾ ومنهم مُقتَصِدً ومنه الكتاب الذين المعالم الما بين يديه له يعني: التوراة والإنجيل ﴿ ثُم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا له اخترنا ﴿ من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه . . . له إلى قوله: ﴿ يدخلونها ﴾ .

يحيى: عن النّضر بن بلال، عن أبان بن أبي عياش، عن جعفر بن زيد وذكر حديثًا فيه: أن أبا الدَّرْداء قال: «سمعتُ رسول اللَّه على يقول في هذه الآية: «ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا... إلى قوله: «جنات عدن يدخلونها... » إلى آخر الآية، قال: فيجيء هذا السابقُ بالخيرات فيدخل الجنة بلا حساب، ويجيء هذا المقتصد فيحاسب حسابًا يسيرًا ثم يتجاوز اللَّه عنه، ويجيء هذا الظالم لنفسه فيُوقفُ ويعير ويوبّخ ويُعَرَّف ذُنوبَه، ثم يدخله اللَّه الجنة بفضل رحمته، فهم الذين قالوا: «الحمدُ للَّه الذي أذهب عنا الحزن إن ربنا لغفور شكورً » (١) غفر الذنب الكبير، وشكر العمل اليسير» (٢).

<sup>(</sup>١) فاطر: ٣٤

 <sup>(</sup>٢) لم أقف عليه من هذا الطريق ولا من الطريق الآتي بعد أثر عمر تطبي .
 وروى الإمام أحمد (٥/ ١٩٤ ، ١٩٨ ، ٢/ ٤٤٤) والطبري في تفسيره (٢٢/ ١٣٧) والحاكم (٢٢ / ٤٢٦) والبيهقي في البعث (٥٨) والبغوي في تفسيره (٦/ ٤٢١) عن أبي الدرداء نحوه .
 وفيه اختلاف ذكره البخاري في الكنى (١٧ - ١٨) وأشار الحاكم إلى بعضه .

يحيى: عن أبي أميّة، عن ميمون بن سِيَاه، عن شهر بن حَوْشب؛ أن عمر ابن الخطاب قال: «سابقُنا سابقٌ، ومقتصدُنا ناجٍ، وظالمنا مغفورٌ لهه(١).

ومن حديث يحيى بن محمد، عن إبراهيم بن محمد، عن صالح مولى التوءمة، عن أبي الدرداء قال: «قرأ رسول الله هذه الآية، فقال: أما السابق فيدخل الجنة بغير حساب، والمقتصد يحاسب حسابًا يسيرًا، وأما الظالم لنفسه فيحبس في طول المحشر، ثم يتجاوز الله عنه».

﴿جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُوْلُوَّا ۖ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ

<sup>(</sup>١) رواه سعيد بن منصور في سننه (٢/ ١٢٠ رقم ٢٣٠٨) ومن طريقه البيهقي في البعث والنشور كما في تخريج الكشاف (٣/ ١٥٣) – عن فرج بن فضالة عن أزهر بن عبد الله عمن سمع عمر تشخ به.

وقد اختلف في إسناد حديث ميمون بن سياه عليه.

فرواه حفص بن خالد عن ميمون بن سياه عن عمر بن الخطاب سي مرفوعًا.

خُرَجه البيهقي في البعث والنشور – كمّا في تخريج الكشاف (٣/ ١٥٣) – والرافعي في التدوين في أخبار قزوين (٣/ ٣٣١).

وقال البيهقي: فيه إرسال بين ميمون وعمر.

وقال ابن حجر في الكاف الشاف (١٣٩): وهذا منقطع.

ورواه الفضل بين عميرة الطفاوي - من طريق عمرو بن الحصين عنه - عن ميمون بن سياه عن أبي عثمان النهدي عن عمر تنافي .

خرجه العقيلي في الضعفاء (٣/٤٤٣) – والإسماعيلي – كما في مسند الفاروق لابن كثير (٢/٣٠٣) – وابن مردويه في تفسيره، والواحدي في الوسيط والثعلبي – كما في تخريج الكشاف (٣/ ١٥٣) – والبغوي في تفسيره (٢/ ٢١).

وقال العقيلي: الفضل بن عميرة الطفاوي عن ميمون بن سياه، ولا يُتابع على حديثه. ثم روى الحديث، وقال: وهذا يُروى من غير هذا الوجه بنحو هذا اللفظ بإسنادٍ أصلح من هذا

وقال ابن كثير عن عمرو بن الحصين: وهو متروك.

وقال ابن حجر في الكاف الشاف (١٣٩): فيه الفضل بن عميرة، وهو ضعيف.

قال محمدٌ: من قرأ: (ولؤلوءًا)<sup>(۲)</sup> فعلى معنى: (يحلَّوْن لؤلؤًا)<sup>(۳)</sup> وأساور جمع: أسورة، واحدها: سِوَارٌ<sup>(٤)</sup>.

﴿ولباسهم فيها حرير﴾.

يحيى: عن حماد بن سلمة، عن أبي المهزم، عن أبي هريرة قال: «دارُ المؤمن دُرَّةٌ مُجَوَّفة في وسطها شجرة تُنبِت الحُلَل، ويأخذ بأصبعه – أو قال:

<sup>(</sup>١) الإنسان: ٢١ .

<sup>(</sup>٢) قد سبق التعليق على هذه القراءة . ينظر (الحج: ٢٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر (٧/ ٣١٤)، إعراب القرآن (٢/ ٩٩٨).

<sup>(</sup>٤) ويقال: سوار بضم السين وكسرها؛ وهو حِلْيةٌ من الذهب مستديرة كالحلَّقة تلبس في المعصم أو الزند. لسان العرب، المعجم الوسيط (سور).

بأصابعه - سبعين حُلَّةً منظَّمة باللؤلؤ والمرجان (١).

﴿الذي أَحلنا دار المقامة من فضله لا يمسنا فيها نصبٌ ولا يمسنا فيها لغوب﴾ إعْيَاء.

قال محمدٌ: المُقَامة والإِقَامة واحدُ<sup>(٢)</sup>.

﴿والذين كفروا لهم نار جهنم لا يقضى عليهم فيموتوا﴾.

قال محمدٌ: من قرأ (فيموتوا)(7) يجعله جواب الفاء للنفي في أوله(3).

﴿وهم يصطرخون فيها ربنا أخرجنا نعمل صالحًا غير الذي كنا نعمل ﴾ أي: اردُدُنا في الدنيا نعمل صالحًا! قال الله: ﴿أو لم نعمركم ما يتذكر فيه من تذكر وجاءكم النذير ﴾ يعني: النبي ﷺ. [قال قتادة] (٥) (ل٢٨٢) نزلت هذه الآية وفيها ابن ثماني عشرة .

﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَتْهِفَ فِي ٱلْأَرْضِ فَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُمُ وَلَا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفْرَهُمْ

<sup>(</sup>۱) رواه ابن المبارك في الزهد - زوائد نعيم بن حماد (۷۶ رقم ۲۲۲) عن حماد بن سلمة به ورواه ابن أبي شيبة في المصنف (۱۲۹/۱۳ رقم ۱۵۸۷) وهناد في الزهد (۱۲۵) وأبو نعيم في صفة الجنة (۲/۰۰ رقم ۲۰۰) من طريق حماد به.

وأبو المهزم اسمه يزيد بن سفيان متروك الحديث، ترجمته في التهذيب ( $^{8}$   $^{8}$   $^{9}$  ) وقال ابن عدي في الكامل ( $^{9}$   $^{9}$  ): وقد روى حماد بن سلمة عن أبي المهزم عن أبي هريرة أحاديث كلها غير محفوظة.

<sup>(</sup>٢) وكذلك المُقَام؛ كله بمعنى موضع الإقامة. لسان العرب (قوم).

 <sup>(</sup>٣) وهي قراءة العامّة، وروي عن الحسن وعيسى الثقفي: ﴿فيموتون﴾ ينظر: البحر (٣١٦/٧)،
 المحتسب (٢/ ٢٠١) جامع القرطبي (١٤/ ٣٥٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: إعراب القرآن (٢/ ٦٩٩ - ٧٠٠)، البحر (٣١٦/٧) البيان (٢/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>٥) طمس في الأصل والمثبت من «ر» وقال السيوطي في الدر (٥/ ٢٧٦): أخرج عبد بن حميد وابن أبي حاتم عن قتادة في الآية قال: «اعلموا أن طول العمر حجة؛ فنعوذ بالله أن نعير بطول العمر، قال: نزلت وإن فيهم لابن ثمان عشرة سنة».

عِندَ رَبِيهِمْ إِلَّا مَقْنَا ۚ وَلَا يَزِيدُ الْكَفِرِينَ كُفْرُهُمْ إِلَّا خَسَارًا ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُمْ شُرَكَاءَكُمُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْر لِمُثَمْ شِرْكُ فِي السَّمَوَتِ أَمْ ءَاتَيْنَهُمْ كِننَبًا فَهُمْ عَلَى بَيْنَتِ مِنْةً بَلَ إِن يَعِدُ الظّلِلِمُونَ بَعْضُهُم بَعْضًا إِلَّا غُرُورًا ﴿ ﴾

﴿هو الذي جعلكم خلائف في الأرض﴾ أي: خلفًا بعد خلف ﴿أروني ماذا خلقوا من الأرض﴾ قال السُّدّي: يعني: في الأرض ﴿أم لهم شرك في السمُوات﴾ أي: لم يخلقوا منها مع الله شيئًا ﴿أم آتيناهم كتابًا﴾ بما هم عليه من الشرك ﴿فهم على بينات(١) منه ﴾ أي: لم يفعل ﴿بل إن يعد الظالمون بعضهم بعضًا إلا غرورًا ﴾ يعني: الشياطين التي دعتهم إلى عبادة الأوثان، والمشركين الذين دعا بعضهم بعضًا إلى ذلك.

قال محمدٌ: (الغرور) الأباطيل التي تغرُّ<sup>(۲)</sup>، ومعنى (إن يعد): ما يعد و(بعضهم) بدلٌ من (الظالمين)<sup>(۳)</sup>.

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولاً وَلَيِن زَالْتَاۤ إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ بَعْدِهِ وَإِنَّهُ اللّهَ يُمْسِكُ السَّمَوُرُ اللّهِ وَأَفْسَمُواْ بِٱللّهِ جَهْدَ أَيْمَنْهِمْ لَيِن جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَّ أَعْدَىٰ مِنْ إِحْدَى ٱلْأُمْمِ فَلَمَا جَآءَهُمْ نَذِيرٌ مَّا زَادَهُمْ إِلّا نَفُورًا ﴿ آلَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللللل

 <sup>(</sup>١) بينات بالجمع، وهي قراءة شعبة عن عاصم، وابن عامر، ونافع والكسائي. وفي قرء:
 ﴿بينة﴾ وهي قراءة ابن كثير وأبي عمرو وحمزة وحفص. ينظر: السبعة (٥٣٥)، البحر (٧/ ٣١٨)، التيسير (١٨٢)، النشر (٢/ ٣٥٢).

 <sup>(</sup>٢) أي: بضم الغين، أما الغرور - بفتحها - فهو كل ما يغرُّ الإنسان من مالٍ أو جاءٍ أو شهوةٍ أو شيطانٍ أو غير ذلك. ينظر: لسان العرب، المعجم الوسيط (غرر).

<sup>(</sup>٣) وينظر في دلالة (إن) المخفّفة - على النفي -: مغني اللبيب (١/ ٣٠) وقد سبق مثل هذا.

# لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَحْوِيلًا ﴿ ﴾

﴿إِنَّ اللَّهُ يَمْسُكُ السَّمُواتُ وَالْأَرْضُ أَنْ تَرُولاً﴾ [يعني: لئلا تَرُولاً] (١) ﴿وَلِئُنْ زَالتًا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحِدٍ مِنْ بِعَدَه﴾ وهذه صفةً؛ يقول: إِنْ زَالتًا، وَلِنْ تَرُولاً ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهُ جَهْدُ أَيْمَانُهُم لئن جَاءَهُم نَذِيرٌ ﴾ نبيُّ ﴿لَيْكُونُنُ أَهْدى مِنْ إَحَدى الأَمْم ﴾ كقوله: ﴿وَإِنْ كَانُوا لِيقُولُونَ لُو أَنْ عَنْدَنَا ذَكْرًا مِنْ الْأُولِينَ لَكُنَا عَبَادُ اللَّهُ الْمُخْلُصِينَ ﴾ (٢).

قال الله: ﴿فلما جاءهم نذيرٌ ﴿ محمد ﴿ما زادهم ﴾ ذلك ﴿إلا نفورًا ﴾ عن الإيمان ﴿استكبارًا في الأرض ﴾ عن عبادة الله ﴿ومكر السيئ ﴿ يعني: الشرك وما يمكرون برسول الله وبدينه ﴿ولا يحيق المكر السيئ إلا بأهله ﴾ وهذا وعيدٌ لهم.

قال محمد: (استكبارًا) منصوب مفعول له؛ المعنى: ما زادهم إلا نفورًا للاستكبارُ<sup>(٣)</sup>.

﴿ فهل ينظرون ﴾ ينتظرون ﴿ إلا سنة الأولين ﴾ أي: سُنّة اللّه في الأولين أنهم إذا كذبوا رسلهم أهلكهم ﴿ فلن تجد لسنة اللّه تبديلًا ﴾ لا يبدل اللّه بها غيرها ﴿ ولن تجد لسنة اللّه تحويلًا ﴾ أي: لا تُحَوِّل ؛ وأخر عذاب كفّار آخر هذه الأمّة إلى النفخة الأولى بالاستئصال ؛ بها يكون هلاكهم ، وقد عذب أوائل مشركي هذه الأمة بالسيف يوم بدر.

<sup>(</sup>۱) من دره.

<sup>(</sup>Y) الصافات: ١٦٧ - ١٦٩ .

 <sup>(</sup>٣) أي: مفعول لأجله، وفيه أقوال أخرى. ينظر: إعراب القرآن (٧٠٣/٢) البيان (٢/ ٢٨٩)،
 البحر (٧/ ٣١٩ – ٣٢٠).

﴿ أَوَلَمْ يَسِبُواْ فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ اللَّذِينَ مِن قَبِلِهِمْ وَكَانُواْ اَشَدَ مِنْهُمْ قُوَةً وَلَا فِي الْأَرْضِ النّهُ كَاكَ عَلِيمًا قَدِيرًا وَمَا كَاكَ اللّهُ لَيْعَجِرَهُ مِن شَيْعُ فِي السّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ النّهُ كَاكَ عَلِيمًا قَدِيرًا فَي وَلَا يَكُو اللّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيرًا فَي يُوخِرُهُمْ إِلَى أَجَلِ اللّهُ النّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيرًا فَي يُوخِرُهُمْ إِلَى أَجَلُهُمْ فَإِنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيهِ مَا يَولُ عَاقَبَة اللّهُ الله عليهم ثم صيرهم إلى النار الله عليهم ثم صيرهم إلى النار الله عليهم أن ينزل بهم ما نزل بهم ﴿ وما كان اللّه ليعجزه ﴾ ليسبقه ﴿ من شيء يحذرهم أن ينزل بهم ما نزل بهم ﴿ وما كان اللّه ليعجزه ﴾ ليسبقه ﴿ من شيء في السموات ولا في الأرض حتى لا يقدر عليه ﴿ ولو يؤاخذ اللّه الناس بما كسبوا ﴾ بما عملوا ﴿ ما ترك على ظهرها من دابّة ﴾ يقول: لَحَبَسَ عنهم القَطْر كسمى الساعة بها يكون هلاك كفّار آخر هذه الأمة ﴿ فإذا جاء أجلهم الساعة ﴿ فإن اللّه كان بعباده بصيرًا ﴾ .

# تفسير سورة يس وهي مكيّة كلها

### ينسب ألغ النكن النصن

﴿ يَسَ إِنَّ وَأَلْقُرْ مَانِ الْمُحْكِمِ فَي إِنَّكَ لَينَ الْمُرْسَلِينَ فَي عَلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمِ فَي تَرْيِلَ الْمُرْسَلِينَ فَي عَلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمِ فَي تَرْيِلَ الْعَزِيرِ الرَّحِيمِ فَي لِلْسُنِدِ الرَّحِيمِ فَي لِلْسُنَدِ وَمَامَا أَنْذِرَ ءَابَا أَوْهُمْ فَهُمْ عَنِفُونَ فَي لَقَدْ حَقَ الْقَوْلُ عَلَى الْمُرْسِلِينَ فَي الْمَا لَا يَقِيمُ الْمُوسِلِينَ اللَّهِ مَلَى اللَّذَقَانِ فَهُم مُتُم مُقْمَحُونَ فَي وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ الْمُعْلِي الْمُعْلِقُ الْمُؤْمِ الْمُعْلِى الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّ

﴿والقرآن الحكيم﴾ المحكم ﴿إنك لمن المرسلين على صراطِ مستقيم﴾ أقسم للنبي بالقرآن أنه من المرسلين على دينٍ مستقيم ﴿تنزيل﴾ أي: هو تنزيل، يعني: القرآن ﴿العزيز الرحيم﴾ ﴿لتنذر قومًا﴾ يعني: قريشًا ﴿ما أُنذر آباؤهم﴾ قال بعضهم: يعني: الذي أَنذَرَ آباءهم ﴿فهم غافلون﴾ يعني: في غفلةٍ من البعث ﴿لقد حق القول﴾ سبق ﴿على أكثرهم﴾ يعني: من لا يؤمن منهم ﴿إنا جعلنا في أعناقهم أغلالًا فهي إلى الأذقان فهم مقمحون﴾ [مغلولون](٢) يقول: هم فيما ندعوهم إليه من الهدى بمنزلة الذي في عُنقه

 <sup>(</sup>۱) وكذلك فسرها الكلبي، وروى ذلك عن ابن عباس وعكرمة والضحاك والحسن وسفيان بن عيينة. وقال سعيد بن جبير: هو كذلك في لغة الحبشة. ينظر: تفسير الطبري (۲۲/۹۷)، تفسير ابن كثير (۶۲/۵۲)، الدر المصون (۵/۷٪).

<sup>(</sup>٢) سقط من الأصل، والمثبت من (ر).

الغُلُّ<sup>(۱)</sup>، فهو لا يستطيع أن يبسط يده، أي: أنهم لا يقبلون الهدى و(المُقْمَح) في تفسير الحسن: الطَّامح ببصره الذي لا يبصر حيث يطأ بقدمه؛ أي: أنهم لا يبصرون الهُدَى.

قال محمدٌ: قوله: ﴿فهي إلى الأذقان﴾ (فهي) كناية عن الأيدي لا عن الأعناق؛ لأن الغلّ يجعل اليد تلي الذَّقن والعُنق (٢). والمُقْمَح في كلام العرب: الرافع رأسه الغاضُ بصره. وقيل: (...)(٣) أقماح؛ لأن الإبل إذا وردت الماء ترفعُ رءوسها لشدَّة برودته (٤).

قال الشاعر - يذكُر سفينة -:

[ونحن على جوانبها قعود](٥) نغض الطرف كالإبل القماح

واحد القماح: قامح (٢٨٣١) ﴿وجعلنا من بين أيديهم سدًا ومن خلفهم سدًا هو كقوله: ﴿وختم على سمعه وقلبه وجعل على بصره غشاوة﴾(١) [قال: كان ناسٌ من المشركين من قريش يقول بعضهم: لو قد رأيتُ محمدًا لقد فعلتُ كذا وكذا! ويقول بعضهم: لو قد رأيتُه لفعلتُ به كذا وكذا! فأتاهم النبي ﷺ في حَلْقة من المسجد، فوقف عليهم فقرأ عليهم: ﴿يس والقرآن

<sup>(</sup>١) بضم الغين أي: القيد في العنق أو اليد. ينظر: لسان العرب (غلل).

 <sup>(</sup>٢) أي: أن الضمير في (فهي) يعود على الأيدى، وقيل: يعود على الأغلال. انظر تفصيل ذلك
 من البحر المحيط (٧/ ٣٢٤)، الدر المصون (٥/ ٤٧٥ – ٤٧٥).

 <sup>(</sup>٣) كلمتان غير واضحتين في الأصل و (ر) وانظرلسان العرب (قمح)، البحر المحيط (٧/ ٣٢٤)،
 الدر المصون (٥/ ٤٧٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر المراجع السابقة.

<sup>(</sup>٥) ما بين المعقوفين مطموس في الأصل، وأثبته من «ر» والبيت من بحر الوافر، وهو لبشر بن أبي خازم. ينظر - بالإضافة إلى المراجع السابقة - ديوانه (٤٨)، مجاز القرآن (٢/ ١٥٧).

 <sup>(</sup>٦) الجاثية: ٢٣ . وفي الأصل: (وختم على سمعهم). وهو ليس بآية أو جزء منها. إنما الآية
 ﴿ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم. . . ﴾ [البقرة: ٧].

الحكيم... حتى بلغ: ﴿فهم لا يبصرون ﴾ ثم أخذ ترابًا ؛ فجعل يذروه على رءوسهم، فما رفع رجل إليه طرفه ولا تكلّم كلمة. ثم جاوز النبي ﷺ فجعلوا ينفضُون التراب عن رءوسهم ولحاهم وهم يقولون: واللّهِ ما سمعنا، وما أبصرنا، وما عقلنا!](١)

﴿ وَسَوَاهُ عَلَيْهِمْ ءَأَنَذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ إِنَّمَا لَنَذِرُ مَنِ اَتَبَعَ اَلذِكْرَ وَخَشِى الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ فَبَشِرْهُ بِمَغْفِرَةِ وَأَجْرٍ كَرِيعٍ ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُخْيِ الْمَوْلَكَ وَنَكْتُبُ مَا قَذَمُواْ وَءَالْتَرَهُمُ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَارٍ مُبِينٍ ﴾

﴿ وسواءً عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم ﴾ يعني: الذين لا يؤمنون ﴿ إنما تنذر ﴾ إنما يقبل نذارَتَك ﴿ من اتبع الذكر ﴾ القرآن ﴿ إنا نحن نحي الموتى ﴾ يعني: البعث ﴿ ونكتب ما قدموا ﴾ أي: ما عملوا من خير أو شر ﴿ وآثارهم ﴾ تفسير قتادة: يعني الخُطَا، لو كان الله مُغْفِلًا شيئًا من شأنك يا ابن آدم لا تخصيه لأغفلَ هذه الآثارَ التي [تعفوها] (٢) الرياح ﴿ وكل شيء أحصيناه في إمام مبين ﴾ بين ؛ يعني: اللوح المحفوظ.

قال محمد: (كلّ) نُصِب على معنى: أحصينا كلّ شيء أحصيناه (٣) ﴿ وَاضْرِبُ لَهُمْ مَثْلًا أَصْحَابُ القرية ﴾ وهي أَنْطاكية ﴿ إِذْ جَاءَهَا المُرسلونُ إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهُمُ اثْنِينَ فَكَذْبُوهُمَا فَعَزْزْنَا بِثَالْتُ ﴾ أي: قوَّيناهما بثالثِ.

﴿ وَاضْرِبْ لَمُهُمْ مَثَلًا أَصْحَبَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ اثْنَيْنِ وَوَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلًا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَا أَنْتُمْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَ اللَّا الللَّا اللللَّالَا اللَّالِمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ ال

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل، وأثبته من (ر).

<sup>(</sup>٢) في الأصل (تعفرها) بالراء، وهو تحريف. والمراد به (تعفوها الرياح): تمحو آثارها. لسان العرب (عفو).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدر المصون (٥/ ٤٧٧).

أَنْزَلَ ٱلرَّمْمَنُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلَا تَكَذِبُونَ ﴿ قَالُواْ رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا آلِيَكُمُ لَمُرْسَلُونَ ﴿ وَمَا عَلَيْنَا إِكُمْ لَيْنِ لَمْ تَنتَهُوا لَنَرَجُمَنَكُمْ وَلِيَسَنَّكُمُ عَلَيْنَا إِكُمْ لَيْنِ لَمْ تَنتَهُوا لَنَرَجُمَنَكُمْ وَلِيَسَنَّكُمُ مِنا عَذَابُ أَلِيدٌ ﴿ فَي قَالُوا طَهَيْكُمُ مَعْكُمُ أَيِن ذُكِرَتُمْ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ مُشْرِفُونَ ﴿ فَي عَذَابُ أَلِيدٌ ﴿ فَي قَالُوا طَهَيْكُمُ مَعْكُمُ أَيْنِ ذُكِرَتُمْ بَلَ أَنتُم قَوْمٌ مُشْرِفُونَ ﴾ قال عَذابُ أَلِيدٌ ﴿ فَي قَالُوا طَهَيْكُمُ مَعْكُمُ أَينِ ذُكِرَتُمْ بَلَ أَنتُم قَوْمٌ مُشْرِفُونَ ﴾ قال محمد: معنى قوله: ﴿ واضرب لهم مثلا ﴾ أي: اذكر لهم مثلا و(أصحاب القرية) بَدَلُ من قوله: (مثلا) وقوله: (فعززنا) يقال: منه عَزَز من قبله؛ أي: قول أن وتعزز لحم الناقة إذا صَلُبَ (٣).

وفي تفسير مجاهد: أنه أُرْسِلَ إليهم نبيًان قبل الثالث فقتلوهما ثم أرسل الله الثالث قال: فقالوا: يعني: الأولين قبل الثالث، والثالث بعدهما: ﴿إنا إليكم مرسلون﴾.

﴿قالوا إنا تطيرنا بكم﴾ أي: تشاءمنا ﴿لئن لم تنتهوا لنرجمنكم﴾ لنقتلنكم ﴿قالوا﴾ قالت لهم رسلُهم ﴿طائركم معكم﴾ [أي عملكم معكم.

قال محمد: شؤمكم معكم أي عملكم به تصابون] ﴿ أَئن ذكرتم ﴾ يعني: ذكرناكم باللَّه تطيَّرتم بنا.

قال محمدٌ: قراءة نافع (أين) بهمزة بعدها ياء. واختلف عليه في المد(٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: الدر المصون (٥/ ٤٧٧). وتقدُّم مِثْل هذا مرارًا.

<sup>(</sup>٢) في الأصل (قو) بدون الياء، وليس له معنى.

<sup>(</sup>٣) ينظر: لسان العرب، القاموس المحيط (عزز).

<sup>(</sup>٤) طمس بحاشية الأصل، والمثبت من «ر».

<sup>(</sup>٥) لم أَرَ من نسب هذه القراءة إلى نافع إلا ها هنا، وإنما تُنسب قراءة (أين) إلى عيسى بن عمر، والحسن البصرى وقتادة والأعمش وغيرهم. وأما قراءة نافع التي رويت عنه فهى (أثن) بتسهيل الهمزة الثانية بلا فصل، وقرأها أيضًا (إنّ)، وقرأها أيضًا (آنّ). منظ: البحر (٧/ ٣٥٧)، السعة (٥٤٥)، حامم الله ملى (٧/ ١٧٥) الدرم (٣٠/ ٢٥٠)،

ينظر: البحر (٧/ ٣٥٧)، السبعة (٥٤٠)، جامع القرطبي (١٧/١٥) الإعراب للنحاس (٢/ ١٧).

﴿ وَجَآة مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ قَالَ يَنقَوهِ النَّبِعُوا ٱلْمُرْسَكِينَ ﴿ اَنْبِعُواْ مَن لَا يَسْعَىٰ قَالَ يَنقَوهِ النَّبِعُوا ٱلْمُرْسَكِينَ ﴿ اَنْبِعُواْ مَن لَا يَسْعَىٰ مَا لَيْ اللَّهُ اللَّذِى فَطَرَفِ وَإِلَيْهِ ثُرْجَعُونَ ﴿ مَا لِيَ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن الْمُرْسَكِينَ ﴿ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

﴿وجاء من أقصى المدينة﴾ أنطاكية ﴿رجلٌ يسعى﴾ يسرع، وهو حبيب النَّجَّار.

تفسير مجاهد قال: كان [رجلًا] من قوم يونُسَ وكان به جذام (٢) ، فكان يطيف بآلهتهم يدعوها فلم يُغن ذلك عنه شيئًا، فبينما هو يومًا إذ هو بجماعة فدنا منهم؛ فإذا نبي يدعوهم إلى الله وقد قتلوا قبله اثنين، فدنا منه، فلما سمع كلام النبي قال: يا عبْدَ الله، إن معي ذهبًا، فهل أنت آخذه مني وأتبعك وتدعو الله لي؟ قال: لا أريد ذهبك ولكن اتبعني فلما رأى الذي به دعا الله له فبرأ (٣) ، فلما رأى ما صُنع به قال: ﴿يا قوم اتبعوا المرسلين اتبعوا من لا يسألكم أجرًا ﴾ لما كان عرض عليه من الذهب فلم يقبله منه ﴿وما لي لا أعبد الذي فطرني . . . ﴾ إلى قوله: ﴿فاسمعون ﴾ أي: فاسمعوا مني قولي، دعاهم إلى الإيمان فلما سمعوه قتلوه، فقيل له: ادخل الجنة. قال مجاهد: أي:

<sup>(</sup>١) في الأصل و ﴿رَّ (رجلٌ) بالرفع؛ وهو خلاف الجادة.

<sup>(</sup>٢) داءً يصيب الجلد والأعصاب الطرفية، يسبب فقدًا بقعيًا، وقد تتساقط منه الأطراف. المعجم الوسيط (جذم).

 <sup>(</sup>٣) بَرَأَ بَرْءًا؛ أي: شُفِي، وغير أهل الحجاز يقولون: بَرِئ بُرْءًا؛ أي: شُفِي. ينظر لسان العرب (برئ).

وجبت لك الجنةُ ﴿قال يا ليت قومي يعلمون . . . ﴾ الآية .

﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى قَوْمِهِ ، مِنْ بَعْدِهِ مِن جُندِ مِنَ السَّمَآءِ وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ ﴿ إِن كَانَتَ إِلَّا صَيْحَةً وَحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَلِعِدُونَ ﴾ يَنحَسْرةً عَلَى الْعِبَاذِ مَا يَأْتِيهِ مِن رَسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ عَلَى مَيْحَةً وَخِدَةً فَإِذَا هُمْ خَلِعِدُونَ ﴾ يَنحَسْرةً عَلَى الْعِبَاذِ مَا يَأْتِيهِمْ لَا يَزْجِعُونَ ﴿ كَانُواْ بِهِ عَلَى الْعَبُونِ أَنَهُمْ إِلَيْهِمْ لَا يَزْجِعُونَ ﴾ كُلُّ لَمَا جَمِيعٌ لَذَيْنَا مُحْمَرُونَ ﴾ كُلُّ لَمَا جَمِيعٌ لَذَيْنَا مُحْمَرُونَ ﴿ ﴾

قال الله: ﴿ومَا أَنزَلنَا عَلَى قومه من بعده من جندٍ من السماء ﴾ يعني: رسالة - في تفسير مجاهد -؛ أي: انقطع عنهم الوحي؛ فاستوجبوا العذاب ﴿فإذا هم ﴿إِنْ كَانْتَ إِلاَ صَيْحَة واحدة ﴾ والصَّيْحَة عند الحسن: العذاب ﴿فإذا هم خامدون ﴾ قد هَلَكوا ﴿يا حسرة على العباد ﴾ أخبر الله أن تكذيبهم الرسل حسرة عليهم.

قال محمدٌ: من قرأ: (إلا صبحةً واحدةً) بالنصب<sup>(١)</sup>، فالمعنى: ما كانت عقوبتُهم إلا صبحةً واحدةً<sup>(١)</sup>.

والحسرةُ: أن يركب الإنسان من شدّة النّدم ما لا نهاية بعده حتى يبقى قلبُه حسيرًا.

يقال منه: حَسِر الرجل، وتحسّر<sup>(٣)</sup>.

﴿ أَلَم يروا ﴾ يعني: مشركي قريش ﴿ كم أهلكنا قبلهم من القرون أنهم إليهم لا يرجعون أي: لا يرجعون إلى الدنيا؛ يحذرهم أن ينزل بهم ما نزل بهم

<sup>(</sup>۱) وهي قراءة العامَّة، ورويت قراءة الرفع عن أبي جعفر، وشيبة، والأعرج. ينظر: البحر (۷/ ٣٥٣)، جامع القرطبي (١/ ٢١)، النشر (٢/ ٣٥٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر (٧/ ٣٣٢)، الدر المصون (٥/ ٤٨٠).

<sup>(</sup>٣) بمعنى أَسِف وحزن، فهو حَسْرَان، وهي حَسْرَى. لسان العرب (حسر).

﴿وَإِنْ كُلُّ لَمَّا جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحَضِّرُونَ﴾ يوم القيامة.

قال محمدٌ: من قرأ (لَمَا) بالتخفيف<sup>(١)</sup> فه «ما» زائدة مؤكّدة؛ المعنى: وما كُلُّ إلا جميعٌ<sup>(٢)</sup>.

﴿ وَمَايَةٌ لَمُمُ ٱلأَرْضُ ٱلْبَعَنَةُ آخَيَنِهُا وَآخَرَجْنَا مِنْهَا حَبًا فَمِنْهُ يَأْكُونَ ﴿ وَمَا فَيْنَهُ وَمَا خَيْنِ مِن نَجْيِلِ وَآعَنَلِ وَفَجَرْنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُبُونِ ﴿ لِيَأْكُونَ مِن نَجْيِلِ وَآعَنَلِ وَفَجَرْنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُبُونِ ﴿ لِيَأْكُونَ مِن لَيَا اللَّهُ مَا تُنْبِتُ عَيلَتُهُ آلِدِيهِمْ أَفَلَا يَشَكُ مِنْهُ ٱلنَّهَا مِنَا تُنْبِتُ الْفَيْوِ وَمَا لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا اللَّهُ لَهُمُ ٱلَّيْلُ نَسْلَحُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم الْأَرْفُ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ وَمِمَا لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا يَلُكُ نَقْدِيرُ ٱلْمَا لِيَلُ نَسْلَحُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُنْظِيمُونَ ﴿ وَهُ وَمِنَا لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا يَلُكُ نَقْدِيرُ ٱلْمَالِيدِ الْعَلِيمِ فَاللَّهُ مَن اللَّهُ مَن وَالشَّمْسُ عَلَيْهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَن عَلَيْ يَعْلَمُ وَمِنْ أَنْفُلِهُ مِن وَالشَّمْسُ عَلَيْهِ اللَّهُ مَن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَن عَلَى اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَالِقُولُ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللللَّالِمُ الللَّهُ مِنْ الللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنَا الللللَّهُ مِنْ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللللَّهُ ا

﴿ وآية لهم الأرض الميتة ﴾ يعني: التي لا نبات فيها أحييناها بالنبات؛ أي: فالذي أحياها بعد موتها قادرٌ على أن يحيي الموتى.

قال محمد: ﴿آية﴾ رفع بالابتداء، وخبرها ﴿الأرض الميتة﴾(٣) ومعنى آية: علامة(٤).

﴿لِيَاكِلُوا مِن ثَمْرِهُ وَمَا عَمَلُتُهُ أَيِدِيهِم﴾ أي: لم تعمله أيديهم ﴿سبحان الذي

<sup>(</sup>١) وهي قراءة نافع، وابن كثير، وأبي عمرٍو، والكسائي. ينظر: التيسير (١٢٦) البحر (٧/ ٣٣٤)، النشر (٢/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٢) وينظر: الدر المصون (٥/ ٤٨٣) وتقدم مثله في (هود ١١١).

<sup>(</sup>٣) ينظر الدر المصون (٥/ ٤٨٣).

<sup>(</sup>٤) والجمع: آي وآيات. المعجم الوسيط (أيي).

خلق الأزواج كلها بعني: الأصناف ﴿مما تنبت الأرض ومن أنفسهم بعني: الذكر والأنثى ﴿ومما لا يعلمون بهما خَلَقَ في البرّ والبحر ﴿وآية لهم الليل نسلخ منه النهار ﴾ (ل٢٨٤) أي: نُذْهِب منه النهار ﴿والشمس تجري لمستقر لها به لا تجاوزه، وهذا بعد مسيرها، ثم ترجع منازلَها إلى يوم القيامة حيث تُكوَّرُ ويذهبُ ضؤوُها ﴿والقمر قدرناه منازل بي يجري على منازله ؛ يَزِيدُ وينقُص ﴿حتى عاد كالعرجون القديم بي كعِذْق النخلة اليابس ؛ يعني: إذا كان هِلَالًا.

قال محمدٌ: من قرأ (والقمر) بالرفع (١)، فعلى معنى: وآيةٌ لهم القمرُ (٢). ﴿ لا الشمس ينبغي لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر تفسير الحسن: لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمرَ ليلةَ الهلال خاصة لا يجتمعان في السماء، وقد يُرَيَان جميعًا ويجتمعان في غير ليلة الهلال، وهو كقوله: ﴿ والقمر إذا تلاها ﴾ (٣) إذا تبعها ليلة الهلال خاصة ﴿ ولا الليل سابق النهار ﴾ أي: يأتي عليه النهار، كقوله: ﴿ يغشي الليل النهار يطلبه حثيثًا ﴾ (٤).

﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكُ يَسْبَحُونَ ﴾ يعني: الشمس والقمر.

قال الحسن: الفَلَك: طاحونةُ مستديرةُ كفَلْكَةِ المِغْزَل بين السماء والأرض تجري فيها الشمسُ والقمر والنجوم، وليست بملتصقةٍ بالسماء، ولو كانت ملتصقةً ما جرت .

<sup>(</sup>١) وهي قراءة: نافع وابن كثير، وأبي عمرو. وقرأ باقي السبعة بالنصب. ينظر: السبعة (٥٤٠)، التيسير (١٨٤)، البحر (٧/ ٣٣٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن (٢/ ٧٢١)، البحر (٧/ ٣٣٦) البيان (٢/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>٣) الشمس: ٢ .

<sup>(</sup>٤) الأعراف: ٥٤ .

﴿ وَءَايَةٌ لَمُّمْ أَنَّا حَمَّلْنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ إِنَّ وَخَلَقْنَا لَهُمْ مِن مِثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ ﴿ وَلِن نَّشَأْ نُغْرِقُهُمْ فَلَا صَرِيحَ لَهُمْ وَلَا هُمْ يُنقَذُونَ ۚ ﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِنَّا وَمَتَعًا إِلَى حِينِ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَكُمْ نُرْحَمُونَ ﴿ وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ مِنْ ءَايَنتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَنْظُعِمُ مَن لَّوْ يَشَآهُ ٱللَّهُ أَطْعَمُهُۥ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالٍ تُمِينِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ أَطْعَمُهُۥ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالٍ تُمِينِ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّالَّهُ الل ﴿وَآيَةً لَهُمْ أَنَا حَمَلُنَا (ذَرَيَاتُهُمُ)(١) في الفلك المشحون﴾ يعني: نوحًا وبنيه الثلاثة: سام وحام ويافث، منهم ذُرِئ (٢) الخلق بعد ما غَرقَ قومُ نوح؛ والمشحونُ: المُوقَر، يعني: مما حمل نوح معه في السفينة ﴿وخلقنا لهم من مثله ﴾ من مثل الفلك ﴿ما يركبون ﴾ يعني: الإبل ﴿وإن نشأ نغرقهم فلا صريخ لهم ﴾ أي: فلا مُغِيث لهم ﴿ولا هم يُنقذون ﴾ من العذاب ﴿إلا رحمةً منا ومتاعًا إلى حين ﴾ فبرحمتنا نمتّعهم إلى يوم القيامة، ولم نهلكهم بعذاب الاستنصال، وسيهلك كفّار آخر هذه الأمّة بالنفخة الأولى ﴿وإذا قيل لهم اتقوا ما بين أيديكم وما خلفكم، تفسير الكلبي: ﴿مَا بِينَ أَيْدِيكُم ﴾ من أَمْرِ الآخرة اتقوها واعملوا لها، ﴿وما خلفكم﴾ يعنى: الدنيا إذا كنتم في الآخرة فلا تغترُوا بالدنيا؛ فإنكم تأتون الآخرة ﴿وإذا قيل لهم أنفقوا مما رزقكم الله﴾ وهذا تطوُّع ﴿قَالَ الَّذِينَ كَفُرُوا للَّذِينَ آمَنُوا أَنْطَعُمُ مَنْ لُو يَشَاءُ اللَّهِ أَطْعُمُهُ فَإِذَا لم يشأ الله أن يطعمه لِمَ نطعمه؟! ﴿إِن أنتم إِلا في ضلال مبين ﴾ يقوله المشركون للمؤمنين.

<sup>(</sup>۱) ﴿ ذرياتهم ﴾ بالجمع، وهي قراءة نافع، وابن عامر. ينظر: السبعة (٥٤٠)، البحر (٧/ ٣٣٨)، النشر (٢/٣٧١).

<sup>(</sup>٢) أي: خُلِق. لسان العرب (ذرأ).

﴿ وَيَقُولُونَ مَنَىٰ هَٰذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ مَا يَنظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَلِحِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِّمُونَ ﴿ فَيَ اللَّهِ يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً وَلَا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِيهِم ينسِلُوك ( فَي قَالُواْ يَنوَيَّلْنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنَّا أَ هَاذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّمْنَ وَصَدَفَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَبِحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُعْضَرُونَ إِنَّ فَأَلْيُومَ لَا نُظْلَمُ نَفْسٌ شَكِنًا وَلَا تَجْدُزُونَ إِلَّا مَا كُنتُمْ نَعْمَلُونَ فَ ا ﴿ويقولون متى هذا الوعد اني: هذا العذاب ﴿إِن كنتم صادقين العذابون به. قال اللَّه ﴿مَا يَنْظُرُونَ﴾ أي: ما ينتظر كفار آخر هذه الأمة الدَّائنين بدين أبي جَهْل وأصحابه (إلا صيحة واحدة﴾ يعني: النفخة الأولى من إسرافيل بها يكون هلاكُهم ﴿تأخذهم وهم يخصّمون ﴾ أي: يختصمون في أسواقهم وحوائجهم ﴿فلا يستطيعون توصية﴾ أن يوصُوا ﴿ولا إلى أهلهم يرجعون﴾ من أسواقهم وحيث كانوا ﴿ونفخ في الصور﴾ هذه النفخةُ الآخرة، والصُّور: قرنٌ تُجْعل الأرواحُ فيه، ثم يَنْفُخ فيه صاحبُ الصُّور، فيذهبُ كلُّ روح إلى جسده ﴿فإذا هم من الأجداث ﴾ القبور ﴿إلى ربهم ينسلون ﴾ أي: يخرجون سِرَاعًا ﴿قَالُوا يَا وَيُلْنَا مِن بِعَثْنَا مِن مُرقَدِنًا ﴾ قال قتادة: تكلُّم بأوَّل هذه الآية أهلُ الضلالة، وبآخرها أهلُ الإيمان. قال أهلُ الضلالة: ﴿يَا وَيَلْنَا مِنْ بَعْثُنَا من مرقدنا﴾ قال المؤمنون: ﴿هذا ما وعد الرحمن وصدق المرسلون﴾.

وقولهم: ﴿من مرقدنا﴾ هو ما بين النفختين لا يُعَذَّبون في قبورهم ما بين النفختين، ويقال: إنها أربعون سنة، الأولى يميتُ اللّه بها كلّ حي، والأخرى يحيي اللّه بها كلّ ميت ﴿إن كانت﴾ يعني: ما كانت ﴿إلا صيحةً واحدة﴾ يعني: النفخة الثانية ﴿فإذا هم جميع لدينا محضرون﴾ المؤمنون والكافرون.

قال محمد: من قرأ: (صيحةً) بالنصب (١)، فعلى معنى: إن كانت تلك إلا صيحةً (٢).

﴿إِنَّ أَضْحَبَ الْجَنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُغُلٍ فَنَكِهُونَ ﴿ مُمْ وَأَذُونَجُهُمْ فِي ظِلَنَالٍ عَلَى الْأَرَآبِكِ مُثَّكِتُونَ ﴿ لَهُمْ فِيهَا فَنَكِهَةٌ وَلَمْمُ مَّا يَدَّعُونَ ﴿ سَلَنَمٌ قَوْلًا مِن رَبِّ رَحِيمٍ ﴿ وَآمَتَنُوا الْيَوْمَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ ﴿ ﴾

﴿إِن أَصِحَابِ الْجَنَةِ اليَّوْمِ ﴾ يعني: في الآخرة ﴿في شغل ﴾ قال قتادة في: افتضاض العذارى ﴿فاكهون ﴾ أي: مسرورون؛ في تفسير الحسن (ل٢٨٥) ﴿هُمْ وأَزُواجِهُمْ في ظلال على الأرائك ﴾ يعني: السُّرُر في الحجال.

يحيى: عن خالد، عن الحسن قال: قال رسولُ اللَّه عَلَيْتُهِ: "إِنَّ أهل الجنة يدخلونها كلهم نساؤُهم ورجالهم من عند آخرهم أبناء ثلاث وثلاثين سنة، على طول آدم؛ طوله ستون ذراعًا – اللَّه أعلم بأي ذراعٍ – جُرْدَا(٣) مُرْدَا مُكَحَّلين يأكلون ويشربون، ولا يبولون ولا يتغوَّطون ولا يَمْتَخِطُون، والنساء عُرُبًا أَثْرابًا لا يَحِضْن، ولا يَلِذْن ولا يَمْتَخِطُن ولا يَبُلْن ولا يقضين حاجةً "(٤).

﴿ لهم فيها فاكهة ولهم ما يدعون ﴾ أي: يشتهون قال: يكون في فم أحدهم الطعام، فيخطُر على باله آخرُ؛ فيتحوَّل ذلك الطعامُ في فيه، يأكلُ من ناحية البسرة بُسرًا (٥)، ثم يأكل من الناحية الأخرى عنبًا إلى عشرة ألوان، وما شاء

<sup>(</sup>١) وهي قراءة العامَّة، وقرأ أبو جعفر بالرفع. ينظر: الكشاف (٣/ ٣٢٦)، النشر (٢/ ٣٥٣).

<sup>(</sup>٢) تقدم مثل هذا.

<sup>(</sup>٣) واحده: أُجُرد؛ وهو الذي خلا جسمه من الشعر. لسان العرب (جرد).

<sup>(</sup>٤) لم أقف عليه، وانظر صفة الجنة لأبي نعيم (٢/ ٧٨ - ١٠٩).

<sup>(</sup>٥) كذا في الأصل، وفي «ر»: من ناحية من اليسرة يسرا!!

اللَّه من ذلك. وتصفُّ الطيرُ بين يديه؛ فإذا اشتهى الطائر منها اضطرب ثم صار بين يديه نَضِيجًا بعضُه شواءً وبعضُه قَدِيدًا<sup>(١)</sup>، وكلُّ ما اشتهت أنفسهم وجدوه .

﴿ سلامٌ قولًا من رب رحيم ﴾ يأتي المَلكُ من عند الله إلى أحدهم فلا يدخل عليه، حتى يستأذن عليه يطلب الإذن من البوّاب الأول؛ فيذكره للبواب الثاني، ثم كذلك حتى ينتهى إلى البواب الذي يليه، فيقول البواب له: ملكّ على الباب يستأذن! فيقول: ائذن له فيدخل بثلاثة أشياء: بالسلام من الله، والتحيّة، وبأنّ الله عنه راض.

قال محمدٌ: قوله: ﴿سلامٌ قولاً﴾ منصوبٌ على معنى: لهم سلامٌ يقوله الله قولًا(٢).

﴿وامتازوا اليوم أيها المجرمون﴾ المشركون؛ أي: تميزوا عن أهل الجنّة إلى النار.

قال محمد: المعنى انقطعوا عن المؤمنين، يقال: مِزْتُ الشيء عن الشيء إذا عزلته عنه، فانماز وامتاز وميزته فتميز (٣).

﴿ أَلَرَ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَنْهَنِى آءَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانِّ إِنَّامُ لَكُو عَدُقٌ مُبِينٌ ﴿ وَأَنِ اَعْبُدُونِ هَذَا صِرَطٌ مُسْتَفِيعٌ ﴿ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُو جِبِلًا كَثِيرٌ أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴿ هَلَاهِ مَهَنَّمُ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ اصْلَوْهَا الْيُوْمَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ﴾

<sup>(</sup>١) القَدِيدُ: هو الذي يُقطّع ويُملِّح، ويُجفّفُ في الهواء والشمس. ينظر: المعجم الوسيط (قدد).

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن (٢/ ٧٢٩)، البحر (٧/ ٣٤٣)، مجمع البيان (٤/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر لسان العرب (ميز).

اَلْيُومَ نَخْتِدُ عَلَىٰ اَنْوَهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا آَيْدِيهِمْ وَتَفْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ وَلَوْ فَلَوْ اَلْتُعِرُطَ فَأَنَّ يُبْعِيرُونَ ﴿ وَإِنَّ الْمُعَالِمُ فَأَنَّ يُبْعِيرُونَ ﴾ فَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰ أَعْيُمِمْ فَأَسْتَبَغُوا الصِّرَطَ فَأَنَّ يُبْعِيرُونَ ﴾

والم أعهد إليكم يا بني آدم ألا تعبدوا الشيطان الأنهم عبدوا الأوثان بما وسوس إليهم الشيطان؛ فأمرهم بعبادتهم فإنما عبدوا الشيطان وهذا صراط مستقيم أي: دين ولقد أضل منكم جبلا كثيرًا أي: خلقًا كثيرًا وهذه جهنم التي كنتم توعدون في الدنيا أن لم تؤمنوا واليوم نختم على أفواههم [وتكلمنا أيديهم وتشهد أرجلهم تفسير بعضهم: لما قالوا: والله ربنا ما كنا مشركين. ختم الله على أفواههم] (۱) ثم قال للجوارح: انطقي فأول ما يتكلم من أحدهم فَخِذُه. قال الحسن: وهذا آخر مواطن يوم القيامة، إذا ختمت أفواههم لم يكن بعد ذلك إلا دخول النار.

﴿ ولو نشاء لطمسنا على أعينهم ﴾ يعني: المشركين ﴿ فاستبقوا الصراط ﴾ الطريق ﴿ فأنى يبصرون ﴾ فكيف يبصرون إذا أعميناهم؟!

﴿ وَلَوْ نَشَكَاءُ لَمَسَخْنَهُمْ عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ فَمَا اَسْتَطَاعُواْ مُضِينًا وَلَا يَرْجِعُونَ ﴿ وَمَن نُعَيِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي الْخَلْقِ أَفَلَا يَعْقِلُونَ ﴿ وَمَا عَلَمْنَكُ الشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَهُ ۚ إِنْ هُوَ اللَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانُ مُبِينٌ ﴿ قَلْ الْكَيْفِرِينَ ﴿ وَمَا عَلَمْنَكُ الْفَقِلُ عَلَى الْكَيْفِرِينَ ﴿ وَلَا يَلُمُ وَلَا يَلُكُ فِي اللَّهُ عَلَى الْكَيْفِرِينَ ﴿ وَلَو نَشاء لمسخناهم على مكانتهم ﴾ أي: لأقعدناهم على أرجلهم ﴿ فَمَا استطاعوا مَضيًا ولا يرجعون ﴾ أي: إذا فعلنا ذلك بهم لم يستطيعوا أن يتقدّموا ولا يتأخّروا ﴿ ومن نعمره ﴾ أي: إلى أَرْذَل العمر ﴿ ننكسه في الخلق ﴾ فيكون ولا يتأخّروا ﴿ ومن نعمره ﴾ أي: إلى أَرْذَل العمر ﴿ ننكسه في الخلق ﴾ فيكون

<sup>(</sup>١) لحق غير واضح بالأصل، والمثبت من (ر).

بمنزلة الصبي الذي لا يَعْقِلُ ﴿أفلا يعقلون﴾ يعني: المشركين، أي: فالذي خلقكم ثم جعلكم شبابًا ثم جعلكم شيوخًا ثم نكسكم في الخلق فردكم بمنزلة الطفل الذي لا يعقل شيئًا - قادرٌ على أن يبعثكم يوم القيامة ﴿وما علمناه الشعر﴾ يعني: النبي عَلَيْتُلا ﴿وما ينبغي له﴾ أن يكون شاعرًا ولا يروي الشعر، هذا لقولهم في النبي أنه شاعرٌ.

قال قتادة: وقالت عائشة: «لم يتكلّم رسول اللّه ببيت شعر قط؛ غير أنه أراد مرة أن يتمثّل ببيت شعر فلم يُقِمه» وقال بعضهم إن رسول اللّه ﷺ قال: «قاتل اللّه طرفة (١) حيث يقول:

سَتُبْدِي لَكَ الأَيَّامُ مَا كُنْتَ جَاهِلًا ﴿ وَيَأْتِيكَ مَنْ لَمْ تُزَوَّدِ بِالأَخْبَارِ

قيل له: إنه قال:

ويأتيك بالأخبار من لم تزود<sup>(٢)</sup>

فقال: سواء»<sup>(٣)</sup>.

 <sup>(</sup>١) هو طرفة بن العبد بن سفيان بن سعد البكري الوائلي، شاعر جاهلي، من الطبقة الأولى، ولد
في بادية البحرين، وتنقل في بقاع نجد. (٨٦ – ٦٠ ق هـ) تنظر ترجمته ومصادرها من
الأعلام (٣/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) البيت من بحر الطويل. ينظر ديوان طرفة (٦٦)، تفسير ابن كثير (٦/ ٥٧٥).

 <sup>(</sup>٣) رواه عبد الرزاق في تفسيره (٢/ ١٤٥ – ١٤٦) والطبري في تفسيره (٣٠/ ٢٧) من طريق
 معمر عن قتادة.

ورواه ابن أبي حاتم في تفسيره – كما في تفسير ابن كثير (٣/ ٥٩٧) – من طريق سعيد بن أبي عروبة عن قتادة.

ونسبه السيوطي في الدر المنثور (٥/ ٢٩١) لعبد بن حميد وابن المنذر في تفسيريهما. وقد ورد أن النبي ﷺ تمثل بعجز هذا البيت لطرفة.

فروى الإمام أحمد (٦/ ٣١، ٣١، ١٤٦، ١٥٦، ٢٢٢) والبخاري في الأدب المفرد (٣٠٢) رقم ٢٠٢٧) والترمذي (٦/ ٢٤٧ رقم ١٠٨٣٣) والنسائي في الكبرى (٦/ ٢٤٧ رقم ١٠٨٣٣)

﴿إِن هُو إِلاَ ذَكَرٌ وقرآن مبين﴾ تفسير بعضهم: إِن هُو إِلاَ تَفَكِّرٌ في ذات الله(١) ﴿وقرآن مبين الله التنذر ﴾ يا محمدُ ﴿من كان حيًا ﴾ أي: مؤمنًا هُو الذي يقبلُ نذارَتَك ﴿ويحق القول ﴾ الغضب ﴿على الكافرين ﴾ .

﴿ أَوَلَةِ بَرُواْ أَنَا خَلَقَنَا لَهُم مِمّا عَمِلَتَ أَيْدِينَا أَنْعَكُما فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ﴿ وَذَلَنَهَا لَهُمْ فَهُمْ لَهُمْ مَلِكُونَ ﴿ وَذَلَلْنَهَا لَهُمْ فَيُمَا وَيُهُمْ فِيهَا مَنْفِعُ وَمَشَارِبِّ أَفَلَا يَشْكُرُونَ ﴿ وَأَنْخَذُواْ مِن فَمِنْهَا يَأْكُونَ ﴿ وَلَئَمَ مُنَا مِنْفَعُ وَمَشَارِبِ أَفَلَا يَشْكُرُونَ ﴿ وَأَنْخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ مَا لِهَا لَهُ لَمُ مُحْدَدُ مُحْضَرُونَ ﴿ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَمَا مُحندُ مُحْضَرُونَ ﴿ وَمَا يُعْلِمُونَ فَلَى اللّهِ مَا لَكُمْ مُن أَنَا خَلَقَنَهُ فَلَا يَعْزُنكَ قَولُهُمْ إِنّا نَعْلَمُ مَا يُمِرُونَ وَمَا يُعْلِمُونَ ﴿ وَمَا يُعْلِمُونَ إِنَّ أَوْلَا مُو خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴿ وَمَا يُعْلِمُونَ إِنّا فَعَلَمُ مَا يُمِرُونَ وَمَا يُعْلِمُونَ إِنّا أَوْلَمْ يَرَ الْإِنسَانُ أَنَا خَلَقَنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴿ ﴾

﴿أُو لَمْ يَرُوا أَنَا خَلَقْنَا لَهُمْ مَمَا عَمَلَتَ أَيْدِينَا﴾ (ل٢٨٦) أي: قوتنا في تفسير الحسن كقوله: ﴿والسماء بنيناها بأيْدٍ﴾ (٢) [أي: بقوة] (٣) ﴿وذللناها لهم فمنها ركوبهم﴾ أي: ما يركبون.

قال محمد: (الرَّكُوب) بفتح الراء اسْمُ ما يركب، والرُّكوب المصدرُ، ويقال: مكانٌ رَكُوب، يريدون الاسم (٤).

<sup>=</sup> ١٠٨٣٤) وإسحاق بن راهويه في مسنده (٣/ ٨٩٨ رقم ١٥٨٨) والطحاوي في شرح المعاني (٤/ ٢٩٧) وفي شرح المشكل (٨/ ٣٧٤ – ٣٧٦ رقم ٣٣١٩، ٣٣٢٠) والبغوي في تفسيره (٧/ ٢٦) وغيرهم من طرق عن عائشة قالت: «كان رسول الله ﷺ إذا استراث الخبر تمثل بيت طرفة: ويأتيك بالأخبار من لم تزوده.

وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>١) في «ر١: كتاب الله.

<sup>(</sup>٢) الذاريات: ٧٤ .

<sup>(</sup>٣) طمس في الأصل، والمثبت من ارا.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (ركب).

﴿ولهم فيها منافع﴾ في أصوافها، وأوبارها، وأشعارها، ولحومها ﴿ومشارب﴾ يشربون من ألبانها ﴿أفلا يشكرون﴾ أي: فليشكروا ﴿واتخذوا من دون اللّه آلهة لعلهم ينصرون﴾ يمنعون ﴿لا يستطيعون نصرهم﴾ لا تستطيع آلهتهم التي يعبدون نضرهم ﴿وهم لهم جندٌ محضرون﴾ معهم في النار؛ في تفسير قتادة ﴿فلا يحزنك قولهم﴾ أنك ساحر، وأنك شاعرٌ [وأنك كاهن](١) وأنك مجنون، وأنك كاذب ﴿إنا نعلم ما يسرون﴾ من عداوتهم لك ﴿وما يعلنون﴾ فيعصمك الله منهم ويذلهم لك، ففعل الله ذلك به .

﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَلَيْنَ خَلْقَةً قَالَ مَن بُغِي الْعِظَامَ وَهِى رَمِيثُ ﴿ قُلْ يُحْيِبُهَا الَّذِى أَنْسَأَهُمَا أَوْلَ مَرَةً وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيثُم ﴿ اللَّذِى جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَوِ الْأَخْضَرِ نَازًا فَإِذَا أَنْتُم مِنْهُ تُوقِدُونَ ﴿ أَوَلَيْسَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَى أَن يَعْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُو الْمُلَّتُ الْعَلِيمُ ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ فَسُبْحَانَ الَّذِى بِيدِهِ مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ ﴾

﴿وضرب لنا مثلًا ونسي خلقه﴾ أي: وقد علم أنا خلقناه؛ أي: فكما خلقناه كذلك نعيده ﴿قال من يحيي العظام وهي رميم﴾ أي: رُفات.

قال محمد: يقال: رمّ العظُّمُ فهو رَمِيم ورِمَامٌ (٢).

قال مجاهد: «أَتَى أُبِيُّ بن خلف إلى النبي عَلَيْتُ بعظْمٍ نَخِرٍ فَفَتَّه بيده؛ فقال: يا محمدُ، أيحبي الله هذا وهو رميم؟!»(٣).

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل، والمثبت من «ر».

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (رمم).

 <sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير في تفسيره (٣٠/٢٣).
 وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٥/ ٢٩٣) لعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم في تفاسيرهم.

قال يَحْيَى: فبلغني أن النبي عَلَيَهِ قال له: «نعم يحييك الله بعد موتك، ثم يدخلك النار»(١)؟ فأنزل الله ﴿قل يحييها الذي أنشأها﴾ خلقها ﴿أول مرة وهو بكل خلق عليم﴾.

﴿الذي جعل لكم من الشجر الأخضر نارًا ﴾ يعني: كُلّ عودٍ تزند (٢) منه النار، فهو من شجرة خضراء ﴿الذي بيده ملكوت ﴾ (أي: ملك) (٣) ﴿كل شيءٍ وإليه ترجعون ﴾ يوم القيامة.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه عبد الرزاق في تفسيره (۲/ ۱٤٦) والطبري في تفسيره (۳۳/ ۳۰) عن قتادة مرسلًا. وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٧/ ٢٩٣): لعبد بن حميد وابن المنذر في تفسيريهما.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: (تزيد)، وهو تحريف عن الصواب. والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) سقط من (ر١.

#### تفسير سورة والصافات وهي مكية كلها

#### ينسب ألله النخن التحييز

﴿ وَالْفَنَفَنْتِ مَفًا ۞ فَالزَّبِونِ زَخْرًا ۞ فَالنَّلِينَتِ ذِكْرًا ۞ إِنَّ إِلَنْهَكُمْ لَوَجِدُ ۞ وَالْفَنَفَنِ وَالْأَدْنِ وَمَا يَنْهُمَا وَرَبُّ الْمَشْنُونِ ۞ إِنَّا زَبَّنَا السَّمَاتُهَ الدُّنْيَا بِزِينَةِ الكَوْيَكِ وَبُ السَّمَوْنِ وَالْأَنْقِ وَالْمَدْنِ وَمَا يَنْهُمَا وَرَبُّ الْمَشْنُونِ إِلَى الْتَلَإِ الْأَغْلَى وَيُقَذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ ۞ وَحِنْظًا مِن كُلِّ شَيْطُنِ مَارِدٍ ۞ يَسَّمَعُونَ إِلَى الْتَلَإِ الْأَغْلَى وَيُقَذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ ۞ وَحِنْظًا مِن كُلِّ شَيْطُنِ مَارِدٍ ۞ إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْمَطْفَةَ فَالْبَعَثُم شِهَاتُ ثَافِتُ ۞ ﴾ وقوله: ﴿ والصافات صفّا ﴾ قال قتادة: يعني: صفوف الملائكة.

يحيى: عن إبراهيم بن محمد، عن محمد بن المنكدر قال: قال رسولُ اللَّهُ عَلَيْتُهِ: "أَطَّتِ (١) السماءُ وحُقَّ لها أن تئطَّ، ليس فيها موضعُ شبْرٍ إلا وعليها مَلَكُ قائمٌ أو راكعٌ أو ساجدٌ»(٢).

قال محمدٌ: الأَطِيطُ: الصوت.

﴿ فَالْزَاجِرَاتُ زَجِرًا ﴾ يعني: الملائكة، ومنهم الرعد الملك الذي يزجُر السحاب؛ وقال في آية أخرى: ﴿ فَإِنَّمَا هِي زَجِرة واحدة ﴾ (٣) يعني: النفخة

<sup>(</sup>١) أي: صَوَّت. لسان العرب (أطط).

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه من هذا الطريق المرسل، ورواه الإمام أحمد أحمد (٥/ ١٧٣) والترمذي (٤/ ٤/ ٤٨ حمد (٥/ ١٧٣) والبن ماجه (٢/ ١٤٠٢ رقم ٤١٩٠) والحاكم في المستدرك (٢/ ٥٠١ – ٥١٠ ، ٤/ ٤٤٥) وغيرهم عن أبي ذر تطبي .

وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب.

وقال الحاكم: صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>٣) الصافات: ١٩، والنازعات: ١٣.

الآخرة ينفخها صاحبُ الصُّور ﴿فالتاليات ذكرًا﴾ الملائكة تتلوا الوحي الذي تأتي به الأنبياء؛ أقسم بهذا كلِّه ﴿إنّ إلهكم لواحد رب السموات والأرض وما بينهما ورب المشارق﴾ تفسير قتادة قال: هي ثلاثمائة وستون مَشْرِقًا، وثلاثمائة وستون مَغْربًا.

﴿إِنَا رَيْنَا السَمَاء الدنيا بزينة الكواكب وحفظًا ﴾ أي: وجعلناها يعني: الكواكب حِفْظًا للسماء ﴿من كل شيطانٍ ماردٍ ﴾ أي: مجترئ على المعصية ﴿لا يسمعون ﴾ أي: لئلا يسمعون (١) ﴿إلى الملأ الأعلى ﴾ يعني: الملائكة في السماء، وكانوا يسمعون قبل أن يُبْعث النبي عَلَيْ أُخبارًا من أخبار السماء، فأما الوحي فلم يكونوا يقدرون على أن يسمعوه ﴿ويُقذفون ﴾ أي: يُرْمَوْن ﴿من كل جانب دحورًا ﴾ أي: طُرْدًا ﴿ولهم عذابٌ واصب ﴾ أي: دائم ﴿إلا من خطف الخطفة فأتبعه ﴾ أي: لحقه ﴿شهابٌ ثاقب ﴾ مضيء، رجع إلى أول الكلام ﴿وحفظًا من كل شيطانٍ ماردٍ لا يسمعون إلى الملأ الأعلى ﴾ .

﴿ إِلا من خطف الخطفة ﴾ يعني: استمع الاستماعة.

قال ابن عباس: إذا رأيتم الكوكب قد رُمِيَ به فتوارى؛ فإنه يَحْرق ما أصاب ولا يقتل.

﴿ فَاسْتَفْنِهِمْ أَهُمْ أَشَدُ خَلْقًا أَم مَنْ خَلَقْنَا ۚ إِنَا خَلَقْنَهُم مِن طِينِ لَازِبِ ﴿ كَا جَبْتَ وَيَعْلَمُ اللَّهُ عَجِبْتَ وَيَعْلَمُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) هكذا في الأصل (يسمعون) بإثبات النون؛ وهو أحد الأوجه النحوية في إعراب هذا الفعل، حيث يذهبون إلى أن قوله تعالى: (لا يسمعون) أصله (لئلا يسمعون) وحذفت اللام، وارتفع الفعل. ولا يخفى مما في هذا الرأي من تعشّف. ينظر تفصيل ذلك من الدر المصون (٩٦/٥).

مُبِينُ ﴿ إِنَّ أَوْدَا مِنْنَا وَكُنَا نُرَابًا وَعَظَامًا أَوْنَا لَتَبْعُوثُونَ ۞ أَوَ ءَابَآؤُنَا الْأَوَّلُونَ ۞ قُل نَعَمْ وَأَنتُمْ دَخِرُونَ ۞ فَإِنَّمَا هِىَ زَجْرَةٌ وَحِدَةٌ فَإِذَا هُمْ يَنظُرُونَ ۞ وَقَالُواْ يَوَيْلُنَا هَلَنَا يَوْمُ الدِّينِ ۞ هَلَا يَوْمُ الفَصْلِ الَّذِى كُنتُم بِهِـ ثُكَذِّبُوك ۞

﴿فاستفتهم﴾ يعني: المشركين، أي: فاسألهم على الاستفهام؛ يُحاجُهم بذلك ﴿أهم أشد خلقًا أم من خلقنا ﴾ أم السماء أي: أنها أشد خلقًا منهم ﴿إنا خلقناهم من طينٍ لازبٍ ﴾ واللازبُ: الذي يلصقُ باليد؛ يعني: خلق آدم. قال محمدٌ: يقال: لازبٌ ولازمٌ، بمعنى واحد(١).

﴿بل عجبت﴾ يا محمدُ أن أعطيت هذا القرآن ﴿ويسخرون﴾ يعني: المشركين ﴿وإذا ذكروا﴾ بالقرآن ﴿لا يذكرون﴾ (ل ٢٨٧) ﴿وإذا رأوا آية﴾ إذا تليت عليهم آية ﴿يستسخرون﴾ من السُّخرية ﴿قل نعم وأنتم داخرون﴾ أي: صاغرون ﴿فإذا هم ينظرون﴾ أي: خرجوا من قبورهم [ينظرون](٢).

﴿ اَخْدُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَازْوَجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴿ مِن دُونِ اللَّهِ فَاهْدُومُمْ إِلَى مِرَطِ الْمَحْمِمُ اللَّهِ مَا كُوْ لَا نَاصَرُونَ ﴿ مِن دُونِ اللَّهِ فَاهْدُومُمْ إِلَىٰ مِرَطِ الْمَحْمِمِ ﴿ وَقَفُومُمْ إِنَّهُم مَسْقُولُونَ ﴿ مَا لَكُوْ لَا نَاصَرُونَ ﴿ بَلْ مُحْرَ الْمُومَ مُسْتَسْلِمُونَ ﴾ وَأَفْهَا بَعْضِ يَسَاءَلُونَ ﴿ قَالُوا بِلَّكُمْ كُنُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ الْيَمِينِ ﴿ قَالَوا بِلَ لَمْ تَكُونُوا مُومِينَ ﴿ وَالْمَا طَافِينَ ﴿ وَالْمَالِمُ اللَّهُ مَا طَافِينَ ﴿ وَمَا طَافِينَ ﴿ وَمَا طَافِينَ ﴿ وَالْمَالِمُ إِنَّا إِنَّا إِنَا لَكُونُ اللَّهُ مَا طَافِينَ ﴿ وَمَا طَافِينَ ﴿ وَمَا طَافِينَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُونَ ﴿ وَالْمَالِمُ إِنَّا إِلَّا كُنَا عَلَيْكُمْ مِن سُلُطَانِ مِنْ اللَّهُ مَا طَافِينَ ﴿ وَمَا طَافِينَ إِلَى الْمَعْرَاتِ مُشَاكِونَ ﴾ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِن سُلُطَانِ مِنْ اللَّهُ وَمَّا طَافِينَ ﴿ وَمَا طَافِينَ فَلَا مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهِ مُؤْمِلُونَ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِنَا لَهُ مُنْ اللَّهُ اللَّالِقُولُولُهُ اللَّالِ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ ا

<sup>(</sup>١) لسان العرب (لزب).

<sup>(</sup>٢) طمس في الأصل، والمثبت من «ر».

﴿ احشروا ﴾ أي: سوقوا ﴿ الذين ظلموا ﴾ أشركوا ﴿ وأزواجهم ﴾ قال الحسن: يعني: الشياطين الذين دَعَوا إلى عبادة الأوثان.

قال محمدٌ: تقول العرب: زوَّجْتُ إبلي إذا قرنت واحدًا بآخر(١).

﴿فاهدوهم﴾ أي: اذعوهم ﴿إلى صراط﴾ طريق ﴿الجحيم﴾ والجحيم اسم من أسماء جهنم ﴿وقفوهم﴾ أي: احبسوهم، وهذا قبل أن يدخلوا النار ﴿إنهم مسئولون﴾ عن لا إله إلا الله.

قال محمدٌ: يقال: وقفت الدابة وَقْفًا ووقُوفًا، ومن هذا المعنى قوله: ﴿وَقِفُوهُم﴾ ويقال: أوقفتُ الرجل على الأمر إيقافًا (٢).

﴿ مَا لَكُم لَا تَنَاصِرُونَ ﴾ يقال لهم: مَا لَكُم لَا يَنْصُرُ بَعْضُكُم بَعْضًا؟! قال الله: ﴿ بِلَ هُمُ اليُّومُ مُسْتَسَلِّمُونَ ﴾ أي: استسلموا ﴿ وأقبل بعضهم على بعضٍ

<sup>(</sup>١) لسان العرب (زوج).

<sup>(</sup>٢) ينظر: لسان العرب (وقف).

يتساءلون بعني: الكفّار والشياطين ﴿قالوا ﴾ قال الكفار للشياطين: ﴿إنكم كنتم تأتوننا عن اليمين ﴾ قال مجاهد: أي: من قبل الدين؛ فصددتمونا عنه ﴿قالوا ﴾ يعني: الشياطين للمشركين من الإنس ﴿بل لم تكونوا مؤمنين ﴾.

﴿ وما كان لنا عليكم من سلطانِ ﴿ نقهركم به على الشرك ﴿ بل كنتم قومًا طاغين ﴾ أي: ضالين ﴿ فحق علينا فول ربنا ﴾ الشياطين تقول هذا ، قال الله : ﴿ فإنهم يومئذِ في العذاب مشتركون ﴾ يُقْرَنُ كل واحدٍ منهم هو وشيطانه في سلسلة واحدة ﴿ ويقولون ﴾ يعني : المشركين إذا دعاهم النبي إلى الإيمان ﴿ أَننا لتاركوا آلهتنا لشاعرٍ مجنون ﴾ يعنون : النبي عَلَيْتُهُ ، أي : لا نفعل . قال الله ﴿ بل جاء بالحق وصدق المرسلين ﴾ قبله ﴿ إلا عباد الله المخلصين ﴾ استثنى المؤمنين ﴿ أُولئك لهم رزق معلوم ﴾ الجنة .

﴿على سرر متقابلين﴾ لا ينظر بعضهم إلى قَفَا بعض.

تفسير بعضهم: وهذا في الزيارة إذا تزاوروا ﴿يُطَاف عليهم بكأسٍ وهي الخَمْرُ.

قال محمد: الكأس اسم يقع لكل إناء مع شرابه (١).

﴿من معين﴾ والمعين: الجاري الظاهر (٢) ﴿لا فيها غولٌ ولا هم عنها ينزفون﴾ أي: إذا شربوها لا يَسْكرون؛ فتذهب عقولُهم.

قال محمد: يقال : الخمر غَوْلُ للحلم، والحربُ غَوْلُ للنفوس؛ أي: تذهب بها<sup>(٣)</sup>. وذكر أبو عبيد أن قراءة نافع (ينزَفون) بفتح الزاي في هذه، وفي

<sup>(</sup>١) وهي مؤنَّة، وقد تُطْلق على الشَّراب الذي في الإناء. والجمع: كنوس، وأكوْس. لسان العرب (كأس).

<sup>(</sup>٢) والجمع: (مُعُن). ينظر: المعجم الوسيط (عين، معن).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (غول).

التي في الواقعة<sup>(١)</sup>.

قال محمدٌ: ويقال للسكران: نَزيفٌ ومَنْزُوفٌ (٢).

ومن قرأ (يُنْزِفون﴾ بكسر الزاي<sup>(٣)</sup> فهو من: أنزفَ القومُ إذا حان منهم النَّزفُ وهو السُّكُر؛ كما يقال: أحصد الزَّرعُ إذا حان حصادُه، وأقطف الكرمُ إذا حان قِطَافُه.

قوله: ﴿قاصرات الطرف﴾ يعني: الأزواج قَصْرن طرْفَهُنّ على أزواجهنّ لا يُردُن غيْرهم. ﴿عين﴾ عظام العيون، الواحدة منهن: عَيْناءُ<sup>(٤)</sup>.

﴿كَأَنْهِنَ بِيضٌ مَكْنُونَ﴾ تفسير بعضهم يعني بالبيض: اللؤلؤ، كقوله: ﴿وحورٌ عين كأمثال اللؤلؤ﴾(٥) مكنونٌ في أصدافه.

﴿ فأقبل بعضهم على بعض يتساءلون ﴾ يعني: أهل الجنة.

﴿ قَالَ قَآبِلُ مِنْهُمْ إِنِى كَانَ لِى قَرِينٌ ﴿ إِنَّ يَقُولُ أَهِ نَكَ لَمِنَ الْمُصَدِّقِينَ ﴿ آهِ آهِ اَ مِنْنَا وَكُنَا مُثَامًا وَعَالَمًا أَهِ الْمُصَدِّقِينَ ﴿ وَعَالَمًا أَهِ الْمُحْدِيمِ ﴿ وَاللَّهُ مُطَّلِعُونَ ﴿ فَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَقِهُ إِنَّ كُنْتُ مِنَ الْمُحْضَرِينَ ﴿ وَالْعَالَمُ عَمْ بِمَيْتِينٌ فَا لَكُنْتُ مِنَ الْمُحْضَرِينَ ﴿ وَالْعَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللّ

<sup>(</sup>۱) وهي قراءة السبعة إلا حمزة والكسائي. ينظر: البحر (٧/ ٣٦٠) السبعة (٥٤٧)، النشر (٢/ ٣٥٠)، التيسير (١٨٦). والآية التي في الواقعة هي قوله تعالى: ﴿لا يصدعون عنها ولا ينزفون﴾ [الواقعة: ١٩].

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (نزف).

<sup>(</sup>٣) وهي قراءة حمزة والكسائي.

<sup>(</sup>٤) ويقال: هو أَغْيَن، وهي غَيْناء، لمن اتَّسعت عينه وحسُنت. لسان العرب (عين).

<sup>(</sup>٥) الواقعة: ٢٢ .

﴿قَالَ قَائِلُ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينَ ﴾ صاحبٌ في الدنيا .

﴿يقول أَننك لمن المصدقين﴾ على الاستفهام ﴿أَننا لمدينون﴾ لمحاسبون؛ أي: لا نُبْعَثُ ولا نُحَاسب.

قال يحيى: وهما اللذان في سورة الكهف في قوله: ﴿واضرب لهم مثلًا رَجَلِينَ جَعَلْنَا لأَحَدُهُمَا جَنتين . . . ﴾ (١) إلى آخر قصتهما.

﴿قال﴾ المؤمن منهما: ﴿هل أنتم مطلعون فاطلع فرآه في سواء الجحيم﴾ يعني: في وسط الجحيم ﴿قال تاللَّه إن كـــدت لتردين ﴾ أي: تباعدني من الله.

قال محمد: يقال: رَدِيَ الرجُل يَرْدَى رَدَى؛ إذا هلك، وأَرْدَيتُه: أهلكته (٢).

﴿ولولا نعمة ربي﴾ يعني: الإسلام ﴿لكنت من المحضرين﴾ معك في النار ﴿أفما نحن بميتين إلا مَوْتتنا الأولى﴾ وليس هي إلا موتة واحدة التي كانت في الدنيا ﴿وما نحن بمعذبين﴾ على الاستفهام، وهذا استفهام على سرور (ل٢٨٨)، قد أمن ذلك، ثم [قال]: (٣) ﴿إن هذا لهو الفوز العظيم﴾ النجاة العظيمة من النار إلى الجنة.

﴿لِيثْلِ هَذَا فَلْيَعْمَلِ الْعَكِلُونَ ﴿ أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ الزَّقُومِ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهَا فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) الكيف: ٣٢ - ١٤ .

<sup>(</sup>٢) فهو رَدٍ؛ أي: هالك. لسان العرب (ردى).

<sup>(</sup>٣) طمس في الأصل. والمثبت من (ر٥.

الشَّيَطِينِ فَي فَإِنَّهُمْ لَآكِلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ فَيْمُمْ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِنْ حَبِيمِ

هُمُ أَنِ مُرْجِعَهُمْ لَإِلَى الْمُجيمِ فَي إِنَّهُمْ الْفَوْا ءَابَاءَ هُمْ صَالِينَ فَيْهُمْ عَلَى ءَاتَنْرِهِمْ

هُمْرُعُونَ فِي وَلَقَدْ صَلَّ قَبْلَهُمْ أَحْتُرُ الْأَوْلِينَ فِي وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فِيهِم مُنذِرِينَ فِي عَبُرُونَ فَي الْعُلِينَ فِي وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فِيهِم مُنذِرِينَ فَي اللّهُ عَبَادَ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَني : مَا [وصف فيه] الله الجنة ﴿فليعمل قال اللّه : ﴿لَمثل هذا﴾ يعني : مَا [وصف فيه] أن أهل الجنة ﴿فليعمل عني : مَا أَوصْفُ فيها أَنْ مَن مُن اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللل

قال الله: ﴿لَمَثُلُ هَذَا﴾ يعني: ما [وصف فيه] (١٠) أهل الجنة ﴿فَلَيْعُمُلُ الْعَامُلُونَ﴾ ثم قال: ﴿أَذَلُكُ خَيْرٌ نَزَلًا أَمْ شَجْرَةَ الزَقُومِ﴾ أي: أنه خير نزلًا. ﴿إنا جَعَلْنَاهَا فَتَنَةَ لَلْظَالْمِينَ﴾ للمشركين.

قال قتادة: لما نزلت هذه الآية، جاء أبو جهل بتمر وزبد، وقال: تزقَّموا فما نعلم الزقوم إلا هذا، فأنزل اللَّه ﴿إنها شجرة تخرج في أصل الجحيم﴾.

قال يحيى: [بلغني] (١) أنها في الباب السادس، وأنها تجيء بلهب النار؛ كما تجيء الشجرة ببرد الماء، فلابد لأهل النار من أن ينحدروا إليها، أعني: من كان فوقها؛ فيأكلوا منها.

قوله: ﴿طلعها﴾ يعني: ثمرتها ﴿كأنه رءوس الشياطين﴾ يقبحها بذلك.

قال محمدٌ: الشيء إذا استقبح يقال: كأنه وجهُ شيطان، وكأنه رأس شيطان، والشيطان لا يُرَى، ولكنه يستشعر أنه أقبح ما يكون من الأشياء لو نظر إليه، وهذا كقول امرئ القيس (٢).

أَيَقْتُلُنِي وَالْمَشْرَفِيُّ مُضَاجِعِي وَسُمْرِ القَنَا حَوْلِي كَأَنْيَابِ أَغْوَالِ<sup>(٣)</sup>

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل، والمثبت من «را).

 <sup>(</sup>۲) هو امرؤ القيس بن حجر بن الحارث الكندي، أشهر شعراء العرب على الإطلاق (ت ۸۰ ق.
 هـ). ترجمته ومصادرها في الأعلام (۲/ ۱۱).

 <sup>(</sup>۳) البیت من بحر الطویل. ویروی: . . . ومسنونة زرق كأنیاب أغوال. ینظر دیوانه (۳۳)،
 معاهد التنصیص (۱/ ۱۳٤)، الكامل (۳/ ۹۹).

ولم يَرَ الغُولَ ولا نَابَهَا.

﴿ثُم إِنْ لَهُم عليها لشوبًا من حميم ﴾ أي: لمزاجًا من حميم، وهو الماء الذي لا يُسْتَطَاعُ من حَرّه.

قال محمد: (الشُّوبُ) المصدرُ، و(الشُّوبُ) الاسم؛ المعنى: إن لهم على أكلها لخلْطًا ومزَاجًا من حميم .

﴿فهم على آثارهم يهرعون﴾ يُسْرعُون.

قال محمدٌ: يقال: هُرِعَ الرّجل وأُهْرِعَ إذا اسْتُحِتُّ وأَسْرِع<sup>(١)</sup>.

﴿ولقد أرسلنا فيهم﴾ في الذين قبلهم ﴿منذرين﴾ يعني: الرسل ﴿فانظر كيف كان عاقبة المنذرين﴾ أي: كان عاقبتهم أن دمّر الله عليهم ثم صَيَّرهم إلى النار .

﴿ وَلَقَدْ نَادَىٰنَا نُوحٌ فَلَنِعُمَ الْمُجِبُونَ ۞ وَنَجَنَنَهُ وَأَهْلَمُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ ۞ وَبَكَنَا عَلَيْهِ فِي الْعَلَمِينَ ۞ إِنَّا فَيْنِ الْمُوْمِينَ ۞ مَمَّالَا دُرِيْنَمُ هُرُ الْبَافِينَ ۞ وَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْاَخْرِينَ ۞ مُمَّ اَغْرَقْنَا الْاَخْرِينَ ۞ وَإِنَ مِن كَنَاكِ نَجْرِي الْمُخْصِينِينَ ۞ إِنَّهُ مِقَلْبِ سَلِيمٍ ۞ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ ۞ وَإِنَ مِن مِيمَامِهِ ۞ إِذْ مَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ ۞ أَيْفَكُا ءَالِهَةً دُونَ اللّهِ زُمِيدُونَ ۞ فَمَا ظَلْكُمْ بِرَتِ الْعَلَمِينَ ۞ فَنَظُرَ نَظْرَةً فِي النَّجُومِ ۞ فَقَالَ إِلَّ سَقِيمٌ ۞ فَنَوْلَوا عَنْهُ مُنْهِمِينَ ۞ فَرَاغَ إِلَا الْهَنِهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُونَ ۞ مَا لَكُولًا الْمُؤْمِنَ ۞ فَاعَلَمُ اللّهِ يَرْفُونَ ۞ فَاعَلَمُ اللّهِ يَرْفُونَ ۞ فَا عَلَى قومه ﴿ وَلَقَد نَادَانَا نُوحٌ ﴾ يعني: حيث دعا على قومه ﴿ وَلَقَد نَادَانَا نُوحٌ ﴾ يعني: حيث دعا على قومه ﴿ وَلَقَد نَادَانَا نُوحٌ ﴾ يعني: حيث دعا على قومه ﴿ وَلَقَد نَادَانَا نُوحٌ ﴾ يعني: حيث دعا على قومه ﴿ وَلَقَعُمُ المُحْيِبُونَ ﴾ له

<sup>(</sup>١) ويقال: هُرِغَ الرجل وأُهْرِغَ؛ إذا مشى في اضطراب وسرعة. لسان العرب (هرع).

أجبْناه فأهلكناهم ﴿ونجيناه وأهله من الكرب العظيم﴾ يعني: الغَرَق .

﴿وجعلنا ذريته هم الباقين﴾ فالناس كلهم ولد سام وحام ويافث ﴿وتركنا عليه في الآخرين﴾ يعني: أبقينا له الثناءَ الحسن ﴿سلامٌ على نوح في العالمين﴾ يعني: ما كان بعد نوح.

وإن من شيعته لإبراهيم تفسير مجاهد: على منهاجه وسُنّته (إذ جاء ربه بقلب سليم من الشرك (أنفكا) كذبًا (آلهة دون الله تريدون) على الاستفهام أي: قد فعلتم؛ فعبدتموهم دونه (فما ظنكم برب العالمين) أي: أنه معذّبكم (فنظر نظرة في النجوم) في الكواكب (فقال إني سقيم) أي: مَطْعُون (فتولوا عنه مدبرين) إلى عيدهم؛ وذلك أنهم استتبعوه لعيدهم - في تفسير الكلبي - فعصب رأسه، وقال: إني رأيتُ الليلة في النجوم أني سأطعن غدًا! وكانوا ينظرون في النجوم، فقال لهم هذا كراهية منه للذهاب معهم، ولما أراد أن يفعل بآلهتهم كادَهم بذلك (فراغ عليهم) أي: مال على آلهتهم (ضربًا باليمين) فكسرها إلا كبيرهم، وقد مضى تفسيره في سورة الأنبياء (فأقبلوا إليه) إلى إبراهيم (يزفون) أي: يبتدرونه.

قال محمد: من قرأ (يَزِفُون) بفتح الياء وتشديد الفاء (٢) فالمعنى: يسرعون وأصله من: زَفِيفِ النَّعَام، يقال: زفَّت النعامُ تَزِفُ زفيفًا، وفيه لغةُ أخرى: أَزفَت زفافًا (٣).

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٥٧ - ٦٧ .

<sup>(</sup>٢) وهي قراءة السبعة إلا حمزة، فقد قرأ ﴿يُزِفُونَ﴾ ينظر: السبعة (٥٤٨)، البحر (٣٦٦٪)، النشر (٢/ ٣٥٧).

<sup>(</sup>٣) يقال: زفَّت النعام تَزِفُ زُفُوفًا وزَفِيفًا. ينظر: لسان العرب (زفف).

﴿ قَالَ أَتَعْبُدُونَ مَا نَنْحِتُونَ ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَالْمَا أَبْتُوا لَمُ بُنَيْنَا فَالْقُوهُ فِي الْمُحْدِيدِ ﴿ وَاللَّهِ مُلْكُمْ الْأَسْفَلِينَ ﴿ وَقَالَ إِنِي ذَاهِبُ إِلَى رَقِ سَيَهْدِينِ الْمُحَدِيدِ ﴿ وَقَالَ إِنِي ذَاهِبُ إِلَى رَقِ سَيَهْدِينِ ﴾ وَقَالَ إِنِي ذَاهِبُ إِلَى رَقِ سَيَهْدِينِ ﴾ وَقَالَ إِنِي ذَاهِبُ إِلَى رَقِ سَيَهْدِينِ ﴾ يَشُونُ مَنْ الصَّلْحِينَ ﴿ وَمَا تَعْمَلُونَ عَلَيْهِ عَلِيهِ إِلَى مَعْهُ السَّعْمَ فَكَالَ يَتُمْ اللَّهُ مَعْهُ السَّعْمَ فَكَالُ يَتُمْ اللَّهُ مِنْ الصَّلْحِينَ ﴿ وَمَا تَعْمَلُونَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُعَلَّمُ اللَّهُ مِنْ الصَّلْحِينَ اللَّهُ مَا أَنْظُرْ مَاذَا تَرَعَلُ قَالَ يَتَأْمِنِ الْعَلْمُ مَا تُؤْمَرُ لَلْ سَتَجِدُنِ اللَّهُ مِنْ الصَّلْمِينِ وَهِ اللَّهُ مِنْ الصَّلِيقِينَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ الصَّلِيقِ اللَّهُ مِنْ الصَّلْمِينِ وَهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مِنْ السَّالِي اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَالَى اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنَالًا مَاللَّهُ مُنَالًا مُنَالًا مُعَلًا مَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ اللَّهُ مُنَالًا مُلْفُلُولُ مَا اللَّهُ مُنَالِمُ اللَّهُ مُنَالًا مُلِيلًا مُنَالًا مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنَالًا مُنْ السَّامِ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ مُنَالِمُ اللَّهُ مِنْ السَّلِمِينَ اللَّهُ مُنْ اللّمُ اللَّهُ مُنْ السَلَامِينِ الللَّهُ اللَّهُ مِنْ السَلَامِينِ الللَّهُ اللَّهُ مِنْ السَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ مِنْ السَلَامِ الللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّه

﴿قال﴾ لهم إبراهيم ﴿أتعبدون ما تنحتون﴾ يعني: أصنامهم ﴿واللّه خلقكم وما تعملون﴾ أي: خلقكم وخلق ذلك الذي تنحتون بأيديكم ﴿قالوا ابنوا له بنيانًا﴾ يقوله بعضهم لبعض ﴿فألقوه في الجحيم﴾ أي: في النار؛ فجمعوا الحطب زمانًا، ثم جاءوا بإبراهيم، فألقوه في تلك النار ﴿فأرادوا به كيدًا﴾ بحرقهم إياه ﴿فجعلناهم الأسفلين﴾ في النار ﴿وقال إني ذاهب إلى ربي سيهدين﴾ يعني: سيهدين ألطريق، هاجر من أرض العراق إلى أرض الشام الرب هب لي من الصالحين عريد: ولدًا تقيًا صالحًا ﴿فبشرناه بغلام حليم عريد إسماعيل](٢) ﴿فلما بلغ معه السعي اليمل وقيام الحجة (٢).

[﴿قَالَ﴾ إسماعيل ﴿يا أبت افعل ما تؤمر﴾ يريد ما أوحى إليك ربك ﴿ستجدني إن شاء الله من الصابرين﴾ على بلاء الله.

﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَهُم لِلْجَبِينِ ﴿ وَنَكَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرَهِيمُ ﴿ فَا مَدْ صَدَّفْتَ الرُّوْمِيا ۚ إِنَّا كَذَلِكَ

<sup>(</sup>١) في (ر١) يريد: سيرشدني.

<sup>(</sup>٢) سقط من الأصل. والمثبت من (ر٥).

<sup>(</sup>٣) أي: التكليف.

بَخْزِى الْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ هَذَا لَمُوَ الْبَلَتُواْ الْمُبِينُ ﴿ وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْجِ عَظِيمٍ ﴿ وَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِدِينَ ﴿ اللَّهُ صَلَّمُ عَلَى إِبْرِهِيمَ ﴿ إِنَّ كَذَلِكَ بَخْزِى الْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ إِنَّهُ مِن عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَشَرْئِنَهُ بِإِسْحَقَ نَبِيًّا مِنَ الْمَسْلِحِينَ ﴿ وَمَنْكُمَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَقَ وَمِن دُرْتَيْنِهِمَا نَحْسِنُ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ، مُبِيثُ ﴿ إِلَيْ اللَّهُ لِللَّهِ اللَّهِ لَنَا مِنْ الْمَسْلِحِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ لِينَا مِن الْمَسْلِحِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ لِللَّهِ لَنَفْسِهِ، مُبِيثُ ﴿ ﴾

﴿فلما أسلما ﴾ يريد إبراهيم وإسماعيل، يريد: أسلم إبراهيم طوعًا لله - تبارك وتعالى - أن يذبح ابنه وبكره وواحده؛ وكذلك هو في التوراة: (جادلني)(١) بكره وواحده. وأسلم إسماعيل نفسه لله](٢)؛ أي: استسلما لأمر الله، رضي إبراهيم بذبح ابنه، ورضي ابنه بأن يذبحه أبوه ﴿وتله للجبين ﴾ (ل٢٨٩) أي: أضجعه؛ ليذبحه وأخذ الشفرة وعليه قميص أبيض قال: يا أبت إني ليس لي ثوب تكفنني فيه [غير هذا](٢) فاخلعه حتى تكفنني فيه. [﴿وتله للجبين ﴾ يريد: أضجعه على جنبه إلى الأرض](٢).

﴿وناديناه أن يا إبراهيم قد صدقت الرؤيا﴾ .

قال يحيى: ناداه به الملك من عند الله [﴿أَن يا إبراهيم قد صدقت الرؤيا﴾ بوحي من الله - عز وجل - ﴿إِنَا كَذَلْكُ نَجْزِي المحسنين﴾ يريد: هكذا نجزي الموحّدين](٢) ﴿إِن هذا لهو البلاء المبين﴾ [يريد الذي ابتليتك به عظيم أن تذبح لي بكرك وواحدك](٢) يعني: النعمة البيّنة عليك من الله؛ إذ لم تذبح ابنك.

قال محمد: (وناديناه) ذكر بعض العلماء أنه جواب ﴿فلما أسلما وتله للجبين﴾ والواو زائدة (٣). والله أعلم.

کذا فی (۱)

<sup>(</sup>٢) سقط من الأصل، والمثبت من ارا.

<sup>(</sup>٣) ينظر الدر المصون (٥/٠١٥)، البحر (٧/٠٧٠).

قال: ﴿وفديناه بذبح عظيم﴾ [يريد الكبش الذي تقرب به هابيل ابن آدم إلى الله، فتقبله، وكان في الجنة يرعى حتى فدى الله – جل ذِكْره – إسماعيل]<sup>(١)</sup> قال مجاهد: أي متقبّل. قال ابن عباس: فالتفت إبراهيم؛ فإذا هو بكبش أبيض أقرن فذبحه.

قال يحيى: وابنه الذي أراد ذبحه: قال الحسن: هو إسحاق (٢).

﴿وتركنا عليه﴾ أبقينا عليه ﴿في الآخرين﴾ الثناء الحَسَن؛ [يريد الذكر الحسن لإكرامه لإسماعيل، ألا يذكر من بعده إلا بخير إلى يوم القيامة وذلك أن إبراهيم ﷺ قال في سورة باخع (٣) ﴿واجعل لي لسان صدق في الآخرين﴾ يقول: لا أذكر في جميع الأمم من بعدي إلا بذكرٍ حسن.

﴿ سلام على إبراهيم ﴾ في العالمين ﴿ كذلك نجزي المحسنين ﴾ يريد الموحدين ﴿ وبشرناه الموحدين ﴿ وبشرناه بإسحاق نبيًا من الصالحين ﴾ يريد: من صالح الأنبياء ﴿ وباركنا عليه وعلى

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل، والمثبت من ﴿رُّ.

<sup>(</sup>٢) وهذا القول يخالف ظاهر القرآن؛ فإن الله بعد أن ذكر قصة الذبيح وتسليمه نفسه لله – تعالى – وإقدام إبراهيم على ذبحه وفرغ من قصته قال بعدها: ﴿ويشرناه بإسحاق نبيًا من الصالحين﴾ فشكر الله – تعالى – له استسلامه لأمره وبذله ولده له وجعل من إثابته على ذلك أن آتاه إسحاق، فنجى إسماعيل من الذبح وزاده عليه إسحاق.

وقد بيَّن العلامة ابن القيم أن القول بأن الذبيح إسحاق من تحريف أهل الكتاب لكتبهم، وأظهر بطلانه من عشرة أوجه، انظرها في إغاثة اللهفان (٢/ ٣٢٣ – ٣٢٥).

وقال ابن القيم في زاد المعاد (١/ ٧١): وأما القول بأنه إسحاق فباطل من أكثر من عشرين وجهًا، وسمعت شيخ الإسلام ابن تيمية – قدس الله روحه – يقول: هذا القول إنما هو متلقى عن أهل الكتاب، مع أنه باطل بنص كتابهم. اهر. وانظر تفسير ابن كثير (١٧/٤ – ١٤) وأضواء البيان (٦/ ١٩ – ١٩٣).

<sup>(</sup>٣) يريد سورة الشعراء: الآية ٨٤ .

إسحاق » يريد: على إبراهيم وإسحاق]<sup>(۱)</sup> ﴿ومن ذريتهما » [يريد: ذرية إبراهيم وإسحاق]<sup>(۱)</sup> ﴿محسن » [يريد: موحدًا، يعني:]<sup>(۱)</sup> مؤمن ﴿وظالم لنفسه » مشرك [﴿مبين » بين الشرك.

﴿ وَلَقَدْ مَنْكَنَا عَلَىٰ مُومَىٰ وَهَ كُرُونَ ﴿ وَغَيْنَاتُهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ وَلَقَدْ مَنْكَا عَلَىٰ مُومَىٰ وَهَ كُرُونَ ﴾ وَمَا لَيْنَاهُمَا الْكِنْبَ الْمُسْتَنِينَ ﴿ وَهَدَيْنَاهُمَا الْعِرَظَ الْعَبْرَظَ الْمُسْتَقِيمَ ﴿ وَهَدَيْنَاهُمَا الْعَبْرَظِ الْمُسْتَقِيمَ ﴿ وَهَدُونَ ﴾ الْمُسْتَقِيمَ ﴿ وَهَدُونَ ﴾ كَذَلِكَ بَحْزِى الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَهَا إِنَّهُمَا مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴾

﴿ولقد مننا على موسى وهارون ﴾ يريد أعطينا موسى وهارون ﴿ونجيناهما وقومهما ﴾ يريد بني إسرائيل الاثنى عشر سبطًا ﴿من الكرب العظيم ﴾ يريد: الظلم العظيم ﴿ونصرناهم فكانوا هم الغالبين ﴾ يريد: لفرعون ﴿وآتيناهما الكتاب المستبين ﴾ يريد: التوراة وما فيها من الأحكام ﴿وهديناهما ﴾ يريد: أرشدناهما ﴿الصراط المستقيم ﴾ يريد: الدين القويم الواضح ﴿وتركنا عليهما في الآخرين ﴾ يريد: الثناء الحسن ﴿سلام على موسى وهارون ﴾.

﴿إِنَا كَذَلَكُ نَجْزِي المحسنين ﴾ يريد: الموحّدين ﴿إِنهما من عبادنا المؤمنين ﴾ يريد المصدقين بتوحيد الله.

﴿ وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ أَلَا نَنْقُونَ ﴿ أَلَا مُنْفُونَ ﴿ أَلَا مُنْقُونَ ﴿ وَيَذَرُونَ الْمُعْمَرُونُ اللَّهِ وَلَكُمْ الْأَوْلِينَ ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونُ لَا اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ وَرَبَّ ءَابَآبِكُمُ الْأَوْلِينَ ﴿ فَا فَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونُ لِللَّهِ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ وَرَبَّ عَلَيْهِ فِى الْآخِرِينَ ﴿ اللَّهِ المُخْلَصِينَ ﴿ وَرَبَّ عَلَيْهِ فِى الْآخِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى إِلَا يَاسِينَ ﴿ إِلَّا عَلَيْهِ فِى الْآخِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى إِلَا يَاسِينَ ﴿ إِلَّا عَلَيْهِ فِى الْآخِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى إِلَى السِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى إِلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ فَى الْآخِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى إِلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَّا عَلَيْهِ فِي اللَّهِ عَلَيْهِ فِي اللَّهِ عَلَيْهِ فِي اللَّهِ عَلَيْهِ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ إِلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَّهُ عَلَيْهُ إِلَّهُ عَلَيْهِ إِلَّا عَلَيْهِ إِلَّهُ عَلِيلُونَ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ السَّامِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي الْعَلَامِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ الْعِلَالِيلُولُولِيلَالِيلَا الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْمُؤْلِقُ الْعَلَامُ الْعَلَام

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل، والمثبت من (ر).

## كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾

﴿وإن إلياس لمن المرسلين] (١) إذ قال لقومه ألا تتقون ﴿ [يريد: ألا تخافون] (١) ﴿ أَتَدْعُونَ بِعَلَا ﴾ يريد صنمًا ما كان لهم أن يعبدوه، يقال له: البعل السيد.

تفسير الحسن: كان اسم صنمهم: بَعْلًا ﴿وتذرون أحسن الخالقين﴾ .

﴿اللَّهُ رَبِكُمُ وَرَبُ آبَائِكُمُ الْأُولِينَ﴾ من قرأها بالرفع؛ فهو كلام مستقبل، ومن قرأها بالنصب؛ فالمعنى وتذرون أحسن الخالقين الله ربَّكُم وربّ آبائكم الأولين (٢).

[﴿فكذبوه فإنهم لمحضرون﴾ يريد أنهم لمبعوثون ﴿إلا عباد اللّه المخلصين﴾ يريد: الذين صدقوا وأخلصوا للّه بالتوحيد ﴿وتركنا عليه في الآخرين﴾ يريد: الثناء الحسن](١) ﴿سلام على إل ياسين﴾ [يريد: إلياس ومن آمن معه](١)، من قرأها موصولة يقول هو اسمه: آل ياسين، وإلياس، ومقرأ الحسن: الياسين قال: يعنيه ومن آمن من أمته(٣).

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل، والمثبت من اره.

 <sup>(</sup>۲) قرأ بالرفع: ابن كثير، وأبو عمرو، وعاصم، ونافع، وابن عامر. وقرأ حمزة والكسائي وحفص بالنصب. ينظر: السبعة (٥٤٩)، البحر (٧/٣٧٣)، النشر (٣/٠/٢)، التيسير (١٨٧).

وينظر في توجيه هاتين القراءتين نحويًّا: إعراب القرآن (٢/ ٧٦٥) البحر (٧/ ٣٧٣)، البيان (٢/ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٣) وممَّن قرأها موصولة أيضًا: أبو رجاء وابن محيصن. وقرأ نافع وابن عامر: (آلِ ياسين) وقرأ باقي السّبعة (إِلَّ ياسين). وفيها قراءات أخرى غير ذلك . ينظر: البحر (٧/ ٣٧٣)، السبعة (٥٤٩)، جامع القرطبي (١١٨/١٥)، المحتسب (٢/ ٢٢٥)، مختصر شواذ القراءات (١٢٨) وينظر في توجيه هذه القراءات ومعانيها الدر المصون .

﴿ وَإِنَ يُولُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ أَبَنَ إِلَى الْفُلُكِ الْمَشْحُونِ ﴿ فَسَاهُمَ فَكَانَ مِنَ الْمُسَيِّحِينَ ﴾ الْمُدْحَضِينَ ﴿ فَانَ مِنَ الْمُسَيِّحِينَ ﴾ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ فَنَبَذْنَهُ بِالْعَرَاءِ وَهُوَ سَقِيمٌ ﴿ فَا وَالْمَنْ عَلَيْهِ سَجَرَةً مِن مَن عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّه اللّه اللّه اللّه الله الله المشحون ﴿ يعني: المُوقَرَ .

قال يحيى: بلغنا - والله أعلم - أن يونس دعا قومه إلى الله، فلما طال ذلك عليه وأبوا أوحى الله إليه أن العذاب يأتيهم يوم كذا وكذا، فلما دنا الوقت تنحى عنهم، فلما كان قبل الوقت بيوم جاء فجعل يطوف بالمدينة وهو يبكي ويقول: غدًا يأتيكم العذاب! فسمعه رجلٌ منهم، فانطلق إلى الملك

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل، والمثبت من (ر٠.

فأخبره أنه سمع يونس يبكي. ويقول: يأتيكم العذاب غدًا، فلما سمع ذلك الملك دعا قومه، فأخبرهم بذلك، وقال: إن كان هذا حقًّا فسيأتيكم العذاب غدًا، فاجتمعوا حتى ننظر في أمرنا، فاجتمعوا فخرجوا من المدينة من الغد، فنظروا فإذا بِظُلمةٍ وريح شديدة قد أقبلت نحوهم، فعلموا أنه الحقُّ، ففرَّقوا بين الصبيان وأمهاتهم وبين البهائم وبين أمهاتها، ولبسوا الشُّعر وجعلوا الرماد والتراب على رءوسهم تواضُعًا لله، وتضرَّعوا إليه وبكوا وآمنوا، فصرف الله عنهم العذاب، واشترط بعضُهم على بعض ألا يكذب أحدُهم كذبة إلا قطعوا لسانه، فجاء يونس من الغد فنظر فإذا المدينة على حالها، وإذا الناس داخلون وخارجون؛ فقال: أمرني ربي أن أخبر قومي أن العذاب يأتيهم غدًا فلم يأتهم، فكيف ألقاهم؟! فانطلق حتى أتى ساحل البحر؛ فإذا بسفينة في البحر؛ فأشار إليهم فأتوه فحملوه ولا يعرفونه، فانطلق إلى ناحية من السفينة فتقنّع ورقد، فما مضوا إلا قليلًا حتى جاءتهم ريحٌ كادت السفينةُ تغرق، فاجتمع أهِلُ السفينة ودعوا اللَّه ثم قالوا: أيقظوا الرجل يدعو معنا! ففعلوا فدفع اللَّه عنهم تلك الريح، ثم انطلق إلى مكانه فرقد، فجاءت ريحٌ كادت السفينة تغرق، فأيقظوه ودعوا اللَّه فارتفعت الريح، فتفكر العبد الصالح فقال: هذا من خطيئتي! أو كما قال، فقال لأهل السفينة (شُدوني)(١) وثاقًا وألقوني في البحر، فقالوا: ما كنّا لنفعل وحالُك حالُك، ولكنا نقترع فمن أصابته القرعةُ ألقيناه في البحر، فاقترعوا فأصابته القرعة، فقال: قد أخبرتكم. فقالوا: ما كنا لنفعل ولكن اقترعوا، فاقترعوا الثانية فأصابته القرعة، ثم اقترعوا الثالثة؛ فأصابته القرعة وهو قول اللَّه: ﴿فساهم فكان من المدحضين﴾ [يريد: المسهومين](٢) أي: وقع السهم عليه.

<sup>(</sup>١) هكذا في الأصل و (ر) والمراد: شدُّوا على، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) سقط من الأصل. والمثبت من (ر٥.

(ل ٢٩٠) قال محمد: المعنى: فقورع فكان من المقروعين وهو الذي أراد يحيى، وأصل الكلمة من قولهم: أدحض الله حُجّته فدحضت؛ أي: أزالها فزالت (١).

قال يحيى: فانطلق إلى صدر السفينة ليلقي بنفسه في البحر؛ فإذا هو بحوت فاتح فاه، فانطلق إلى ذَنَب السفينة؛ فإذا هو بالحوت فاتحًا فاه ثمّ جاء إلى جانب السفينة؛ فإذا هو بالحوت فاتحًا فاه، ثم جاء إلى الجانب الآخر؛ فإذا هو بالحوت فاتحًا فاه، فلما رأى ذلك ألقى نفسه، فالتقمه الحوت، وهو قول الله: ﴿فالتقمه الحوت وهو مليمٌ ﴾ [يريد: أن الله كان له لائمًا حيث أبق](٢).

قال محمدٌ: يقال: قد ألام الرجلُ إلامةً فهو مليمٌ، إذا أتى ما يجب أن يُلام عليه (٣).

قال يحيى: فأوحى اللَّه إلى الحوت ألا يأكل عليه ولا يشرب، وقال: إني لم أجعله لك رزقًا، ولكني جعلت بطنك له سِجْنًا. فمكث في بطن الحوت أربعين ليلة ﴿فنادى في الظلمات﴾ كما قال اللَّه: ﴿أَن لا إِله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين﴾ (٤) والظلمات: ظلمةُ الليل، وظلمة البحر، وظلمة بطن الحوت، قال اللَّه: ﴿فاستجبنا له...﴾ (٥) الآية، وقال: ﴿فلولا أنه كان من المسبحين...﴾ الآية [يريد: في بطن الحوت] (٢) قال الحسن: أما واللَّه

<sup>(</sup>١) لسان العرب (دحض).

<sup>(</sup>٢) سقطت من الأصل، والمثبت من ارا.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (لوم).

<sup>(</sup>٤) الأنبياء: ٨٧ .

<sup>(</sup>٥) الأنبياء: ٨٨.

ما هو بالتسبيح قبل ذلك، ولكنه لما التقمه الحوتُ جعل يقول: سبحان الله، سبحان الله ... ويدعو الله.

قال يحيى (١): فأوحى الله إلى الحوت أن يلقيه إلى البر، وهو قوله: ﴿فنبذناه بالعراء وهو سقيم﴾ [يريد على ساحل قرية من قرى الموصل يقال لها: بَلَد(٢) ﴿بالعراء﴾ عريان قد بلي لحمه، وكل شيء منه، مثل الصبي المولود ﴿وهو سقيم﴾ يريد الصبي المولود] (٣).

قال محمد: العَرَاء ممدودٌ وهو المكان الخالي، وإنما قيل له: عراء؛ لأنه لا شجر فيه ولا شيء يغطيه، وكأنه من: عَرِيَ الشيءُ، والعَرَى - مقصورٌ -: الناحية (٤).

قال يحيى: فأصابته حرارة الشمس؛ فأنبت اللّه عليه شجرة من يقطين - وهي القرع [تظله بورقها، ويشرب من لبنها] (٢) فأظلته، فنام فاستيقظ [وقام من نومه] وقد يبست فحزن عليها، فأوحَى اللّه إليه: أحزنت على هذه الشجرة وأردت أن أهلك مائة ألف من خلقي [كما قال اللّه - عز وجل -: ﴿وأرسلناه إلى مائة ألف أو يزيدون يريد أكثر من مائة ألف، اللّه أعلم الأكثرين منهم] (١) ﴿أو يزيدون أي: بل يزيدون.

قال محمدٌ: قيل: المعنى: ويزيدون، الألفُ صلةً زائدة (٥٠).

<sup>(</sup>١) وفي (ر١: قال الحسن.

 <sup>(</sup>۲) وربما قيل لها: بلط بالطاء، وهي مدينة قديمة على دجلة فوق الموصل، بينهما سبعة فراسخ. معجم البلدان (۱/ ٥٧٠).

<sup>(</sup>٣) سقطت من الأصل، والمثبت من (ر٤.

<sup>(</sup>٤) ويُجْمع العَرَاء على: أَعْرَاء. لسان العرب (عري).

<sup>(</sup>٥) ينظر: إعراب القرآن (٢/ ٧٧٣)، معاني القرآن للفراء (٣/ ٣٩٣)، البحر (٧/ ٣٧٦)، البيان (٨/ ٣٠٨).

قال يحيى: وبلغنا أنهم كانوا عشرين ومائة ألف، فعلم عند ذلك أنه قد ابتُلِي فانطلق، فإذا هو بذود (۱) من غنم فقال للراعي: اسقني لبنًا. فقال: ليس ها هنا شاة لها لبنّ، فأخذ شاة منها، فمسح بيده على ضرعها فدرّت فشرب من لبنها؛ فقال له الراعي: من أنت يا عبد الله؟! قال: أنا يونس؛ فانطلق الراعي إلى قومه فبشرهم به فأخذوه وجاءوا معه إلى موضع الغنم، فلم يجدوا يونس؛ فقالوا: إنا شرطنا ألا يكذب أحد إلا قطعنا لسانه؛ فتكلمت الشاة بإذن الله؛ فقالت: قد شرب من لبني . وقالت شجرة – كان استظل تحتها –: قد استظل بظلي. فطلبوه فأصابوه فرجع إليهم، فكان فيهم حتى قبضه الله، وكانوا بمدينة يقال لها: نينوى، من أرض الموصل، وهي على دجلة.

قوله: ﴿وأرسلناه إلى مائة ألف أو يزيدون﴾ قال الحسن: فأعاد الله له الرسالة، فآمنوا [يريد: صدقوا](٢) كلهم قال الله: ﴿فمتعناهم إلى حين﴾ يعني: إلى آجالهم، ولم يهلكهم.

﴿ فَاسْتَفْنِهِمْ أَلِرَنِكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنُوكِ ﴿ فَا مَنْفَنَا ٱلْمَلَتِهِكَةَ إِنَكُا وَهُمْ الْمَنْفِدُونَ ﴿ فَاسْتَفَا الْمَلَتِهِكَةَ إِنَكُا وَهُمْ الْمُنْفِدُونَ ﴿ وَلَا اللَّهِ مُوالِئَهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴿ وَلَا اللَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴿ وَالْمَالَمُ اللَّهِ مُوالِدًا اللَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مُوالِئَهُمُ لَكَاذِبُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

﴿فاستفتهم﴾ [يا محمد، أهل مكة](٢) - يعني: المشركين - يقول: فاسألهم ﴿ألربك البنات ولهم البنون﴾ وذلك لقولهم أن الملائكة بنات الله [يقول الله سبحانه: أنى يكون له ولد، وقال](٢) ﴿أم خلقنا الملائكة إناتًا﴾

<sup>(</sup>١) هو القطيع من الإبل أو الغنم بين الثلاث إلى العشر؛ وهو مؤنَّث. لسان العرب، المعجم الوسيط (ذود).

<sup>(</sup>٢) سقطت من الأصل، والمثبت من (ر١).

[يريد تسألهم يا محمد: أخلقنا الملائكة إناثًا]<sup>(۱)</sup>؟! ﴿وهم شاهدون﴾ لخَلْقهم [كما قال في الزخرف: ﴿وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن إناثًا أشهدوا خلقهم ستكتب شهادتهم ويسألون﴾(۲)](۱).

﴿ أَلَا إِنهُم مِن إِفْكُهُم ﴾ كذبهم ﴿ ليقولون ولد الله ﴾ أي: ولد البنات؛ يعنون: الملائكة ﴿ أصطفى ﴾ أختار ﴿ البنات على البنين ﴾ أي: لم يفعل.

قال محمد: تفسير يحيى يدل على أن قراءته (أصطفى) مهموز، وفي هذا الحرف اختلاف بين القراء<sup>(٣)</sup>.

﴿ مَا لَكُوْ كَيْفَ تَعَكُمُونَ ﴿ الْعَلَا لَذَكُرُونَ ﴿ الْمَا الْحَدِ سُلَطَانٌ مُبِينُ ﴿ الْمَعْمَرُونَ ﴿ الْمَعْمِدُونَ ﴿ الْمَعْمَرُونَ ﴿ الْمَعْمَرُونَ ﴿ الْمَعْمَرُونَ ﴿ اللَّهِ عَمَا يَعْمَدُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِ بِفَلْتِنِينَ لَا مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ بِفَلْتِنِينَ لَي اللَّهُ عَمَا مُعْدُونُ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَى اللَّهُ مَعَامٌ مَعْدُومٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّا لَهُ مَعَامٌ مَعْدُومٌ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللّهُ الل

[﴿مَا لَكُمْ كَيْفُ تَحَكُمُونَ﴾ يريد: هكذا تحكمُون؟! تجعلُون لأنفسكم البنين، وتجعلُون الله البنات ﴿أَفَلَا تَذَكُرُونَ﴾ يريد: تتعظون](١) ﴿ أَمْ لَكُمْ سَلْطَانَ مَبِينَ﴾ حَجَّةٌ بينة.

<sup>(</sup>١) سقطت من الأصل، والمثبت من ﴿ر٠.

<sup>(</sup>٢) الزخرف: ١٩.

<sup>(</sup>٣) قرأ حمزة ونافع بوصل الهمزة في الوصل، وقرأ حمزة أيضًا والكسائي بالإمالة وقفًا، ورويت القراءة بالتقليل وقفًا عن الأزرق وورش، ورويت القراءة (أصطفى) بالمد غير منسوبة. وقرأ باقي السبعة (أصطفى). ينظر: البحر (٧/ ٣٧٧)، السبعة (٤٤٥) إتحاف الفضلاء (٣٧١)، الإملاء (١٢/ ١).

﴿فأتوا بكتابكم﴾ الذي فيه حجتكم ﴿إن كنتم صادقين﴾ أن الملائكة بنات الله؛ أي: ليس لكم بذلك حجة ﴿وجعلوا بينه وبين الجنة نسبًا﴾ تفسير بعضهم: يقول: قال مشركو العرب: إنه صاهر إلى الجن، والجن صنف من الملائكة، فكانت له منهم بنات ﴿ولقد علمت الجنّة إنهم لمحضرون﴾ [يريد: لمعذبهم على هذا](١)؛ أي: مدخلون في النار ﴿سبحان الله﴾ ينزّه نفسه ﴿عما يصفون﴾ [عما يقولون من الكذب](١) ﴿إلا عباد الله المخلصين﴾ وهذا من مقاديم الكلام ولقد علمت الجنة إنهم لمحضرون إلا عباد الله المخلصين، سبحان الله عما يصفون [﴿إلا عباد الله المخلصين﴾ يريد: الموحدين، يريد: أصحاب النبي ﷺ ومن آمن مثلهم](١).

﴿ وَإِنكُم وَمَا تَعْبِدُونَ . . . ﴾ (ل ٢٩١) الآية ، يقول : ﴿ وَإِنكُم ﴾ يعني : المشركين ﴿ وَمَا تَعْبِدُونَ ﴾ يعني : ما عبدوا [يريد : فإنكم وآلهتكم التي تعبدون من دون الله] (١) ﴿ مَا أَنتُم عليه ﴾ على ما تعبدون [ ﴿ بِفَاتَنِين ﴾ يريد : ما تقدرون لا أنتم ، ولا من تعبدون أن تضلوا أحدًا من عبادي إلا من كان في سابق علمي وقضائي وقدرتي ] (١) ﴿ إلا من هو صال الجحيم ﴾ [يريد : أنه قد كان في سابق علمي أنه يصلى الجحيم ] (٢) .

قال محمد: القراءة في (صال الجحيم) بكسر اللام على معنى: صالي - بالياء - والياء محذوفة في المصحف (٣).

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل، والمثبت من ارا.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: إلا من قدر له أن يصلى الجحيم. والمثبت من ار٩.

 <sup>(</sup>٣) قرأ العامّة (صال). وقرأ الحسن وابن أبي عبلة (صال)، وروي عنهما أيضًا (صالوا) وقرأ يعقوب (صالي) وقفًا. ينظر: الإتحاف (٣٧١)، البحر (٧/ ٣٧٩)، الإملاء (٢/ ١١٢)النشر (٢/ ١٢٨). وينظر في التوجيه النحوي واللغوي: البحر (٧/ ٣٧٩).

﴿ وما منا إلا له مقامٌ معلوم ﴾ [يريد: منذ خلقوا إلى النفخة الأولى ، يسبحون الله ويهللونه ، ويحمدونه ، ويسجدون له ، لا يعرفون من يداني عبادتهم وقالت الملائكة : ﴿ وما منا إلا له مقام معلوم ﴾ ] (١) أي : إلا له مكان يعبد الله فيه . هذا قول الملائكة ؛ أي : ينزهون الله ، حيث جعلوا بينه وبين الجنّة نسبًا [ ﴿ وإنا لنحن الصافون ﴾ في التسبيح والتهليل والتكبير ﴿ وإنا لنحن المسبحون ﴾ يريد : أصحاب التسبيح ] (١) ﴿ وإن كانوا ليقولون ) يعني [ وإن كان المسبحون ﴾ يريد : أصحاب التسبيح ] (١) ﴿ وإن كانوا ليقولون ) يعني [ وإن كان المسبحون ﴾ يريد : قرآنا من لدن إبراهيم وإسماعيل ] (١) أي : كتابًا مثل كتاب الأولين ﴾ [يريد : قرآنا من لدن إبراهيم وإسماعيل ] (١) أي : كتابًا مثل كتاب موسى وعيسى ﴿ لكنا عباد الله المخلصين ﴾ المؤمنين [يريد : التوحيد ] (١) ﴿ وسوف يعلمون ﴾ [تهديدًا] (١) ﴿ وسوف يعلمون ﴾ [تهديدًا] (١) .

قال محمدٌ: ذكر قطرب أن بعض القراء قرأ (مخلِصين) كل ما في القرآن بكسر اللام. قال: وقرأ بعضهم كل ما في القرآن ﴿مخلَصين﴾ ﴿إنه كان مخلَصًا﴾ كل ذلك بالفتح (٣) إلا ﴿مخلِصين له الدين﴾ (٤) حيث [وقع](١) فإنه مكسورٌ.

﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتَ كَامِنُنَا لِعِبَادِنَا اَلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَمُمُ اَلْمَنْصُورُونَ ﴿ وَإِنَّ جُندَنَا لَمُمُ اَلْعَالِمُونَ ﴿ فَنُولًا عَنْهُمْ حَتَّى حِينٍ ﴿ وَأَلْضِرَهُمْ فَسَوْقَ يُشِيرُونَ ﴿ أَفَيْعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ﴿ وَإِن بِسَاحَنِيمٌ فَسَاءَ صَبَاحُ ٱلنُنذَرِينَ ﴿ وَتُولَ عَنْهُمْ حَتَّى حِينٍ ۞ وَأَشِيرٌ فَسَوْقَ يُبْضِرُونَ ۞

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل، والمثبت من (ر١).

<sup>(</sup>٢) كلمة غير واضحة في الأصل، والمثبت من (ر١).

 <sup>(</sup>٣) قرأ ابن كثير، وأبو عمرو، وابن عامر بكسر اللام، وقرأ الباقون بفتحها. ينظر: التيسير (١٢٨)، النشر (٢/ ٢٩٥)، جامع القرطبي (١٥/ ٧٦/ ١١٨).

<sup>(</sup>٤) الأعراف: ٢٩، يونس: ٢٢، العنكبوت: ٦٥، لقمان: ٣٢، غافر: ١٤، ٦٥، البينة: ٥ .

سُبْحَنَ رَيِّكَ رَبِّ ٱلْمِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ وَسَلَامُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِ ٱلْمَلْمِينَ ﴿ ﴾

﴿ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين إنهم لهم المنصورون﴾ في الدنيا، وبالحجة في الآخرة. تفسير الحسن: لم يُقْتَلُ من الرسل من أصحاب الشرائع أحد قط.

[﴿وإِن جندنا لهم الغالبون﴾ يريد: حزبه، مثلما قال في (قد سمع الله): ﴿أُولِئُكُ حزبِ اللَّهِ أَلَا إِن حزبِ اللَّهِ هم المفلحون﴾(١)](٢).

﴿ وَتُولُ عَنهم حتى حين ﴾ نسختها آية القتال (٣) [يريد: القتل ببدر، وهو منسوخ بآية السيف] (٢) ﴿ وأبصرهم فسوف يبصرون ﴾ أي: فسوف يرون العذاب [أيضًا يقولوا: أنتظر بهم] (٢) ﴿ وَإِذَا نَزِل بِسَاحِتهم ﴾ [أي: نزل بدارهم] (٢) ﴿ وَسَاء صباح المنذرين ﴾ [يريد: قريظة والنضير] (٢) تفسير الحسن: يعني: النفخة الأولى ؛ بها يهلك الله كفار آخر هذه الأمة ﴿ وتول عنهم ﴾ [يا محمد] (٢) ﴿ حتى حين ﴾ إلى آجالهم ؛ [يريد: يوم بدر] (٢) ، وهذا من الله منسوخ نسخه القتال (٤) ﴿ وأبصر ﴾ انتظر ﴿ وفسوف يبصرون ﴾ [وعيدًا من الله وتهديدًا ، أي: فسوف] (٢) يرون العذاب .

﴿سبحان ربك﴾ ينزُّه نفسه ﴿رب العزة عما يصفون﴾ يكذبون يا محمد، إنه سيعزك وأصحابك [يريد: من اتخاذ البنات والنساء](٢) ﴿وسلامٌ على

<sup>(</sup>١) المجادلة: ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) سقط من الأصل، والمثبت من اره.

<sup>(</sup>٣) ينظر الناسخ والمنسوخ (٧٦).

<sup>(</sup>٤) أي: آية القتال، التوبة: ٢٩.

المرسلين [الذين يبلغون رسالتي وقاموا بديني وحجتي] (١) ﴿والحمد للّه رب العالمين ويد الأولين والحمد لله، وأنا رب العالمين، يريد الأولين والآخرين] (١).

يحيى: عن الحسن بن دينار، عن أبي هارون العبدي قال: «سألت أبا سعيد الخدري: بم كان رسول الله ﷺ يختم صلاته؟ فقال: بهذه الآية: ﴿سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين﴾ (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل، والمثبت من ﴿ر٠.

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي شيبة في مصنفه (۱/۳۰۳) وفي مسنده – كما في المطالب العالية (۱/ ۲۳۰ رقم ۱۵۰) والحارث بن أبي أسامة – كما في زوائده (۲/۳۵ رقم ۱۱۱۸) وابو يعلى في مسنده (۲/۳۱۳ رقم ۱۱۱۸) من طريق أبي هارون العبدي به.

قال ابن كثير في تفسيره (٤/ ٢٥): إسناده ضعيف.

وقال ابن حجر في المطالب العالية (١/ ٢٣٠): تفرد به أبو هارون العبدي، وهو ضعيف. وقال البوصيري في إتحاف الخيرة (٢/ ٢٢٥): قلت: مدار حديث أبي سعيد الخدري على أبي هارون، وهو ضعيف، واسمه عمارة بن جوين.

## تفسير سورة ص وهي مكية كلها

### بِنْ إِنَّهُ الْتُكْنِ الْتَكِيدِ

قال محمدٌ: ذكر قطرب أن الحسن كان يقرأ (صادِ) بالخفضِ (٣) من المصاداة وهي المعارضة؛ المعنى: صادِ القرآن بعملك؛ أيْ: عارضه به، قال: وتقول العرب: صاديتك بمعنى عارضتك، وتصدّيتُ لك؛ أي: تعرّضت (٤).

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ١٠

<sup>(</sup>٢) سقط من الأصل، والمثبت من ارا.

 <sup>(</sup>٣) وقرأها غير الحسن بالخفض أبئ، وابن أبي إسحاق وابن أبي علبة، وأبو السمال وغيرهم.
 وروى عن الحسن أنه قرأها: (صاد) بالرفع. ينظر: البحر (٧/ ٣٨٣)، جامع القرطبي (١٥/ ١٤٢)، المحتسب (٢/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (صدى).

[﴿ شقاق﴾ يريد عداوة ومباعدة](١).

﴿كم أهلكنا من قبلهم﴾ من قبل قومك يا محمد ﴿فنادوا﴾ بالتوبة ﴿ولات حين مناص﴾ أي: ليس حين فرار، ولا حين تقبل التوبة فيه، [﴿ولات حين مناص﴾ يريد لا حين مهرب، والنوص: التأخر في كلام العرب، والبوص: التقدم (٢) قال امرؤ القيس:

أَمِنْ ذِكْرِ ليلى إذْ نَأَتْكَ تَنُوصُ وتَقْصُر عَنها خَطُوةً وتَبُوصُ<sup>(٣)</sup> قال ابن عباس: ليس حين نزو ولا فرار]<sup>(١)</sup>.

﴿وعجبوا﴾ رجع إلى قوله: ﴿كم أهلكنا من قبلهم من قرنٍ أخبر كيف أهلكهم، ثم قال: ﴿وعجبوا أن جاءهم منذرٌ منهم ﴾ يعني: محمدًا، ينذر من النار ومن عذاب الله في الدنيا ﴿وقال الكافرون هذا ساحرٌ كذاب ﴾ يعنون: محمدًا ﴿أجعل الآلهة ﴾ على الاستفهام منهم ﴿إلهًا واحدًا ﴾ أي: قد فعل حين دعاهم إلى عبادة الله وحده ﴿إنّ هذا لشيءٌ عجاب عجب [عجاب وعجيب واحد، مثل طوال وطويل، وعراض وعريض، وكبار وكبير](١).

﴿وانطلق الملأ منهم. . . ﴾ الآية وذلك أن رهطًا من أشراف قريش مشوا الى أبي طالب؛ فقالوا: أنت شيخنا وكبيرنا وسيدنا، وقد رأيت ما فَعَلَتْ هذه السفهةُ – يعنون: المؤمنين – وقد أتيناك لتقضي بيننا وبين ابن أخيك! فأرسل أبو طالب إلى النبي عَلَيْتَهِ فقال: هؤلاء قومك يسألونك السواء (٤)؛ فلا تمل

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل، والمثبت من (ر).

<sup>(</sup>٢) ينظر لسان العرب (نوص ، بوص).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (٢٣/ ١٢٠) ولسان العرب (نوص).

<sup>(</sup>٤) السُّوَاء والسُّوَى: العَدْل. لسان العرب (سوى).

كل الميل على قومك، فقال رسول الله: ماذا تسألونني؟ فقالوا له: ارفضنا من ذكرك وارفض آلهتنا، وندعك وإلهك، فقال رسول الله: أمُعْطيّ أنتم كلمة واحدة تدين لكم بها العرب والعجم؟ فقال أبو جهل: لله أبوك نعم، وعشرًا معها. فقال رسول الله: قولوا: لا إله إلا الله. فنفروا منها وقاموا وقالوا: ﴿ أَجعل الآلهة إلها واحدًا إن هذا لشيءٌ عجاب﴾. وانطلقوا وهم يقولون: [من علم أن نبيًا يخرج في زماننا هذا] (١) ﴿ أن امشوا واصبروا على آلهتكم إن هذا لشيءٌ يراد ما سمعنا بهذا في الملة الآخرة ﴾ تفسير الحسن يقولوا: ما كان عندنا [من هذا من علم أن] (٢) يخرج (ل٢٩٢) في زماننا هذا ﴿ إن هذا إلا التنهام ﴿ من بيننا ﴾ أي: كذبُ اختلقه محمد ﴿ أأنزل عليه الذكر ﴾ يعنون: القرآن على الاستفهام ﴿ من بيننا ﴾ أي: لم ينزل عليه، قال الله: ﴿ بل هم في شكٌ من ذكري ﴾ من القرآن ﴿ بل لما يذوقوا عذاب ﴾ أي: لم يأتهم عذابي بعد، وقد أخر عذاب كفار آخر هذه الأمة إلى النفخة الأولى، وقد أهلك أوائلهم بالسيف يوم بذر.

﴿ أَرْ عِندَهُمْ خَزَابِنُ رَحْمَةِ رَئِكَ الْعَزِيزِ الْوَهَابِ ﴿ أَرْ لَهُم ثُلُكُ السَّمَوْنِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمْ أَنْ الْمَخْرَابِ ﴿ كَذَبَتْ فَلَهُمْ فَوْمُ بَيْنَهُمْ أَفَامُ الْمَخْرَابِ ﴿ كَذَبَتْ فَلَهُمْ فَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَبُ لَنَيْكَةً أُولَئِهِكَ الْأَخْرَابُ ﴿ فَا لَمُ وَلَا مَنْ اللَّهُ مَرَابُ ﴾ فَي وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ ذُو الْأَوْلَادِ ﴿ وَالْمَعْدُ لَنَا لَهُ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل، والمثبت من (ر).

<sup>(</sup>٢) طمس في الأصل.

﴿أُمْ أَعندهم خزائن رحمة ربك﴾ قال السُّدي: يعني: مفاتح النبوة، فيعطوا النبوة من شاءوا، ويمنعوا من شاءوا؛ أي: ليس ذلك عندهم.

﴿أُم لَهُم مَلَكُ السَّمُواتُ والأَرْضُ وَمَا بِينَهُما ﴾ على الاستفهام؛ أي: ليس لهم من ذلك شيء ﴿فليرتقوا ﴾ فليصعدوا ﴿في الأسباب ﴾ قال السُّدي: يعني: في الأبواب؛ أبواب السَّمُوات إن كانوا يقدرون على ذلك؛ أي: لا يقدرون عليه.

قال محمدٌ: المعنى إذا ادّعوا شيئًا من هذه الأشياء التي لا يملكها إلا اللّه فليصعدوا في الأسباب التي توصلهم إلى السماء.

﴿جندٌ ما هنالك﴾ أي: جندٌ هنالك، و«ما» صلة زائدة (١) ﴿مهزومٌ من الأحزاب﴾ يُخبر بأنّ محمدًا عَلَيْتُ سيهزمهم يوم بدر ﴿كذّبت قبلهم قوم نوحٍ وعادٌ وفرعون ذو الأوتاد﴾ تفسير قتادة: كان إذا غضب على أحدٍ أوتد له أربعة أوتاد على يديه ورجليه ﴿وثمود وقوم لوط وأصحاب الأيكة﴾ يعني: قوم شعيب، والأيكة: الغيضة ﴿أولئك الأحزاب﴾ يعني به كفار من ذكر تحزّبوا على أنبيائهم ﴿إن كلّ يعني: من أَهْلَكَ ممن (مضى)(٢) من الأمم السالفة.

﴿ إِلاَ كَذَّبِ الرسل فحق عقابِ ﴾ يعني: عقوبته إياهم بالعذاب ﴿ وما ينظر هؤلاء ﴾ يعني: النفخة الأولى هؤلاء ﴾ يعني: النفخة الأولى بها يكون هلاكهم ﴿ ما لها من نظرة؛ أي: من تأخير.

قال محمدٌ: تُقرأ (فُواق) بضم الفاء وفتحها(٣) وهو ما بين حلبتي الناقة،

<sup>(</sup>١) ينظر: إعراب القرآن (٢/ ٧٨٦)، البحر (٧/ ٣٨٦)، البيان (٢/ ٣١٣).

<sup>(</sup>٢) ني درا: قص.

 <sup>(</sup>٣) قرأ بضم الفاء حمزة والكسائي، وقرأ باقي السبعة بفتحها. ينظر البحر (٧/ ٣٨٩)، التيسير
 (١٨٧)، السبعة (٥٥٢)، النشر (٣٦٢/٢).

وذلك أن تُحلَب وتترك ساعة؛ حتى ينزل شيء من اللبن، ثم تحلب فما بين الحلبتين فُواق؛ فاستُعير الفُواق في موضع الانتظار (١).

﴿وقالوا ربنا عجل لنا قطنا قبل يوم الحساب﴾ تفسير الكلبي: قالوا ذلك حين ذكر الله في كتابه: (فمن أوتي كتابه بيمينه، ومن أوتي كتابه بشماله) (٢) والقِطُّ: الصحيفة المكتوبة (٣)؛ أي: عجل لنا كتابنا الذي يقول محمد حتى نعلم أبأيماننا نأخذ كتبنا أم بشمائلنا – إنكارًا لذلك واستهزاءً.

قال محمد: وجمع القط: قطوط.

﴿ أَصْبِرَ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَأَذَكُرُ عَبْدَنَا دَاوُرِدَ ذَا ٱلْأَيْدُ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ﴿ إِنَّا سَخَرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُمُ لِيَسْتِخْنَ بِالْعَشِيّ وَالْإِشْرَاقِ ﴿ وَاللَّهِمْ وَمَالَيْنَكُ لُمُ أَوَّابُ ﴾ الْحِكْمَة وَفَصْلَ الْخِطَابِ ﴿ ﴿ ﴾ اللَّهِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَفَصْلَ الْخِطَابِ ﴿ ﴾

﴿اصبر على ما يقولون﴾ يأمر نبيه بذلك ﴿واذكر عبدنا داود ذا الأيد﴾ يعني: ذا القوة في أمر الله؛ في تفسير قتادة ﴿إنه أوَّابٌ ﴾ أي: رجَّاع منيبٌ ﴿يسبحن بالعشي والإشراق ﴾ قال الحسن: كان الله قد سخّر مع داود جميع جبال الدنيا تسبح معه وكان يفقه تسبيحها ﴿والطير محشورة ﴾ أي: تحشر بالغداة والعشى تسبح معه.

قال محمدٌ: الإشراق: طلوعُ الشمس وإضاءتها، يقال: شرقت الشمس إذا

<sup>(</sup>١) وهو بضم الفاء وفتحها، يقال: فُواق، وفَوَاق. لسان العرب (فوق).

<sup>(</sup>٢) هما آيتان:

<sup>﴿</sup>فَأَمَا مِن أُوتِي كتابه بيمينه فيقول هاؤم اقرءوا كتابيه﴾ [الحاقة: ١٩].

وقوله: ﴿وَأَمَا مِن أُوتِي كَتَابِهِ بِشَمَالُهِ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتِ كَتَابِيهِ﴾ [الحاقة: ٢٥].

طلعت، وأشرقت إذا أضاءت؛ هذا الاختيار عند أهل اللغة<sup>(۱)</sup>. ﴿ كُلِّ لَهُ أُوابِ ﴾ أي: مطيع.

قال محمد: وقيل المعنى كل يُرجِّعُ التسبيح مع داود؛ أي: يجيبه كلما سبّح سبّحت؛ يعني: الجبال والطير ﴿وشددنا ملكه وآتيناه الحكمة ﴾ يعني النبوة ﴿وفصل الخطاب قال الحسن: يعني: العدل في القضاء .

﴿ وَهَلْ أَتَنَكَ نَبُواْ الْخَصْمِ إِذْ تَسَوَّرُواْ الْمِحْرَابَ ﴿ إِلَّهُ مَا عَلَى دَاوُدَ فَفَنِعَ مِنْهُمْ قَالُوا لا تَخَفَّ خَصْمَانِ بَغَى بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ فَاحْكُم بَيْنَنَا بِالْحَقِ وَلا تَشْطِطْ وَاهْدِنَا إِلَى سَوَاءِ الْصِرَطِ نَخَفَّ خَصْمَانِ بَغَى بَعْضُنا عَلَى بَعْضُ وَلَى نَعْجَةٌ وَحِدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَفِ فِي الْخِطَابِ إِنَّ هَذَا أَخِى لَهُ يَسْعُهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ إِلَا فَقَالَ الْعَنْمِ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ إِلَا فَقَالَ الْعَنْمُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى إِلَى يَعْلَمُ وَطَنَّ دَاوُدُهُ أَنَّمَا فَنَنَاتُهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنْكُ وَمُعْمَلُوا الصَّلِحَاتِ وَقِلِلُ مَّا هُمْ وَظَنَّ دَاوُدُهُ أَنَّمَا فَنَنَاتُهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنْكُ وَمُسَلَى مَا اللّهُ وَعَمْلُوا الصَّلِحَاتِ وَقِلِلُ مَا هُمْ وَظَنَّ دَاوُدُهُ أَنَّمَا فَنَنَاتُهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنْكُ وَمُسَلِي اللّهِ وَلَا تَلْقِيلُ اللّهُ وَلَا تَنْجِع الْهُوى فَيُضِلّكَ عَن سَلِيلِ اللّهِ لِهُ اللّهُ إِنَّ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ إِلَى اللّهُ إِلَى اللّهُ وَلَا تَنْجِع الْهُوكِ فَيُضِلّكُ عَن سَلِيلِ اللّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَكِيدًا بِمَا الْمُوكِى فَيُضِلّكُ عَن سَلِيلِ اللّهُ لَهُمْ عَذَابُ شَكِيدًا بِمَا نَسُوا بَوْمَ الْحِسَالِ اللّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَكِيدًا بِمَا لَمُولًا بَوْمَ الْحِسَالِ اللّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَكِيدًا بِمَا اللّهُ وَلَا يَقْمَ الْحِسَالِ اللّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَكِيدًا بِمَا نَسُوا بَوْمَ الْحِسَالِ اللّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَكِيدًا بِمَا نَسُوا بَوْمَ الْحِسَالِ اللّهُ وَلَا تَنْهِ عَلَى اللّهُ وَلَا تَشْتِعُوا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللهُ الللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ

﴿وهل أتاك نبأ الخصم خبر الخصم أي: أنك لم تعلّمه؛ حتى أعلمتك ﴿إذ تسوّروا المحراب. . . ﴾ المسجد إلى قوله: ﴿وأناب ﴾ تفسير الحسن: أن داود جمع عُبّاد بني إسرائيل؛ فقال: أيكم كان يمتنع من الشيطان يومًا لو وكله الله إلى نفسه؟ فقالوا: لا أحد إلا أنبياء الله؛ فكأنّه عرض في الهم بشيء فبينما هو يصلي إذا بطائر حسن قد وقع على شُرفة من شرف من شرف (٢) المحراب.

<sup>(</sup>١) لسان العرب (شرق) وقد سبق شرح هذا المعنى.

<sup>(</sup>٢) هو الموضع العالي يُشرف على ما حوله. المعجم الوسيط (شرف).

قال يحيى: سمعت بعضهم يقول: طائر جؤجؤه (١) من ذهب، وجناحاه ديباج، ورأسه ياقوته حمراء فأعجبه - وكان له بني يحبه - فلما أعجبه حُسنه وقع في نفسهُ أن يأخذه ويعطيه ابنه. قال الحسن: فلما انصرف إليه (٢٩٣٧)، فَجِعِلَ يَطْيِرُ مِن شُرْفَةِ إِلَى شُرُفَةِ وَلا يؤيسه؛ حتى ظهر فوق المحراب، وخلف المحراب حائط تغتسل فيه النساء الحيض إذا طهرن لا يشرف على ذلك الحائض أحدٌ إلا من صعد فوق المحراب. لا يضعَدُه أحدٌ من الناس قال: فصعد داود خلف ذلك الطائر ففاجأته امرأة جاره لم يعرفها تغتسل، فرآها فجأة ثم غضّ بصره عنها وأعجبته؛ فأتى بابها، فسأل عنها وعن زوجها قالوا: زوجها في أجناد داود فلم يلبث إلا يسيرًا حتى بعثه عامله بريدًا إلى داود فأتى داود بكتبه ثم انطلق إلى أهله فأخبر أنّ نبي الله داود أتى بابه فسأل عنه وعن أهله، فلم يصل الرجل إلى أهله حتى رجع إلى داود مخافة أن يكون حدث من الله في أهله أمرٌ فأتى داود وقد فرغ من كتبه، وكتب إلى عامل ذلك الجند أن يجعله على مقدمة القوم؛ فأراد أن يقتل الرجل شهيدًا ويتزوج امرأته حلالًا، إلا أنَّ النيَّة كانت مدَّخولة، فجعله على مقدِّمة القوم فقتل ذلك الرجل قال: فبينما داود في محرابه والحرس حوله إذ تسوّر عليه المحرابُ ملكان في صورة آدميين، ففزع منهما فقالا : ﴿لا تَحْف خصمان بغي بعضنا على بعض فاحكم بيننا بالحق ولا تشطط، أي: لا تُجُرُ ﴿واهْدِنا﴾ أرشدنا ﴿إلى سواء الصراط ﴾ أي: إلى قصد الطريق؛ فقال: قُصًا قصتكما، فقال أحدهما: ﴿إِن هذا أخي ﴾ يعني: صاحبي ﴿له تسعّ وتسعون نعجةً ولي نعجةً واحدة فقال أَكْفَلْنِيها ﴾ أي: ضمها إليَّ ﴿وعزّني ﴾ قهرني ﴿في الخطاب ﴾ في الخصومة

<sup>(</sup>١) هو مجتمع رءوس عظام الصدر، والجمع: جآجئ. ينظر المعجم الوسيط (جأجاً).

﴿قال لقد ظلمك بسؤال نعجتك إلى نعاجه ﴾(١).

قال محمد: المعنى: مضمومة إلى نعاجه؛ فاختصر مضمومة (٢) وإنما سُمِّيت: نعجة؛ لأنّها رخوة، النعجُ في اللغة اللين، والنعجُ أيضًا الفتونُ في العَيْن (٣).

﴿وظن داود﴾ أي: علم.

قال محمد: معنى ﴿ظن﴾ أيقن، إلا أنه ليس بيقين عيان؛ فأما العيان فلا يقال فيه إلا: علم(٤).

﴿أَنَمَا فَتِنَاهُ﴾ ابتليناه ﴿فاستغفر ربه وخرّ راكعًا﴾ أي: ساجدًا أربعين يومًا لا يرفع رأسه إلا لصلاةٍ مكتوبة يقيمها أو لحاجة لابُدّ له منها أو لطعام يتبلّغ به،

<sup>(</sup>۱) هذه القصص من الإسرائيليات المنكرة، قال القاضي عياض في «الشفا بالتعريف بحقوق المصطفى»: لا تلتفت إلى ما سطره الأخباريون من أهل الكتاب الذين بدلوا وغيروا ونقله المفسرون، ولم ينص الله - تعالى - على شيء من ذلك في كتابه، ولا ورد في حديث صحيح، والذي نص عليه في قصة داود ﴿وظن داود أنما فتناه ﴾ وليس في قصة داود وأوريا خبر ثابت، اه.

وقال الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية (٢/ ١٢): وقد ذكر كثير من المفسرين من السلف والخلف ههنا قصصًا وأخبارًا أكثرها إسرائيليات، ومنها ما هو مكذوب لا محالة تركنا إيرادها في كتابنا قصدًا؛ اكتفاء واقتصارًا على مجرد تلاوة القصة من القرآن العظيم، والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم. اه.

وقال نحوه في تفسيره (٤/ ٣١) وزاد: ولم يثبت فيها عن المعصوم حديث يجب اتباعه. اهو وقال الشيخ الشنقيطي في أضواء البيان (٧/ ٢٤): واعلم أن ما يذكره كثير من المفسرين في تفسير هذه الآية الكريمة مما لا يليق بمنصب داود – عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام – كله راجع إلى الإسرائيليات؛ فلا ثقة به ولا معول عليه، وما جاء منه مرفوعًا إلى النبي على لا يسح منه شيء. اه.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر (٧/ ٣٩٣)، مجمع البيان (٤/ ٤٧٠)، الدر المصون (٥/ ٣١٥ - ٥٣١).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (نعج).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (ظن، علم).

فأتاه ملك من عند الله فقال: يا داود، ارفع رأسك؛ فقد غفر الله لك. فعلم أنّ اللّه قد غفر له، ثم أراد أن يعلم كيف يغفر له؛ فقال: أيّ رب، كيف تغفر لي وقد قتلته - يعني: بالنيّة؟! فقال: أستوهبه نفسه فيهبها لي فأغفرها لك. فقال: أي رب، قد علمت أنك قد غفرت لي. قال الله: ﴿فغفرنا له ذلك وإنّ له عندنا لزلفي يعني: لقربة في المنزلة ﴿وحسن مآب ﴾ مرجع ﴿يا داود إنا جعلناك خليفة في الأرض. . . ﴾ إلى قوله: ﴿فيضلك عن سبيل الله ﴾ يعني: فيستزلّك الهوى عن طاعة الله في الحكم، وذلك من غير كُفْر ﴿إن الذين يضلون عن سبيل الله لهم عذابٌ شديدٌ بما نسوا يوم الحساب أي: تركوه ولم يؤمنوا به .

﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَآةَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ ظَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ النَّادِ فَيَ الْمُتَالِقِينَ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ ال

﴿كتابٌ ﴾ أي: هذا كتاب، يعني: القرآن ﴿أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكُ ﴾ .

﴿أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ أي: ذوو العقول وهم المؤمنون .

﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُرَدَ سُلَيْمَنَ فِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ﴿ إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيِّ الصَّدَفِئَكُ الْجَادُ ﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُرَتْ بِالْخِجَابِ ﴿ وَمُوهَا عَلَّ الْجَيَادُ ﴿ وَقِي حَقَّىٰ تَوَارَتْ بِالْخِجَابِ ﴿ وَمُوهَا عَلَّ

# نَطَفِقَ مَسْخًا بِٱلسُّوفِ وَٱلْأَغْنَاقِ ﴿ ﴾

﴿الصافنات الجياد﴾ يعني: الخيل السراع الواحد منها: جواد (١) ، والصافن في تفسير مجاهد: الفرس إذا رفع إخدى رجليه ؛ حتى تكون على طرف الحافر (٢) . عُرِضتْ على سليمان فجعلتْ تجري بين يديه فلا يستبين منها قليلا ولا كثيرًا من سرعتها وجعل يقول: ردُّوها عليّ ؛ ليستبين منها شيئًا ﴿حتى توارت﴾ غابت ؛ يعني: الشمس ﴿بالحجاب﴾ ففاتته صلاة العصر قال الحسن: فقال سليمان في آخر ذلك (ل٢٩٤) ﴿ردوها عليّ فطفق مسحًا بالسوق والأعناق﴾ فضرب أعناقها وعراقيبها أنها شغلته عن الله.

قال محمدٌ: معنى (فطفق) أي: أقبل<sup>(٣)</sup>، والسوق جمع ساق<sup>(٤)</sup>، والصافنُ من الخيل: القائم الذي لا يثني إحدى يديه أو إحدى رجليه حين يقف بها على سُنْبُكِه (٥) وهُوَ طرف الحافر.

﴿إِنِي أَحببت حبّ الخير ﴾ يعني: الخيل، وكذلك في قراءة ابن مسعود: (إني أحببت حبّ الخيل)(٢).

قال محمدٌ: معنى أحببت: آثرت.

<sup>(</sup>١) لسان العرب (جود) ويجمع جواد أيضًا على أَجْوَاد وأَجَاوِيد.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (صفن).

<sup>(</sup>٣) وجعل. لسان العرب (طفق).

<sup>(</sup>٤) ويجمع الساق أيضًا على: سِيقان، وأَسْوُق. لسان العرب (سوق).

<sup>(</sup>٥) هو طرف الحافر، ويجمع على: سنابك. لسان العرب (سنبك).

<sup>(</sup>٦) لم أجد هذه القراءة. وكل ما وجدته أن معنى (الخير) في الآية: الخيل عند الأكثرين. ينظر: مجمع البيان (٤/ ٤٧٥)، البحر (٧/ ٣٩٦)، مجاز القرآن (٢/ ١٨٢)، القرطبي (١٥٠/ ١٩٤)، كشف المشكلات (٢/ ١١٤٦).

﴿ وَلَقَدُ فَتَنَا سُلِمَنَ وَالْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِهِ ، جَسَدًا ثُمَّ أَنَابَ ﴿ قَالَ رَبِ آغْفِرْ لِى وَهَبْ لِى مُلكًا لَا يَلْبَغِي لِأَحَدٍ مِنَ بَعْدِى ۚ إِلَى أَنَ الْوَهَابُ ﴿ فَى فَسَخَزَنَا لَهُ ٱلرِّبِحَ تَجْرِى بِأَمْرِهِ ، رُخَاةً حَيْثُ مُلكًا لَا يَلْبَغِي لِأَحَدٍ مِنْ بَعْدِى إِلَى أَنَ الْوَهَابُ ﴿ فَلَ فَسَخَزَنَا لَهُ ٱلرِّبِحَ تَجْرِى بِأَمْرِهِ ، رُخَاةً حَيْثُ أَلَ اللهُ عَلَا أَنْ فَأَمْنُنَ أَوْ أَصَابَ ﴿ فَلَ مَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الل اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّه

ولقد فتنا سليمان أي: ابتلينا والقينا على كرسيه جسدًا يعني: الشيطان الذي خلفه في ملكه؛ تلك الأربعين ليلة، قال بعضهم: كان اسمه صخرًا. قال سليمان علي الله الله الله الذي خلفه -: كيف تفتنون الناس؟ قال: أرني خاتمك أخبرك، فلما أعطاه إياه شده في البحر، فساح سليمان. قال الكلبي: كانت له امرأة من أكرم نسائه عليه وأحبهن إليه فقالت: إن بين أبي وبين رجل خصومة فزينت حُجّة أبيها فلما جاءا يختصمان إليه جعل يحب أن تكون الحجّة لختنه، فابتلاه الله بما كان من أمر الشيطان الذي خلفه وأذهب ملك سليمان، وذلك [أنه] (١) كان إذا أراد أن يدخل الخلاء فعا الخاتم إلى امرأة من نسائه كان يثق بها فدفعه إليها يومًا ثم دخل الخلاء فجاءها ذلك الشيطان في صورته فأخذ الخاتم منها، فلما خرج سليمان طلب الخاتم منها فقالت: قد أعطيتكه، وذهب الخبيث وجلس على كرسي سليمان وألقي عليه شَبة سليمان وبهجته وهيئته، فخرج سليمان فإذا هو بالشيطان على كرسيه، فذهب في الأرض وذهب ملكه.

قال يحيى: في تفسير الحسن: إن الشيطان قعد على كرسي سليمان – وهو سرير ملكه – لا يأكل ولا يشرب ولا يأمر ولا ينهى وأذهب الله ذلك من

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل، والمثبت من ارا.

أذهان الناس؛ فلا يرون إلا أن سليمان في مكانه يصلي بهم ويقضي بينهم. قال يحيى: وفي تفسير مجاهد: أن الشيطان مُنِعَ نساء سليمان أن يقربهن. قال الكلبي: فلما انقضت أيام الشيطان ونزلت الرحمة من الله لسليمان عمد الشيطان إلى الخاتم؛ فألقاه في البحر فأخذه حوت، وكان سليمان يؤاجر نفسه من أصحاب السفن ينقل السمك من السفن إلى البر على سمكتين كل يوم، فأخذ في أجره يومًا سمكتين فباع إحداهما برغيفين، وأمّا الأخرى فشق بطنها وجعل يغسلها؛ فإذا هو بالخاتم فأخذه فعرفه الناس، واستبشروا به وأخبرهم أنه إنما فعله به الشيطان، فاستغفر سليمان ربه ﴿قال رب اغفر لي وهب لي ملكًا . . . ﴾ الآية، ﴿فسخرنا له الريح﴾.

﴿والشياطين﴾ وسُخر لهُ الشيطان الذي فعل به الفعل، فأخذه سليمان فجعله في نحْتِ من رخام ثم أطبق عليه وشدّ عليه بالنحاس ثم ألقاه في عُرض البحر، فمكث سليمان في ملكه راضيًا مطمئنًا؛ حتى قبضه الله إليه(١).

<sup>(</sup>۱) هذا من الإسرائيليات المنكرة جدًّا؛ قال القاضي عياض في « الشفا» (۲/ ۸۳٦): ولا يصح ما نقله الأخباريون من تشبه الشيطان به، وتسلطه على ملكه وتصرفه في أمته بالجور في حكمه؛ لأن الشياطين لا يسلطون على مثل هذا، وقد عُصم الأنبياء من مثله. اهـ.

وقال القرطبي في تفسيره (١٥/ ٢٠١): وقد ضعف هذا القول من حيث إن الشيطان لا يتصور بصورة الأنبياء، ثم من المحال أن يلتبس على أهل مملكة سليمان الشيطان بسليمان حتى يظنوا أنهم مع نبيهم في حق، وهم مع الشيطان في باطل. اهـ

وقال ابن كثير في البداية والنهاية (٢٤/٢): ذكر ابن جرير وابن أبي حاتم وغيرهما من المفسرين ههنا آثارًا كثيرة عن جماعة من السلف، وأكثرها - أو كلها - متلقاة من الإسرائيليات، وفي كثير منها نكارة شديدة قد نبهنا على ذلك في كتابنا التفسير، واقتصرنا ههنا على مجرد التلاوة . اه.

وانظر تفسير ابن كثير (٣٦/٤).

وقال الشيخ الشنقيطي (٧/ ٣٤ – ٣٥): قد قدمنا الكلام على هذه الآية وعلى ما يذكره المفسرون فيها من الروايات التي لا يخفى سقوطها، وأنها لا تليق بمنصب النبوة، في سورة=

قوله: ﴿تجري بأمره رخاءً﴾ قال الحسن: ليست بالعاصف التي تؤذيه، ولا بالبطيئة التي تقصرُ به دون حاجته.

قال محمد: معنى رخاءً في اللغة: لينة، ويقال: ريخ رِخوةً، بكسر الراء وفتحها، والكشر أفصَح<sup>(١)</sup>.

= الكهف في الكلام على قوله تعالى: ﴿ولا تقولن لشيء إني فاعل ذلك غدًا إلا أن يشاء الله ﴾ وما رُوي عن السلف من جملة تلك الروايات أن الشيطان أخذ خاتم سليمان وجلس على كرسيه وطرد سليمان إلى آخره يوضح بطلانه قوله تعالى ﴿إن عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين ﴾ واعتراف الشيطان بذلك في قوله: ﴿إلا عبادك منهم المخلصين ﴾. اه.

قال الشنقيطي: فإذا علمت هذا فاعلم أن هذا الحديث الصحيح بين معنى قوله تعالى: ﴿ولقد فتنا سليمان والقينا على كرسيه جسدًا . . . ﴾ الآية وأن فتنة سليمان كانت بسبب تركه قوله وإن شاء الله وأنه لم يلد من تلك النساء إلا واحدة نصف إنسان، وأن ذلك الجسد الذي هو نصف إنسان هو الذي القي على كرسيه بعد موته في قوله تعالى ﴿والقينا على كرسيه جسدًا . . . ﴾ الآية ، فما يذكره المفسرون في تفسير قوله تعالى: ﴿ولقد فتنا سليمان . . . ﴾ الآية ؛ من قصة الشيطان الذي أخذ الخاتم وجلس على كرسي سليمان وطرد سليمان عن ملكه ، حتى وجد الخاتم في بطن السمكة التي أعطاها من كان يعمل عنده بأجر مطرود عن ملكه . . . إلى آخر القصة ، لا يخفى أنه باطل لا أصل له ، وأنه لا يليق بمقام النبوة ؛ فهو من الإسرائيليات التي لا يخفى أنها باطلة .

والظاهر في معنى الآية هو ما ذكرنا، وقد دلت السنة الصحيحة عليه في الجملة، واختاره بعض المحققين، والعلم عند الله - تعالى.

<sup>(</sup>١) ويقال أيضًا: رُخوة - بضم الراء - لغة ثالثة فيه. ينظر: لسان العرب (رخو).

﴿ حيث أصاب ﴾ قال قتادة: يعني: حيث أراد، وهي بلسان هَجر (۱) ﴿ والشياطين كل بناء وغواص ﴾ يغوصون في البحر يستخرجون له اللؤلؤ ﴿ وآخرين مقرنين في الأصفاد ﴾ في السلاسل، ولم يكن يُسَخَّر منهم ويستعمل في هذه الأشياء ولا يصفَّد إلا الكفار؛ فإذا آمنوا حلَّهم من تلك الأصفاد ﴿ هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب ﴾ تفسير بعضهم: فامنن فأعط من شئت أو أمسك بغير حساب (ل٢٩٥) أي: فلا حساب عليك في ذلك ولا حرج ﴿ وإن له عندنا لزلفي ﴾ يعني: القربة في المنزلة ﴿ وحسن مآب ﴾ أي: وحسن مرجع؛ يعني: الجنة .

﴿ وَاذَكُرْ عَبْدَنَا ۚ أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِي مَسَّنِي ٱلشَّيْطَانُ بِنُصْبٍ وَعَذَابٍ ﴿ الْكُفُّ بِرِجْلِكُ هَانَا مُغْتَسَلُّ بَارِدٌ ۗ وَشَرَابُ ﴿ وَهُمْنَا لَهُۥ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنَا وَذِكْرَىٰ لِأُولِى ٱلْأَلْبَبِ ﴾ مُغْتَسَلُّ بَارِدٌ ۗ وَشَرَابُ ﴿ فَيَ وَهُبَنَا لَهُۥ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنَا وَذِكْرَىٰ لِأُولِى ٱلْأَلْبَبِ ﴾

﴿واذكر عبدنا أيوب إذ نادى ربه . . . ﴾ الآية ، قال الحسن: إن إبليس قال: يا رب هل من عبيدك عبد إن سلطتني عليه امتنع مني ؟ قال: نعم ؛ عبدي أيوب. فسلطه الله عليه ؛ ليجهد جهده ويضِله ، فجعل يأتيه بوساوسه وحبائله وهو يراه عيانًا ؛ فلا يقدر منه على شيء ، فلما امتنع منه قال الشيطان: أي رب ، إنه قد امتنع مني ؛ فسلطني على ماله ! فسلطه الله على ماله فجعل يهلك ماله صنفًا صنفًا ، فجعل يأتيه وهو يراه عيانًا فيقول: يا أيوب ، هلك مالك في كذا وكذا ! فيقول: الحمد لله اللهم أنت أعطيتنيه وأنت أخذته مني ، إن تبق لي نفسي أحمدك على بلائك. ففعل ذلك حتى أهلك ما له كله ، فقال إبليس: يا رب ، إن أيوب لا يبالي بماله فسلطني على جسده! فسلطه الله عليه ، فمكث سبع سنين وأشهرًا حتى وقعت الأكلة في جسده.

<sup>(</sup>١) وقيل: بلسان حمير. ينظر: الدر المصون (٥/ ٥٣٦)، لسان العرب (صوب).

قال يحيى: وبلغني أن الدودة كانت تقع من جسده فيردّها مكانها، ويقول: كلى مما رزقك الله.

قال الحسن: فدعا ربَّه ﴿أني مسني الشيطان بنصبِ وعذاب﴾ يعني: في جسده، وقال في الآية الأخرى: ﴿أني مسني الضرّ وأنت أرحم الراحمين﴾(١). قال محمدٌ: النُّصْبُ والنَّصَبُ واحدٌ مثل حُزْن وحَزَن ، وهو العياء والتَّعَب (٢).

قال الحسن: فأوحى الله إليه أن اركض برجلك، فركض برجله ركضة وهو لا يستطيع القيام؛ فإذا عين فاغتسل منها، فأذهب الله ظاهر دائه ثم مشى على رجليه أربعين ذراعًا، ثم قيل له: اركض برجلك أيضًا، فركض ركضة أخرى، فإذا عين فشرب منها، فأذهب الله باطن دائه ورد عليه أهله وولده وأمواله من البقر والغنم والحيوان وكل شيء هلك بعينه، ثم أبقاه الله فيها حتى وهب له من نسولها أمثالها، فهو قوله: ﴿ووهبنا له أهله ومثلهم معهم رحمة منا وكانوا ماتوا غير الموت الذي أتى على آجالهم تسليطًا من الله للشيطان؛ فأحياهم الله فوقًاهم آجالهم.

﴿ وَهُذَ بِيَدِكَ ضِفْنَا فَاضْرِب بِهِ وَلَا تَحْنَتُ إِنَا وَجَدْنَهُ صَابِرًا نِعْمَ ٱلْعَبَدُ إِنَّهُ أَوَّابُ ۗ ۞ وَأَذَكُرْ عِبَدَنَا إِنَرْهِيمَ وَإِسْحَلَقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي ٱلأَيْدِى وَٱلْأَبْصَدِ ۞ إِنَّا أَخْلَصْنَامُ بِخَالِصَةِ وَالْأَبْصَدِ ۞ وَاذَكُرْ إِسْمَعِيلَ وَٱلْسَعَ وَذَا فِضَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْطَفَيْنَ ٱلأَخْيَارِ ۞ وَأَذَكُرْ إِسْمَعِيلَ وَٱلْسَعَ وَذَا لَيْنَ الْمُعْطَفَيْنَ ٱلأَخْيَارِ ۞ وَأَذَكُرْ إِسْمَعِيلَ وَٱلْسَعَ وَذَا الْكِفْلُ وَكُلُّ قِنَ ٱلأَخْيَارِ ۞ ﴾

<sup>(</sup>١) الأنباء: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (نصب).

﴿وخذ بيدك ضغنًا فاضرب به ولا تحنث ﴾ قال الحسن: إن امرأة أيوب [كانت] (١) قاربت الشيطان في بعض الأمر، ودعت أيوب إلى مُقَاربته؛ فحلف بالله لئن الله عافاه أن يجلدها مائة جلدة، ولم تكن له نية بأي شيء يجلدها، فمكث في ذلك البلاء حتى أذن الله له في الدعاء، وتمَّتُ له النغمة من الله والأخر، فأتاه الوحي من الله، وكانت امرأتُه مسلمة قد أحسنت القيامَ عليه، وكانت لها عند الله منزلة، فأوحى الله إليه أن يأخذ بيده ضغنًا - والضُغنُ: وكانت لها عند الله منزلة، فأوحى الله إليه أن يأخذ بيده ضغنًا - والضُغنُ: أن يأخذ قبضة، قال بعضهم: من (السُّنبل وكانت مائة سُنبلة) (٢) وقال بعضهم: من الأسَل، والأسل: السَّمَارُ (٣) - فيضوبها به ضربة واحدة ففعل.

قال محمدٌ: روي أن امرأة أيوب قالت له: لو تقرّبْتَ إلى الشيطان فذبحت له عناقًا<sup>(٤)</sup>. فقال: ولا كفًا من تراب، فلهذا حلف أن يجلدها إن عُوفي .

﴿واذكر عبادنا﴾ يقوله للنبي عَلَيْمَا ﴿أُولِي الأَيْدِي﴾ يعني: القوة في أمر الله ﴿والأبصار﴾ في كتاب الله.

قال محمد: (الأيدي) بالياء وهو الاختيار في القراءة (٥).

﴿إِنَا أَخْلُصْنَاهُمْ بِخَالَصَةً ذَكْرَى الدَّارِ ﴾ يعني: الدَّارِ الآخرة، والذَّكري: الجنة.

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل والمثبت من «ره.

<sup>(</sup>Y) سقط من «ر».

<sup>(</sup>٣) وهو نبات من الفصيلة الأسكية، ينبت في المناقع والأراضي الرطبة، ويستعمل في صناعة الحصر والسُّلال. المعجم الوسيط (أسل، سمر).

<sup>(</sup>٤) الأنثى من أولاد المعز والغنم من حين الولادة إلى تمام حول. والجمع: أغنَّق، وعُنُق، وعُنُق، وعُنُق، وعُنُق. وعُنُوق. ينظر: لسان العرب، المعجم الوسيط (عنق).

قلت: وهذه الحكاية من الإسرائيليات المنكرة، والله أعلم.

<sup>(</sup>٥) وهي قراءة العامّة. وقرأ الحسن وعبد الله بن مسعود، والأعمش وغيرهم (الأيد) بدون الياء. ينظر: البحر (٧/ ٤٠٢)، جامع القرطبي (١٥/ ٢١٧ – ٢١٨)، المحتسب (٢/ ٢٣٣).

قال محمدٌ: الاختيار في القراءة (بخالصة) غير منونة (١) وعلى هذه القراءة فشر يحيى الآية.

﴿ وإنهم عندنا لمن المصطفين ﴾ يعني: المختارين، اختارهم الله للنبوة . ﴿ وَاذْكُر إسماعيل واليسع وذا الكفل قال مجاهد: إن ذا الكفل كان رجلًا صالحًا وليس بنبي تكفّل لنبي بأن يكفل له أمر قومه، ويقضي بينهم بالعدل .

﴿ هَلَذَا ذِكُرُ أُ وَإِنَّ لِلْمُنَّقِينَ لَحُسَنَ مَنَابِ ﴿ جَنِّتِ عَدْنِ ثُمُفَنَّحَةً لِمَّمُ الْأَبُوبُ ۞ مُتَّكِيبَنَ فِهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِهَنكِمَهُ مِ كَثِيرَةِ وَشَرَابٍ ۞ وَعِندُهُمْ قَضِرَتُ الطَّرْفِ أَنْرَابُ ۞ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِيُوْمِ ٱلْحِسَابِ ۞ إِنَّ هَلَذَا لَرِزْقَنَا مَا لَهُ مِن نَفَادٍ ۞ ﴾

(ل٢٩٦) ﴿هذا ذكرٌ عني: القرآن ﴿وإن للمتقين لحسن مآب ﴾ مرجع ﴿جناتُ عدن مفتحة لهم الأبواب ﴾.

قال محمد: (جنات عدن) بدل من (حسن مآب)<sup>(۲)</sup> ومعنى (مفتحة لهم الأبواب): أي منها<sup>(۳)</sup>.

﴿متكئين فيها﴾ أي: على السرر فيها إضمار (٤) ﴿وعندهم قاصراتُ الطرف ويقصرن طرفَهُن على أزواجهن لا ينظرن إلى غيرهم ﴿أتراب على سنّ واحدة بنات ثلاث وثلاثين سنة ﴿هذا ما توعدون ويعني: ما وُصِفَ في الجنة ﴿ما له من نفاد انقطاعٌ .

<sup>(</sup>١) وهي قراءة نافع وابن كثير وابن عامر، وقرأ باقي السبعة بالجر والتنوين. ينظر: السبعة (٥٥٤) البحر (٧/ ٤٠٢) النشر (٢/ ٣٦١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن (٢/ ٧٨٠)، البحر (٧/ ٤٠٥) معاني القرآن للفراء (٢/ ٤٠٨)، مجمع البيان (٤/ ٤٠٨).

<sup>(</sup>٣) أي: من الجنة.

<sup>(</sup>٤) أي: حذف ذكر السرر للعلم به، والله أعلم.

﴿ هَـٰذَاْ وَإِنَ لِلطَّنِفِينَ لَشَرَّ مَنَابِ ﴿ جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا فِيلَسَ ٱلْجَهَادُ ۞ هَذَا فَلَيْدُوقُوهُ حَبِيثُ وَعَسَّاقُ ۞ وَمَاخَرُ مِن شَكِلِهِ ۚ أَنْوَجُ ۞ هَـٰذَا فَيْجٌ مُقْنَحِمٌ مَعَكُمٌ لَا مَرْحَبًا بِهِمْ إِنَّهُمْ صَـٰالُوا ٱلنَارِ ۞ فَالُوا بَلَ أَنتُهُ لَا مَرْحَبًا بِكُرُّ أَنشَرْ فَدَّمَنْمُوهُ لَنَا فِيقْسَ ٱلْفَرَارُ ۞ فَالُوا رَبُّنَا مَن فَـدَمَ لَنَا هَـنَذَا فَزِدُهُ عَذَابًا مِنعَفًا فِي ٱلنّـارِ ۞﴾

﴿هذا وإن للطاغين﴾ (للمشركين) (١) ﴿لَشَر مآب﴾ أي: مرجع ﴿هذا فليذوقوه حميمٌ وغساقٌ فليذوقوه «الحميم: فليذوقوه حميمٌ وغساقٌ فليذوقوه «الحميم: الحارُ الذي لا يُسْتَطاع من حرّه، قال عبدُ الله بن عمرو: والغَسَّاق: القيْح الغليظ لو أن جَرَة (٢) منه تُهراق (٣) في المغرب لأنتنت أهلَ المشرق، ولو أن تهراق في المشرق لأنتنت أهل المغرب ﴿وآخر﴾ يعني: الزمهرير (٤) ﴿من شكله﴾ من نحوه؛ أي: من نَحْو الحميم ﴿أزواجٌ﴾ ألوان.

﴿هذا فوجٌ مقتحمٌ معكم ... ﴾ إلى قوله: ﴿فبس القرار﴾ تفسير بعضهم يقول: جاءت الملائكة بفوج إلى النار فقالت للفوج الأول الذين دخلوا قبلهم: هذا فوجٌ مقتحم معكم! قال الفوج الأول: ﴿لا مرحبًا بهم إنهم صالوا النار﴾ قال الفوج الآخر: ﴿بل أنتم لا مرحبًا بكم أنتم قدمتموه لنا فبس القرار﴾ قال الله: ﴿قالوا ربنا من قدّمَ لنا هذا فزده عذابًا ضعفًا في النار﴾. قال محمدٌ: قوله: ﴿من قدّم لنا هذا ﴾ أي: من سَنّهُ وشرعه.

<sup>(</sup>١) سقط من قره.

<sup>(</sup>٢) هو الإناء من الخزف. والجمع: جَرَّ، وجِرَار. لسان العرب، المعجم الوسيط (جرر). وَفِي قره: جرعة.

<sup>(</sup>٣) أي: تراق. ويقال: أواق، وهَرَق، وأهْرَق وهَرَاق وأهراق، لغات فيه. لسان العرب (ريق، هرق).

<sup>(</sup>٤) هو شدة البرد. لسان العرب (زمهر).

وقوله: ﴿فَرْدِهُ عَذَابًا ضَعَفًا﴾ أي: زده على عذابه عذابًا آخر.

﴿وقالوا ما لنا لا نرى رجالًا ﴾ لما دخلوا النار لم يَرُوهم معهم فيها فقالوا: ﴿ما لنا لا نرى رجالًا كنا نعدهم من الأشرار ﴾ في الدنيا ﴿اتخذناهم سخريًا ﴾ فأخطأنا ﴿أَمْ زَاغَتْ عنهم الأبصار ﴾ أي: أم هم فيها ولا تراهُم؟ هذا تفسير مجاهد. قال: علموا بعد أنهم ليسوا معهم فيها.

قال محمدٌ: تقرأ (سخريًا) بضم السين وكسرها بمعنى واحدٍ من الهُزّاً. وقرأ وقد قيل: من ضمَّ أوله جعله من السُّخرة، ومن كسر جعله من الهُزّاً. وقرأ نافع ﴿أَتَخَذَنَاهِمِ اللهِ الاستفهام (٣) قال الله: ﴿إِنَّ ذَلْكُ لَحَقِّ تَخَاصُمُ أَهَلِ النَّارِ لَهُ يَعْنِي: قول بعضهم لبعض في الآية الأولى ﴿قل إنما أنا منذرٌ ﴾ من النار ﴿وما من إله إلا الله الواحد القهارُ ﴾ قهر العباد بالموت، وبما شاء من أمره

<sup>(</sup>۱) قرأ نافع وحمزة والكسائي بضم السين، وقرأ الباقون بكسرها. ينظر: السبعة (٥٥٦)، البحر (٧/٧٤)، جامع القرطبي (١٥/ ٢٢٥) النشر (٢/ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الألوسي (٢٣/ ٢١٨). وقد تقدم التعليق على مثل ذلك عند قوله تعالى: 
﴿ فَاتَخَذَتُمُوهُم سَخُرِيًّا ﴾ [المؤمنون: ١١٠].

<sup>(</sup>٣) وهي أيضًا قراءة ابن عامر وعاصم. وقرأ باقي السبعة (اتخذناهم) موصولة الألف. ينظر: البحر (٧/ ٤٠٧)، التيسير (١٨٨)، النشر (٢/ ٣٦١ – ٣٦٢).

(رب السموات والأرض وما بينهما العزيز الغفار) لمن آمن<sup>(۱)</sup>..

﴿قل هو نبأ عظيم﴾ يعني: القرآن ﴿أنتم عنه معرضون﴾ يعني: المشركين ﴿ما كان لي من علم بالملإ الأعلى ﴾ يعني: الملائكة ﴿إذ يختصمون ﴾ تفسير الحسن: اختصموا في خلق آدم ؛ قالوا فيما بينهم: ما الله خالق خَلْقًا هو أكرم عليه منا.

قوله: ﴿إِن يُوحَى إِلَيِّ إِلَا أَنَمَا أَنَا نَذِيرٌ مِبِينٌ﴾ كقوله: ﴿إِنَمَا أَنَتَ مَنْذُرٌ ولكل قوم هاد﴾(٢) النبي المنذر، والله الهادي.

﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ اِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِي خَلِقً بَشَرًا مِن طِينِ ﴿ قَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَقَحْتُ فِيهِ مِن أُوحِي

فَقَعُوا لَهُ سَجِدِينَ ﴿ فَسَجَدَ الْمَلَتِهِكَةُ حَمُلُهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ إِلّا إِلِيسَ السَّكُمْرَ وَكَانَ مِنَ

الْكَنْفِرِينَ ﴿ قَالَ يَاإِلِيسُ مَا مَنْعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى الْسَلَكُمْرَتَ أَمْ كُنْتَ مِن الْمَالِينَ

الْكَنْفِرِينَ ﴿ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْنَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْنَهُ مِن طِينٍ ﴿ قَالَ فَاخْرَجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيمٌ ﴿ فَالَ نَاتُكُمْرِتَ أَمْ كُنْتَ مِن الْمَالِينَ فَاللَّهُ مِن قَالَ وَخَلَقْنَهُ مِن طِينٍ ﴿ قَالَ فَاخْرَجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيمٌ ﴿ فَاللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكُ مِن اللَّهُ مَا مَنْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِن اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِن اللَّهُ عَلَيْكُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَيْكُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَيْكُ مِن اللَّهُ عَلَيْكُ مِن اللَّهُ عَلَيْكُ مِن اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِن اللّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الْمُعْلِيلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿إِذْ قَالَ رَبِكُ لَلْمَلَائِكَةَ إِنِي خَالَقٌ بِشَرًا مِنْ طَيِنْ . . . ﴾ إلى قوله: ﴿وَكَانَ مِن الْكَافِرِينَ ﴾ قد مضى تفسيره في سورة البقرة (٢) ﴿قَالَ يَا إِبْلِيسَ مَا مَنْعُكُ أَنْ

<sup>(</sup>١) في (ر١) لمن تاب.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٣٠ -٣٨ إن الرائع الأناك إنها المراجعة على المائخ المراجعة المراكبة المراجعة المعافدة الم

تسجد لما خلقتُ بيدي﴾ قال قتادة: إن كعبًا قال: إن الله لم يخلق بيده إلا ثلاثة: خلق آدم بيده، وكتب التوراة بيده، وغرس الجنة بيده ﴿أستكبرت﴾ يعني: تكبّرت.

قال محمدٌ: الاختيار في القراءة (أستكبرت) بفتح الألف على الاستفهام (١).

﴿ فَاخْرِج مِنْهَا ﴾ من السماء ﴿ فَإِنْكُ رَجِيم ﴾ أي: ملعونُ (رُجم باللعنة) (٢) ﴿ وَإِنْ عَلَيْكَ لَعْنَتِي إِلَى يَوْمُ الدِين ﴾ وأبدًا في ملعونُ ﴿ قَالَ رَبِ فَأَنظُرنِي ﴾ أي: أخزني ﴿ إِلَى يَوْمُ يَبْعُثُونُ قَالَ فَإِنْكُ مِنْ الْمَنظُرِين ﴾ .

قال محمدٌ: ﴿إلى يوم الوقت المعلوم﴾ يعني: النفخة الأولى، وأراد عدو الله أن يؤخر إلى النفخة الآخرة.

﴿إِلا عبادك منهم المخلصين ﴾.

قال محمدٌ: من قرأ (المخلصين﴾ بكسر اللام أراد: الذين أخلصوا دينهم لله، ومن قرأ بالفتح؛ فالمعنى: الذين أخلصهم الله لعبادته (٣).

﴿قَالَ فَالْحَقِّ وَالْحَقِّ أَقُولُ﴾ تفسير الحسن هذا قسمٌ؛ يقول: (٧٩٧) حقًا حقًا الأملان جهنّم.

وقرأ الحكم بن عتيبة (٤): ﴿قال فالحقُّ والحقِّ أقول ﴾ بمعنى: الله الحقّ،

 <sup>(</sup>١) وهي قراءة السبعة إلا ابن كثير ا فقد قرأ ﴿استكبرت الله الوصل . ينظر: السبعة (٥٥٦)،
 البحر (٧/ ١٥) ، جامع القرطبي (٢٢٨/١٥).

<sup>(</sup>٢) سقط من در٠.

<sup>(</sup>۲) وقد تقدم التعليق على هذه القراءة، وبيان وجوهها. ينظر (يوسف: ۲۶)، و(الصافات: ٤٠).

<sup>(</sup>٤) هو أبو محمد الكندي الكوفي. ثقة ثبت فقيه من الخامسة. مات سنة (٢٣ هـ) أو ما بعدها، وله نيف وستون. ينظر: تقريب التهذيب (ص١٧٥). وفي (ر١: عتيبة.

ويقول الحقّ وهو قسمٌ أيضًا<sup>(١)</sup>.

﴿ قُلْ مَا أَسْتُلُكُوْ عَلَيْهِ مِنْ أَخْرِ وَمَا أَنَا مِنَ الْشَكَلِمْةِينَ ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكُرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴿ إِلَّهُ مُلَّا مُنَاكُمُ بَعْدَ حِينٍ ﴿ لِللَّهِ اللَّهِ ﴾ وَلِنَعْلَمُنَّ نَبَأَوُ بَعْدَ حِينٍ ﴿ إِنَّهِ ﴾

﴿قل ما أسألكم عليه ﴾ على القرآن ﴿من أجر وما أنا من المتكلفين إن هو ﴾ أي: القرآن ﴿إلا ذكرٌ ﴾ أي: تفكّر ﴿للعالمين ﴾ يعني الغافلين ﴿ولتعلمن نبأه بعد حين ﴾ (أي ذلك يوم القيامة)(٢).

※ ※ ※

**整理的 收款 的复数 医多种性** 

<sup>(</sup>۱) ينظر: البحر (٧/ ٤١١)، جامع القرطبي (١٥/ ٢٢٩)، إتحاف الفضلاء (٢/ ٢٠٨)، الكشاف (٣/ ٣٨٤).

<sup>(</sup>٢) في (ر1: بعد الموت.

#### سورة الزمر وهي مكية كلها

#### بنسيد ألمّو النكني التيكية

﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَكِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيدِ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَكِ وَالْحَقِ فَأَعْبُدِ اللَّهَ مُعْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ اللَّهِ الدِّينُ ٱلْخَالِصُ وَالَّذِينَ الْغَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيكَ مَا اللَّهَ مُعْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ إِلَى اللَّهِ زُلْفَى إِنَّ اللَّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللّهَ نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيقَرِبُونَا إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَى إِنَّ اللَّهَ يَعْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كُندِبٌ كَفَارُ ﴿ ﴾ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كُندِبُ كَفَارُ ﴿ ﴾

قال محمد: يجوزُ الرفع في ﴿تنزيل﴾ على معنى: هذا تنزيل(١).

﴿ فاعبد اللّه مخلصًا له الدين ﴾ أي: لا تشرك به شيئًا ﴿ ألا للّه الدين الخالص ﴾ يعني: الإسلام ﴿ والذين اتخذوا من دونه أولياء ﴾ أي: يتخذونهم آلهة يعبدونهم من دون اللّه ﴿ ما نعبدهم ﴾ أي: قالوا ما نعبدهم ، فيها إضمار ﴿ إلا ليقربونا إلى اللّه زلفى ﴾ قربى ؛ زعموا أنهم يتقربون إلى الله بعبادة الأوثان لكي يصلح لهم معايشهم في الدنيا ، وليس يقرون بالآخرة .

قال مجاهد: قريش يقولونه للأوثان، ومن قبلهم يقولونه للملائكة ولعيسى ابن مريم ولعُزَير .

﴿إِنَ اللَّهُ يحكم بينهم في ما هم فيه يختلفون ﴾ يحكم بين المؤمنين

<sup>(</sup>١) وفي ذلك تفصيل نحوي واسع. ينظر: البحر (٧/ ٤١٤)، الدر المصون (٦/٦).

والمشركين يوم القيامة، فيدخل المؤمنين الجنة، ويدخل المشركين النار ﴿إِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِي مِنْ هُو كَاذَبٌ كَفَارٌ ﴾ يعني: من يموت على كفره .

﴿لُو أَرَادُ اللَّهُ أَنْ يَتَخَذُ وَلَدًا لَاصَطَفَى﴾ لَاختار ﴿مَمَا يَخَلَقُ مَا يَشَاءُ سَبَحَانُه﴾ يَنزُه نفسه أَنْ يَكُونُ لَهُ وَلَدَ ﴿الوَاحِدُ القَهَارِ﴾ قَهْرِ العَبَادُ بِالمُوتُ وَبَمَا شَاءُ مِنْ أَمْرُهُ.

﴿خلق السموات والأرض بالحق﴾ أي: للبعث والحساب والجنة والنار ﴿يكور الليل على النهار ويكور النهار على الليل﴾ يعني: أخذ كل واحدٍ منهما من صاحبه ﴿وسخر الشمس والقمر كلِّ يجري لأجل مسمى له يعني: إلى يوم القيامة ﴿ألا هو العزيز الغفار ﴾ لمن آمن .

﴿ خلقكم من نفسٍ واحدةٍ ﴾ آدم ﴿ ثم جعل منها زوجها ﴾ حواء؛ من ضلع

من أضلاعه القصيري من جنبه الأيسر ﴿وأنزل لكم﴾ أي: وخلق لكم ﴿من الأنعام ثمانية أزواج﴾ أصناف الواحد منها زوجٌ، هي الأزواج الثمانية التي ذكر في سورة الأنعام (١) ﴿يخلقكم في بطون أمهاتكم خلقًا من بعد خلق﴾ يعني: نطفة ثم علقة ثم مضغة ثم عظامًا ثم يُكسي العظام اللحم ثم الشعر ثم ينفخ فيه الروح ﴿في ظلمات ثلاث﴾ يعني: البطن والمشيمة والرحم ﴿فأنى تصرفون﴾ أي: أين يُذْهَبُ بكُمْ فتعبدون غيره وأنتم تعلمون أنه خلقكم وخلق هذه الأشياء؟! ﴿إن تكفروا فإن اللّه غني عنكم﴾ أي: عن عبادتكم ﴿ولا يرضى لعباده الكفر وإن تشكروا﴾ تؤمنوا ﴿يرضَهُ لكم﴾.

﴿ولا تزر وازرةٌ وزرَ أخرى﴾ يعني: لا يحمل أحدٌ ذَنْبَ أحدٍ ﴿إنه عليم بذات الصدور﴾ يعني: بما في الصدور .

﴿وإذا مس الإنسان ضرَّ يعني: مرضًا ﴿دعا ربه منيبًا إليه اَي: دعاه بالإخلاص أن يكشف عنه ﴿ثم إذا خوله نعمة منه ﴾ أي: عافاه من ذلك المرض ﴿نسي ما كان يدعو إليه من قبل ﴾ هو كقوله: ﴿مرّ كأن لم يدعنا إلى

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١٤٣ .

ضر مسهه (<sup>۱)</sup>.

قال محمد: كل شيء أُعطيته فقد خُوُّلْتَه (٢) ومن هذا قول زهير: هناك إن يستخولوا المال يُخولوا وإن يسالوا يعطوا وإن يَشِرُوا يُغُلوا (٣)

ويقال: فلان يخول أهله إذا رعى غنمهم، أوما أشبه ذلك.

﴿وجعل للَّه أندادًا﴾ يعني: الأوثان؛ الندُّ في اللغة: العِدْلُ (٤) ﴿لَيُضل عن سبيله﴾ أي: يتبعه على ذلك غيره ﴿قل﴾ يا محمدُ للمشرك: ﴿تمتع﴾ في الدنيا ﴿بكفرك قليلًا﴾ أي أن بقاءك في الدنيا ﴿إنك من أصحاب النار﴾.

﴿أَمَّن هُو قَانَتَ ﴾ يعني (مُصَلً) (٥) ﴿آناء الليل ﴾ يعني: ساعات الليل ﴿ساجدًا وقائمًا يحذر الآخرة ﴾ أي: يخاف عذابها ﴿ويرجو رحمة ربه ﴾ يعني: الجنة يقول: ﴿أَمَّن هُو قانت . . . ﴾ إلى آخر الآية ، كالذي جعل لله أندادًا فعبد الأوثان دوني ، ليس مثله .

قال محمد: أصل القنوت الطاعة، وقرأ نافع (أمن) بالتخفيف<sup>(٦)</sup>.

(ل ٢٩٨٧) ﴿قُلَ هُلَ يُستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون ﴿ أي: هُلَ يُستوي هَذَا المؤمن الذي يعلم أنه ملاقٍ ربه، وهذا المشرك الذي جعل للَّه

<sup>(</sup>۱) يونس: ۱۲

 <sup>(</sup>٢) أي كل شيء أعطيته من غير مقتض، ولا يستعمل في الجزاء، بل في ابتداء العطية. لسان العرب (خول).

<sup>(</sup>٣) ينظر ديوانه (١١٢)، مجاز القرآن (١٨٨/٢)، القرطبي (١٥/ ٢٣٧) اللسان (خول).

<sup>(</sup>٤) العِدْل بكسر العين: المثل والنظير، وهو أيضًا النَّدِيد. لسان العرب (عدل، ندد).

<sup>(</sup>٥) سقط من ار١.

<sup>(</sup>٦) وهي قراءة نافع وابن كثير وحمزة. ينظر: السبعة (٥٦١)، البحر (٤١٨/٧)، التيسير (١٨٩)، النشر (٢/ ٣٦٢).

الأنداد؛ أي: أنهما لا يستويان ﴿إنما يتذكر﴾ إنما (يقبل)(١) التذكرة ﴿أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ أصحاب العقول؛ وهم المؤمنون .

﴿للذين أحسنوا﴾ آمنوا ﴿في هذه الدنيا حسنة﴾ أي: في الآخرة؛ وهي اللجنة ﴿وأرض اللّه واسعة﴾ هو كقوله: ﴿يا عبادي الذين آمنوا إن أرضي واسعة فإياي فاعبدون﴾ (٢) في الأرض التي أمركم أن تهاجروا إليها؛ يعني: المدينة ﴿إنما يُوَفَى الصابرون﴾ يعني: الذين صبروا على طاعة الله ﴿أجرهم﴾ الجنة ﴿بغير حساب﴾ يقول: لا حساب عليهم في الجنة، كقوله: ﴿يرزقون فيها بغير حساب﴾ .

﴿ قُلْ إِنِّ أَمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ مُعْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴿ وَأَمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَلَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ قُلْ اللَّهِ اللَّهِ أَعْبُدُوا مَا إِنِّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّ عَذَابَ يَوْم عَظِيم ﴿ قُلْ اللَّهَ أَعْبُدُوا مَا عَصَيْتُ رَبِّ عَذَابَ يَوْم عَظِيم ﴿ قُلْ اللَّهَ أَعْبُدُوا مَا شَعْنَمُ مِن دُونِهِ قُلْ إِنَّ الْخَسِرِينَ الّذِينَ خَيْرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِينَدُةُ أَلَا ذَلِكَ هُوَ الْمُشْرَانُ النَّهُ مِن دُونِهِ قُلْ إِنَّ الْخَسِرِينَ الذِينَ خَيْرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِينَدُةُ أَلَا ذَلِكَ هُوَ المُشْرَانُ اللَّهُ مِن فَوقِهِمْ ظُلَلُ مِن النَّارِ وَمِن تَحْنِيمٌ ظُلَلُ ذَلِكَ يُحْوِفُ اللّهُ بِهِ عِبَادَةً مُ يَكُونِهِ اللَّهُ بِهِ عِبَادَةً مُ يَكُونِ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالُهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

﴿وأمرت لأن أكون أول المسلمين ﴿ من هذه الأمّة.

﴿قُلُ إِنِي أَخَافُ إِنْ عَصِيتَ رَبِي﴾ بمتابعتكم على ما تدعونني إليه من عبادة الأوثان ﴿عذاب يوم عظيم﴾ يعني: جهنم ﴿فاعبدوا ما شئتم من دونه﴾ وهذا وعيد؛ أي: أنكم إن عبدتم من دونه عذّبكم ﴿قُلُ إِنْ الخاسرين الذين خسروا أنفسهم...﴾ الآية، جعل الله لكل أحدٍ منزلًا في الجنة وأهلًا؛ فمن عمل

<sup>(</sup>١) في (ر): يتقبل.

<sup>(</sup>٢) العنكبوت: ٥٦ .

<sup>(</sup>٣) غافر: ٤٠ .

بطاعة الله كان له ذلك المنزل والأهل، ومن عمل بمعصية الله صيَّره الله إلى النار، وكان ذلك المنزل والأهل ميراثًا لمن عمل بطاعة الله إلى منازلهم وأهليهم التي جعل الله لهم، فصار جميع ذلك لهم.

﴿لهم من فوقهم ظلل من النار ومن تحتهم ظللٌ كقوله: ﴿لهم من جهنم مهادٌ ومن فوقهم غواش﴾(١).

﴿ ذَلِكُ ﴾ الذي ﴿ يخوف اللَّه به عباده يا عباد فاتقون ﴾ .

قال محمدٌ: قوله: ﴿ذلك يخوف اللّه به عباده﴾ موضع (ذلك) رفعٌ بالابتداء المعنى ذلك الذي ذكرنا من العذاب يخوف اللّه به عباده، وقوله (يا عباد) قراءة نافع بحذف الياء؛ وهو الاختيار عند أهل العربية(٢).

﴿ وَالَّذِينَ اَجْتَنَبُوا الطَّاعُونَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللّهِ لَمُمُ الْبُشْرَىٰ فَبَشِرْ عِبَادِ ﴿ اللَّالِينِ مَدَدَلُهُمُ اللّهُ وَأُولَئِيكَ هُمْ أُولُوا الْأَلْبَيِ يَسْتَبِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَبِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَبِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَبِعُونَ الْقَوْلَ الْمَالَئِينَ الْقَوْلُ الْمَالِينِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللل

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٤١.

<sup>(</sup>۲) وهي أيضًا قراءة: حمزة وعاصم والكسائي وابن عامر. ينظر: السبعة (٥٦١)، النشر (٢/ ٢٦٤)، التيسير (٦٧ ، ١٨٩).

<sup>(</sup>٣) سقط من «ر».

﴿وأنابوا إلى الله ﴾ أقبلوا مخلصين إليه ﴿لهم البشرى ﴾ يعني الجنة ﴿فبشر عباد الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه أي: بشرهم بالجنة ، والقول كتاب الله ، واتباعهم لأحسنه أن يعملوا بما أمرهم الله به فيه ، وينتهوا عما نهاهم الله عنه فيه .

﴿أَفَمَنَ حَقَ عَلَيهِ ﴾ أي: سبقت عليه ﴿كلمة العذاب أَفَأَنَت تَنقَذَ مَن في النار ﴾ أي: تهديه ﴿لهم غرفٌ من فوقها غرفٌ مبنية ﴾.

قال محمدٌ: قيل المعنى: لهم؛ منازل في الجنة رفيعة وفوقها منازل أرفع منها ﴿وعد اللَّهِ الذي وعد المؤمنين، يعني الجنة.

قال محمدٌ: القراءة ﴿وعد اللَّه﴾ بالنصب بمعنى وعدهم الله وعدَّا(١).

﴿ فسلكه ينابيع في الأرض ﴾ والينابيع: العيون (٢) ﴿ ثم يخرج به زرعًا مختلفًا ألوانه ثم يهيج فتراه مصفرًا ثم يجعله حطامًا ﴾ كقوله: ﴿ واضربُ لهم مثل الحياة الدنيا كماء أنزلناه من السماء فاختلط به نبات الأرض فأصبح هشيمًا تذروه الرياح ﴾ (٣).

قال محمدٌ: قوله: ﴿ثم يهيج﴾ أي: يجفُ، يقال للنبت إذا تم جفافه: قد هاج النبت يهيج، وهاجت الأرض إذا ذَوَى ما فيها من الخُضَر<sup>(1)</sup> والحطام: ما تفتت وتكسَّر من النبت وغيره<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) وهي قراءة العامة، وقد تقدم مثله مرارًا. وينظر الدر المصون (٦/ ١٢).

<sup>(</sup>٢) واحدها ينبوع. لسان العرب (نبع).

<sup>(</sup>٣) الكهف: ٤٥ . ووردت في الأصل و ﴿رَّا: إنَّمَا مثل الحياة الدُّنيا . . . إلخ.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (هيج).

<sup>(</sup>٥) لسان العرب (حطم).

﴿إِنْ فِي ذَلَكَ لَذَكُرِى لأُولِي الأَلْبَابِ﴾ العقول؛ وهم المؤمنون يتذكرون فيعلمون أنّ ما في الدنيا ذاهبٌ .

﴿أَفَمَنَ شُرِحَ اللَّهِ صَدَرَهُ لَلْإِسلامِ ﴾ أي: وسَّع ﴿فَهُو عَلَى نُورٍ مَن رَبه ﴾ أي: ذلك النور في قلبه ﴿فُويلٌ للقاسية قلوبهم. . ﴾ الآية؛ أي: أن الذي شرح الله صدره للإسلام فهو على نور من ربه ليس كالقاسي قلبه الذي هو في ضلال مبين عن الهدى؛ يعني: المشرك وهذا على الاستفهام يقول: ﴿هل يستويانَ ﴾ أي: أنهما لا يستويان .

﴿اللّه نزل أحسن الحديث ﴿ يعني: القرآن ﴿ كتابًا متشابهًا ﴾ يعني: يشبه بعضه بعضًا في نوره وصدقه وعدله ﴿ مثاني ﴾ يعني: ثنى اللّه فيه القصص عن الجنة في هذه السورة، وثنى ذكرها في سورة أخرى، وذكر النار في هذه (ل٣٩٩) السورة ثم ذكرها في غيرها من السور؛ هذا تفسير الحسن.

قال محمدً: ﴿مثاني ﴾ نعت قوله (كتابًا) ولم ينصرف؛ لأنه جمع ليس على

مثال الواحد<sup>(١)</sup>.

﴿تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم﴾ إذا ذكروا وعيد الله [فيه] (٢) ﴿ثم تلين جلودُهم وقلوبهم إلى ذكر الله اذا ذكروا أعمالهم الصالحة، لانت قلوبهم وجلودهم إلى وعد الله الذي وعدهم.

قال محمدٌ: وقيل: المعنى: إذا ذكرت آيات العذاب، اقشعرَّت جلود الخائفين للَّه، ثم تلين جلودُهم وقلوبهم إذا ذكرت آيات الرحمة.

﴿أَفَمَن يَتَقِي بُوجِهِهُ سُوءَ العَذَابِ﴾ أي: شدته أول ما تصيب منه النار إذا أُلَقي فيها وجهه؛ لأنه يكبُ على وجهه ﴿خيرٌ أمن يأتي آمنًا﴾ أي: أنهما لا يستويان ﴿وقيل للظالمين﴾ المشركين: ﴿ذوقوا ما كنتم تكسبون﴾ أي: جزاء ما كنتم تعملون ﴿كذب الذين من قبلهم﴾ يعني: من قبل قومك يا محمدُ.

﴿فأتاهم العذاب من حيث لا يشعرون﴾ جاءهم فجأة ﴿ولعذاب الآخرة أكبر من عذاب الآخرة أكبر من عذاب الدنيا ﴿لو كانوا يعلمون﴾ لعلموا أن عذاب الآخرة أكبر من عذاب الدنيا .

﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكَّرُونَ ﴿ فَرَّانًا عَرَبِيًّا غَرَبِيًّا غَرَبِيًّا عَمَرِبُ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَّكَاتُهُ مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِمَثَدِّ ذِي عِصِ لَعَلَّهُمْ يَنَقُونَ ﴿ ضَرَبُ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَّكَاتُهُ مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ مَنْ الْقِينَمَةِ عِندَ رَتِكُمْ تَخْنَصِمُونَ ﴿ وَاللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ الْقَيْمَةِ عِندَ رَتِكُمْ تَخْنَصِمُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَلَهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

﴿ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كلُّ مثل لعلهم يتذكرون ﴾ لكي

<sup>(</sup>١) ينظر تفصيل ذلك في الدر المصون (٦/ ١٣).

<sup>(</sup>٢) سقط من الأصل، والمثبت من (ر).

يتذكروا؛ فيحذروا أن ينزل بهم ما نزل بالذين من قبلهم ﴿قرآنَا عربيًا غير ذي عوج﴾ أي: ليس [فيه عوج](١) ﴿لعلهم يتقون﴾ لكي يتقوا .

قال محمد: (عربيًا) منصوب على الحال، المعنى: ضربنا للناس في هذا القرآن في حال عربيته وبيانه، وذكر (قرآنًا) توكيدًا<sup>(٢)</sup>.

﴿ ضرب اللَّه مثلًا رجلًا ﴾ يعني: المشرك ﴿ فيه شركاء متشاكسون ﴾ يعني: أوثانًا؛ هم شتّى.

﴿ورجلًا سلمًا لرجل﴾ يعني: المؤمن يعبد الله وحده ﴿هل يستويان مثلًا﴾ أي: أنهما لا يستويان.

قال محمد: ﴿متشاكسون﴾ معناه: مختلفون لا يتفقون (٣).

ويقال للعسير<sup>(1)</sup>: شَكِس الرجل شَكْسًا<sup>(0)</sup>، ومن قرأ (ورجلًا سلمًا) فالمعنى: ذا سلم وهو مصدر وُصِف به، وأصلُ الكلمة من الاستسلام<sup>(1)</sup>.

﴿ثُمْ إِنْكُمْ يُومُ القيامة عند ربكم تختصمون﴾ تفسير الحسن: يخاصم النبيُ والمؤمنون المشركينَ .

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل، والمثبت من (ر١).

<sup>(</sup>٢) وفي ذلك تفصيل نحوي ينظر: المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) وقيل: مختلفون عَسِرُو الأخلاق. والواحد: مُتَشاكس. لسان العرب (شكس).

<sup>(</sup>٤) العسير: هو سيء الخلق. لسان العرب (عسر). وفي (ر١: للعسر.

 <sup>(</sup>٥) فهو شَكْس، وقوم شُكْس، وحكى الفراء: رجل شَكِس بكسر الكاف وهو القياس. ينظر لسان العرب، مختار الصحاح (شكس).

<sup>(</sup>٦) قرأ ابن عامر، ونافع، وحمزة والكسائي (سَلَمًا) بفتح السين واللام، وقرأ سعيد بن جبير وعكرمة (سِلْما) بكسر السين وإسكان اللام. وهاتان القراءتان يؤيدهما المعنى الذي ساقه المصنّف بَعْدُ أما بقية السبعة فقد قرءوا (سالمًا).

ينظر: السبعة (٥٦٢)، التيسير (١٨٩)، البحر (٧/ ٤٢٤) وينظر التوجيه النحوي من البحر (٧/ ٤٢٤)، الدر المصون (٦/ ١٥).

﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِنْ كَذَبَ عَلَى اللّهِ وَكَذَّبَ بِالصِّدْقِ إِذْ جَآءَهُۥ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْكَفْرِينَ ﴿ وَالْمَدْقِ وَصَدَدَقَ بِهِ الْوَلَيْهِ فَهُمُ ٱلْمُنْقُونَ ﴿ هَمُ مَثْوَى لِلْكَفْرِينَ ﴿ وَالْمَدْقِ وَصَدَدَقَ بِهِ الْوَلِيمِ فَهُمُ ٱلْمُنْقُونَ ﴿ فَهُمُ مَا اللّهُ عَنْهُمْ أَلَمُ اللّهُ عَنْهُمْ أَلَمُوا اللّهِ مَا يَشَوَا اللّهِ عَلَمُونَ ﴿ لِللّهُ عَنْهُمْ أَلَمُوا اللّهُ بِكَافٍ عَبْدَةً عَمِلُوا وَيَجْزِيهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ ٱلّذِى كَافُوا يَعْمَلُونَ ﴿ لِيكَافُوا مَنْ عَلَوْ اللّهُ مِنْ اللّهُ بِكَافٍ عَبْدَةً وَمَن يَهْدِ اللّهُ وَمَا لَهُ مِن هُولِ اللّهُ وَمَن يَهْدِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن هُمَادٍ ﴿ وَمَن يَهْدِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن هُمَادٍ ﴿ وَمَن يَهْدِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن هُمَادٍ ﴿ وَمَن يَهْدِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن مُضِلِّ ٱلللّهُ مِن مُضِلِّ ٱلللّهُ مِن مُضِلَّ ٱللّهُ مِن مُضِلِّ ٱلللّهُ مِن مُضِلِّ ٱلللّهُ مِن مُضِلَّ ٱللللّهُ مَن مُضِلَّ ٱلللّهُ مِن مُضِلَّ ٱلللّهُ مِن مُضِلَّ ٱلللّهُ مِن مُضِلَّ ٱلللللّهُ مِن مُضِلَّ ٱلللّهُ مِن مُضِلَّ ٱلللّهُ مِن مُضِلَّ ٱللللّهُ مِن مُضِلَّ ٱلللّهُ مَن مُضِلَّ اللّهُ مِن مُضِلَّ ٱللللّهُ مِن مُضِلَّ اللّهُ مِن مُضِلَّ الللّهُ مَن مُضِلَّ الللهُ مَن مُضِلَّ اللللهُ مَن مُضِلًا اللّهُ مِن مُضِلًا الللّهُ مَن مُن اللّهُ مِن مُضِلَّ الللّهُ مَن مُن اللّهُ مَا اللّهُ مِن مُن اللّهُ مَا لَهُ مِن مُن اللّهُ مِن مُن مُن اللللّهُ مَا لَلّهُ مِن مُن مُن اللّهُ مِن مُن اللّهُ مِن مُن اللّهُ مَا لَهُ مُن اللّهُ مِن مُن مُن اللّهُ مَا لَهُ مُن مُن اللّهُ مِن اللّهُ مَا لَلّهُ مُن اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا لَمُنْ اللّهُ مِن مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَا لَهُ مُنْ اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَا لَهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ ا

﴿ فَمَنَ أَظُلَمَ مَمِّنَ كَذَبِ عَلَى اللَّهِ فَعَبِدَ الْأُوثَانَ، وزَعَمَ أَنَ عَبَادَتَهَا تَقْرَبِ إِلَى اللَّهِ ﴿ وَكَذَبِ بِالصِدَقِ إِذْ جَاءِه ﴾ يعني: القرآن الذي جاء به محمد؛ أي: لا أحد أظلم منه ﴿ أليس في جهنم مثوى ﴾ أي: منزلًا ﴿ للكافرين ﴾ أي: بلى فيها منزل للكافرين ﴿ والذي جاء بالصدق ﴾ محمد جاء بالقرآن ﴿ وصدق به ﴾ يعني: المؤمنين ؛ صدَّقوا بما جاء به محمد ﴿ أولئك هم المتقون ﴾ .

﴿ أَلِيسَ اللَّهُ بَكَافِ عَبْدَهُ يَعْنِي: مَحْمَدًا؛ يَكْفَيُهُ الْمُشْرِكِينَ حَتَى لا يَصُلُوا إِلَيْهِ ﴿ وَيَخُوفُونَكُ بِالذِّينَ مَنْ دُونِهِ ﴾ يعني: الأوثان.

﴿ وَلَهِ سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لِيَقُولُكِ اللَّهُ قُلْ اَفْرَءَ يَشُد مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ عِلْمَ هُلَ كَنْ كَنْ فَلَاتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُكَ دُونِ اللّهِ إِنْ أَرَادَنِي اللّهُ عِلْمَ هُلَ كَنْ كَنْ اللّهُ عَلَيْهِ يَتُوكَ لُ الْمُتَوكِلُونَ ﴿ قُلْ يَنْقُومِ اعْمَلُوا عَلَى مُنْسِكُنْ رَحْمَتِهِ قُلْ يَنْقُومِ اعْمَلُوا عَلَى مُكُونًا وَاللّهُ مُنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُغْزِيهِ وَيَعِلُ عَلَيْهِ مَنَانِكُمْ أَنْ اللّهُ مُنْ يَأْتِيهِ عَذَابُ يُغْزِيهِ وَيَعِلُ عَلَيْهِ عَذَابُ مُغَيْمُ ﴿ عَلَيْهِ مَنَانِكُ مُنْ يَأْتِيهِ عَذَابُ مُغَيْمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ يَأْتِيهِ عَذَابُ مُغَيْمُ اللّهُ مُنْ يَعْمَلُونَ اللّهُ مُنْ يَعْمُ اللّهُ مُنْ يَأْتِيهِ عَذَابُ مُنْ يَعْمَلُونَ اللّهُ مُنْ يَعْمُ اللّهُ مُنْ يَعْمُ اللّهُ مُنْ عَلَيْهِ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابُ مُنْ عَلَيْهِ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابُ مُعْمَلُونَ اللّهُ مُنْ يَعْمَلُونَ اللّهُ مُنْ يَأْتِيهِ عَذَابُ مُنْ يَأْتِيهِ عَذَابُ مُنْ يَعْمَلُوا عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَنْ عَالِهُ مُنْ عَلَيْهِ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابُ مُنْ عَلَيْهِ مَا لَهُ مُنْ يَعْمِلُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ الْعَلَولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّ

﴿قُلُ أَفُرَأَيْتُمُ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونَ اللَّهِ... ﴾ يعني: أوثانهم، الآية.

يقول: لا يقدرن أن يكشفن ضرًا، ولا يمسكن رحمة ﴿ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض ليقولن الله ﴾ أي: فكيف تعبدون الأوثان من دونه، وأنتم تعلمون أنه هو الذي خلق السموات والأرض ﴿قل يا قوم اعملوا على مكانتكم ﴾ أي: على شرككم ﴿إني عامل ﴾ على ما أنا عليه من الهدى ﴿فسوف تعلمون ﴾ وهذا وعيد ﴿من يأتيه عذابٌ يخزيه ﴾ يعني: النفخة الأولى التي يهلك بها كفار آخر هذه الأمة ﴿ويحل عليه عذاب مقيم ﴾ في الآخرة .

﴿ وما أنت عليهم بوكيل ﴾ أي: بحفيظ لأعمالهم حتى تجازيهم بها، والله هو الذي يجزيهم بها ﴿ والتي لم تمت ؛ هو الذي يجزيهم بها ﴿ والتي لم تمت في منامها ﴾ أي: ويتوفى التي لم تمت ؛ أي: يتوفاها في منامها ﴿ فيمسك التي قضى عليها الموت ﴾ أي: فيميتها. قال محمد: (فيمسك) بالرفع هي قراءة نافع (١).

﴿ ويرسل الأخرى إلى أجل مسمى ﴾ إلى الموت؛ وذلك أن الإنسان إذا نام خرجت النفس وتبقى الروح فيكون بينهما مثل شعاع الشمس، وبلغنا أن

<sup>(</sup>١) وهي قراءة العامة. ينظر: البحر (٧/ ٤٣١)، البيان (٢/ ٣٢٤).

الأحلام التي يرى النائم هي في تلك الحال؛ فإن كان ممن كتب الله عليه الموت في منامه خرجت الروح إلى النفس، وإن كان ممن لم يحضر أجله رجعت النفس إلى الروح فاستيقظ.

﴿إِن فِي ذَلَكُ لآياتٍ لقوم يتفكرون﴾ وهم المؤمنون ﴿أم اتخذوا من دون الله شفعاء﴾ أي: قد اتخذوهم؛ ليشفعوا لهم (ل ٣٠٠) زعموا ذلك لدنياهم ليصلحها لهم ولا يقرون بالآخرة ﴿قل﴾ يا محمد: ﴿أو لو كانوا﴾ (يعني: أوثانهم)(١) ﴿لا يملكون شيئًا ولا يعقلون﴾ [أي: أنهم لا يملكون شيئًا ولا يعقلون) (الله الشفاعة جميعًا﴾ أي: لا يشفع أحدٌ يوم القيامة إلا بإذنه، يأذن لمن يشاء من الملائكة والأنبياء والمؤمنين أن يشفعوا للمؤمنين فيشفعهم فيهم .

﴿ وَإِذَا نُكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ اَشَمَأَزَتَ قُلُوبُ الّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ مَ نَوْدِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ فَيْ اللّهُمَّ فَاطِرَ السَّمَنُونِ وَالْأَرْضِ عَلِمَ النّبَيْنِ مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ فَيْ قُلِ اللّهُمَّ فَاطِرَ السَّمَنُونِ وَالْأَرْضِ عَلِمَ الْفَيْتِ وَالشّهَدَةِ أَنتَ تَحَكُّرُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِيهِ يَغْلِقُونَ فَيْ وَلَو أَنَّ الْفَيْتِ وَالشّهَدَةِ أَنتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِيهِ يَغْلِقُونَ فَيْ وَلَو أَنَ اللّهُ مَا لَهُ يَكُونُوا بَعْتَمْ وَمِثْلَهُ مَعَمُ لَافَنكَوْا بِهِ مِن سُوّهِ الْعَذَابِ بَوْمَ الْقِيمَةِ وَمِثْلَهُ مَعَمُ لَافَنكَدُوا بِهِ مِن سُوّهِ الْعَذَابِ بَوْمَ الْقِيمَةِ وَمِثْلَهُ مَعَمُ لَافَنكَوْا بِهِ مِن سُوّهِ الْعَذَابِ بَوْمَ الْقِيمَةِ وَمِثْلَهُ مَعَمُ لَافَنكَوْا بِهِ مِن سُوّهِ الْعَذَابِ بَوْمَ الْقِيمَةِ وَمِثْلَهُ مَعَمُ لَافَنكُوا بِهِ مِن سُوّهِ الْعَذَابِ بَوْمَ الْقِيمَةِ وَمِثْلَهُ مَعَمُ لَافَنكُ مَا كَسَبُوا وَحَاقَ بِهِم وَبَدَا لَهُمْ مَن اللّهِ مَا لَهُ يَكُونُوا بَعْتَسِبُونَ فَي وَيَذَا لَمُمْ سَيّعَاتُ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِهُونَ فَيْ اللّهُ مِن اللّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مِنْ اللّهِ مَا لَهُ يَكُونُوا بَعْتَسِبُونَ فَى وَيَذَا لَمُمْ سَيّعَاتُ مَا كَانُوا بِهِ مِن سُوّهِ اللّهُ مَالَمُ مَن مُن اللّهِ مَا لَمْ يَكُونُوا بَعْتَسِبُونَ فَى وَيَدَا لَمُعْ سَيّعَاتُ مَا كُوا بِهِ مِن سُوّهِ اللّهُ مَلَى اللّهُ مِن اللّهِ مِنْ اللّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَكُوا لِهِ مِن سُوْمَ اللّهِ مِن اللّهُ مَلْ مُ اللّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَوْلِهُ مِنْ اللّهُ مَا لَهُ مَا لَوْلَا لَهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ مُ اللّهِ مِنْ اللّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مِنْ اللْهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَكُوا لِهُ مُنْ مُنَافِقُ مِن اللّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مُنْ اللّهُ مَا لَهُ اللّهُ مِن اللّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مُنْ اللّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا لَهُ مُنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مَا لَلْهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُم

﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهِ وحده أَسْمَأَرْتَ ﴾ انقبضت ﴿ قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة وإذا ذُكِرَ الذين من دونه ﴾ أي: الذين يعبدون من دونه ؛ يعني: الأوثان ﴿ إِذَا هُم يستبشرون ﴾ .

<sup>(</sup>١) سقط من (ر).

قال محمد: يقال لمن ذُعر من شيء: اشمأز اشمئزازًا(١).

﴿عالم الغيب والشهادة﴾ الغيب: السر، والشهادة: العلانية ﴿أنت تحكم بين عبادك ﴾ يعني: المؤمنين والمشركين؛ فيكون حكمه بينهم أن يدخل المؤمنين الجنة ويدخل المشركين النار .

﴿وبدا لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون ﴿ يعني: لم يكونوا يحتسبون أنهم مبعوثون ومعذَّبون.

﴿وحاق بهم﴾ وجب عليهم ﴿ما كانوا به يستهزئون﴾ أي: جزاء ذلك الاستهزاء وهي جهنم بعد عذاب الدنيا .

﴿ فَإِذَا مَسَ ٱلْإِنْسَانَ ضُرُّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَلْنَهُ نِعْمَةً مِّنَا قَالَ إِنَّمَا ٱلْوِيْسَامُ عَلَى عِلْمٍ بَلَ هِى فِسْنَةٌ وَلَكِنَّ ٱكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ فَيَ قَدْ قَالْمَا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ فَا فَأَصَابُهُمْ سَيِّنَاتُ مَا كَسَبُواً وَالَّذِينَ طَلَمُوا مِنْ هَنَوُلاَ هِ سَيُصِيبُهُمْ سَيِّنَاتُ مَا كَسَبُواْ وَمَا هُم بِمُعْجِذِينَ ﴿ فَي أَوْلَمْ بَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللّهَ يَبْسُطُ ٱلزِّزْقَ لِمَن يَشَاهُ وَيَقْدِرُ إِنَ فِي ذَلِكَ لَا يَسَامُ لِمُعْجِذِينَ ﴿ فَوْمِنُونَ ﴿ فَيْ مِنُونَ اللّهِ عَلَيْهِا أَنَّ ٱللّهَ يَبْسُطُ ٱلزِزْقَ لِمَن يَشَاهُ وَيَقْدِرُ إِنَّ

﴿ثُمْ إِذَا خُولْنَاهِ﴾ أعطيناه ﴿نعمة منا﴾ أي: عافية ﴿قال إِنما أُوتيته ﴾ أعطيته ﴿على علم ﴾ تفسير مجاهد يقول: هذا [بعلمي](٢) (كقوله: ﴿ولئن أَذَقناه رحمة منا من بعد ضراء مسّته ليقولن هذا لي ﴾(٣) أي: أنا محقوقٌ بهذا)(٤).

<sup>(</sup>١) وشُمَأْزِيزة. لسان العرب (شمز).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: بعملي.

<sup>(</sup>٣) فصلت: ٥٠.

<sup>(</sup>٤) سقط من (ر».

قال الله: ﴿بل هي فتنةٌ بعني: بليّة ﴿ولكن أكثرهم لا يعلمون بعني: جماعة المشركين.

قال محمد: قيل: المعنى: تلك العطيَّة بلوى من اللَّه يبتلي بها العبد ليشكر أو يكفر.

﴿قد قالها الذين من قبلهم ﴾ من المشركين؛ يعني: هذه الكلمة.

﴿فما أغنى عنهم ما كانوا يكسبون ﴾ من أموالهم ﴿فأصابهم سيئات ما كسبوا ﴾ ما عملوا من الشرك ؛ يقول: نزل بهم جزاء أعمالهم ؛ يعني: الذي أهلك من الأمم ﴿والذين ظلموا ﴾ أشركوا ﴿من هؤلاء ﴾ يعني: هذه الأمة ﴿سيصيبهم سيئات ما كسبوا ﴾ يعني: الذين تقوم عليهم الساعة كفار آخر هذه الأمة ، وقد أهلك أوائلهم ؛ أبا جهل وأصحابه بالسيف يوم بدر ﴿وما هم بمعجزين ﴾ أي: بالذين يسبقوننا حتى لا نقدر عليهم فنبعثهم ثم نعذبهم ﴿أو لم يعلموا أن الله يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر ﴾ أي: بلى قد علموا .

﴿ قُلْ يَعِبَادِى الَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْ نَطُواْ مِن رَجْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذَّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُمْ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ وَأَنْ يَبِكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ اللَّهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَدَابُ ثُمَّ لَا نُصَرُون ﴿ وَإَنْ يَعْمُوا الْحَسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن زَيِكُمْ مِن قَبْلِ أَن الْعَدَابُ ثُمَّ لَا نُصَرُون ﴿ وَأَنْ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مَن اللَّهُ عَلَى مَا فَرَطْتُ فِي اللَّهِ وَإِن كُنتُ لَهِنَ السَّاخِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ مِن السَّاحِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ مِن السَّاحِرِينَ اللَّهُ وَإِن كُنتُ لَهِنَ السَّاحِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَإِن كُنتُ لَهِنَ السَّاحِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَإِن كُنتُ لَهِنَ السَّاحِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ مِن السَّاحِرِينَ اللَّهُ وَإِن كُنتُ لَهِنَ السَّاحِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَإِن كُنتُ لَهُ مِن السَّاحِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَإِن كُنتُ لَهِنَ السَّاحِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاحِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَإِن كُنتُ لَهُ مَن السَّاحِينَ ﴿ وَاللَّهُ مُولِنَا اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ السَّاحِمِينَ اللّهُ وَلِن اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِلَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

﴿قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم الشرك ﴿لا تقنطوا . . . \* تيأسوا الآية .

تفسير الحسن قال: لما نزل في قاتل المؤمن والزاني وغير ذلك ما نزل

خاف قوم أن يؤخذوا بما عملوا في الجاهلية، فقالوا: أينا لم يفعل فأنزل الله: ﴿ وَلَمْ يَا عَبَادِيَ الذِينَ أَسَرِفُوا عَلَى أَنفُسُهِم ﴾ [بالشرك](١) ﴿ لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعًا ﴾ التي كانت في الشرك ﴿ إنه هو الغفور الرحيم ﴾ وأنزل ﴿ والذين لا يدعون مع الله إلها آخر ﴾ أي: بعد إسلامهم ﴿ ولا يقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق ﴾ أي: بعد إسلامهم ﴿ ولا يزنون . . . ﴾ أي: بعد إسلامهم إلى قوله: ﴿ إلا من تاب وآمن وعمل عملا صالحًا . . . ﴾ الآية (٢) ، وقد مضى تفسيرها ﴿ وأنيبوا إلى ربكم ﴾ يقوله للمشركين: أقبِلُوا إلى ربكم بالإخلاص له ﴿ واتبعوا أحسن ما أنزل إليكم من ربكم ﴾ وهو أن يأخذوا بما أمرهم الله به، وينتهوا عما نهاهم الله عنه ﴿ من قبل أن يأتيكم العذاب بغتة ﴾ فجأة ﴿ وأنتم لا تشعرون ﴾ .

﴿أَن تَقُولُ نَفُسٌ يَا حَسَرَتًا عَلَى مَا فَرَطَتَ فَي جَنَبِ اللَّهِ ﴾ أي: في أمر اللَّه ﴿وَإِنْ كَنْتَ لَمْنَ السَّاخُرِينَ ﴾ أي: كنت أسخر في الدنيا بالنبي والمؤمنين.

قال محمدٌ: ﴿أَن تقول نفسٌ ﴾ معناه: خَوْفَ أَن تقول نفسٌ إذا صارت إلى (حال) (٢) الندامة، والاختيار في القراءة: (يا حسرتا)(٤).

﴿ أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَ اللَّهَ هَدَسِي لَكُنتُ مِنَ الْمُنْقِينَ ﴿ أَنْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْمُخْسِنِينَ الْمُخْسِنِينَ اللَّهِ مَلَى قَدْ جَآءَتُكَ ءَايَنِي فَكَذَّبْتَ الْمُخْسِنِينَ اللَّهِ بَلَىٰ قَدْ جَآءَتُكَ ءَايَنِي فَكَذَّبْتَ

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل، والمثبت من (ر).

<sup>(</sup>۲) الفرقان: ۱۸ .

<sup>(</sup>٣) في (ر): حين.

 <sup>(</sup>٤) وهي قراءة السبعة، وأمالها حمزة والكسائي. ينظر: البحر (٧/ ٤٣٥)، النشر (٢/ ٣٦٣)،
 إتحاف الفضلاء (٣٧٦).

بِهَا وَاسْتَكُبَرْتَ وَكُنتَ مِنَ الْكَنفِرِينَ ﴿ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى اللّهِ وَمُحُوهُهُم مُسْوَدَةً الْمَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوى لِلْمُتَكَبِينَ ﴿ وَمُنَجِى اللّهُ اللّٰذِينَ انَّقَوَا مِمُعَازَتِهِمْ لَا يَمَشُهُمُ السُّوَهُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللّهُ خَلِقُ حَكِلِ شَيْءٌ وَهُو عَلَى مِمُا النَّهِ مَا يَحْزَنُونَ ﴿ اللَّهُ خَلِقُ حَكِلِ شَيْءٌ وَهُو عَلَى مُمُ الْخَيْرُونَ ﴿ وَالْأَرْضِ وَالْأَرْضِ وَالْأَرْضِ وَالْأَرْضِ وَالْأَرْضِ وَالْذِينَ كَفَرُوا بِعَاينَتِ اللّهِ أَوْلَتِكَ هُمُ الْخَيْرُونَ ﴿ وَاللَّهِ الْوَلِيمُ الْخَيْرُونَ ﴾

﴿أُو تقول حين ترى العذاب﴾ حين تدخل في العذاب: ﴿لُو أَن لِي كَرَة﴾ إلى الدنيا ﴿فَأَكُونَ مِن المحسنين﴾ يعني: المؤمنين، قال الله: ﴿بلى قد جاءتك آياتي . . . ﴾ الآية .

﴿ ويوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله وجوهُهُ مسودةً ﴾ .

[قال محمد: ﴿وجوههم مسودة﴾](١) رفع على الابتداء، ولم يعمل الفعل والخبر ﴿أليس في جهنم مثوى للمتكبرين﴾ (ل ٣٠١) عن عبادة الله بلى لهم فيها مثوى يثوون فيها أبدًا(٢).

﴿وينجي اللَّه الذين اتقوا بمفازتهم﴾ بمنجاتهم ﴿وهو على كل شيء وكيل﴾ حفيظ ﴿له مقاليد السموات والأرض﴾ يعني: مفاتيح.

قال محمد: واحد المقاليد: إقليد (٣).

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل

 <sup>(</sup>۲) سقط من (۱ والمراد أن الفعل (رأى) بَصَري لا عِلْمي، فلم ينصب مفعولين. وعليه لم ينتصب (مسودة) بل رفع على الابتداء. ينظر: إعراب القرآن (۲/ ۸۲۷)، البحر (۷/ ٤٣٧)، البيان (۲/ ۲۷۵).

 <sup>(</sup>٣) ويقال: واحده: مِقْلاد أو مِقْليد، أما إقليد فهو واحد أقاليد، وهو فارسي معرب. ينظر لسان العرب (قلد)، الدر المصون (٦/ ٢١).

﴿ قُلْ أَفَغَيْرَ اللّهِ تَأْمُرُونِ أَغَبُدُ أَيُّهَا الْجَهِلُونَ ﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن فَبِلِكَ لَهِنْ أَشْرَكُتَ لِيَحْبَطَنَّ عَمْكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى اللّهِ فَأَعْبُدُ وَكُن مِن أَلْفَسِرِينَ ﴿ وَإِلَا أَنْهُ فَأَعْبُدُ وَكُن مِن الْفَسَرِينَ ﴿ وَلَا لَهُ عَلَى مَاكُ مَلُولِينَ فَي وَمَا فَدَرُوا اللّهَ حَقَّ فَدْرِهِ وَالأَرْضُ جَمِيعًا فَبْضَتُهُ يَوْمَ الْفِيلَمَةِ وَالشَّمَونُ مُطُولِينَ فَي مِن اللّهُ مَن مَن عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ وَلَا لَهُ مَن مَنْ اللّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ وَلَا لَهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ وَلَا اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ عَمَّا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ

﴿قُلُ أَفْغَيْرُ اللَّهُ تَأْمُرُونِي أَعَبِدُ أَيْهَا الْجَاهُلُونَ﴾ يعني: المشركين دَعَوْهُ إلى عبادة الأوثان.

قال محمدٌ: قد مضى في سورة الأنعام ذكر الاختلاف في قراءة ﴿تأمروني﴾(١). ﴿وما قدروا الله حق قدره﴾ ما عظموا الله حق عظمته إذ عبدوا الأوثان من دونه ﴿والأرض جميعًا قبضته يوم القيامة والسلموات مطوياتٌ بيمينه﴾.

يحيى: عن عثمان البري، قال: حدثني نافع، قال: حدّثني عبد الله بن عمر قال: سمعت رسول الله يقول: «إن الرحمن يطوي السموات يوم القيامة بيمينه، والأرضين بالأخرى ثم يقول: أنا الملك، أنا الملك، أنا الملك، أنا الملك،

 <sup>(</sup>۱) قرأ نافع: (تأمروني)، وقرأ ابن كثير (تأمروني)، وقرأ ابن عامر (تأمُرُونَني)، وقرأ أيضًا
 (تأمُرُونِي)، وقرأ الباقون: (تأمُرُونِي). ينظر السبعة (٥٦٣)، البحر (٤٣٩/٧)، النشر (٢/ ٣٦٣) الإتحاف (٣٧٧).

وانظر كلام المصنف عليها في تفسير سورة الأنعام، الآية : ٨٠ .

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۳/ ٤٠٤ رقم ۷٤۱۲) والطبري في تفسيره (۲۷/۲۶) وأبو الشيخ في العظمة (۲/ ٤٤٠ – ٤٤٢ رقم ۱۳۲، ۲/ ٤٥٨ – ٤٥٩ رقم ۱٤٠) واللالكائي في شرح أصول الاعتقاد (۲/ ٤١٧ – ٤١٨ رقم ۷۰۲، ۷۰۳) من طرق عن نافع به.

ورواه الإمام أحمد (٢/ ٧٢) ومسلم (٤/ ٢١٤٨ – ٢١٤٩ رقم ٢٧٨٨) والنسائي في الكبرى (٤/ ٢٠٠ رقم ٢١٨٨) وابن ماجه (١/ ٧١ – ٧٧ رقم ١٩٨، ٢٩٢٠) وابن ماجه (١/ ٧١ – ٧٧ رقم ١٩٨، ٢/ ١٤٢٩ رقم ١٤٢٩) وابن خزيمة في التوحيد (١/ ٢٤ – ٢٧) وابن خزيمة في التوحيد (١/ ١٤٣ رقم ٩٥، ٩٧) وابن حبان (١٦/ ٣١٦ رقم ٧٣٧٧) =

﴿سبحانه﴾ ينزُه نفسه ﴿وتعالى﴾ ارتفع ﴿عما يشركون﴾.

﴿ وَنُفِخَ فِى الصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِى السَّمَوَتِ وَمَن فِى الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴿ وَأَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ الْكِنْبُ وَجِلْىٰهُ وَالشَّهَدَاءُ وَقُضِى بَنْظُرُونَ ﴿ وَأَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ الْكِنْبُ وَجِلْىٰهُ وَالنَّهِمَ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَهُو لَيْتُ كُلُّ نَفْسِ مَّا عَمِلَتُ وَهُو أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴿ وَهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ فِي اللَّهُ مِنَا عَلَىٰهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنَا عَلَيْهُ مِنَا اللَّهُ مَنْ وَاللَّهُ مِنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُولَ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

﴿ونفخ في الصور﴾ والصور قرن ينفخ فيه صاحبُ الصُّور ﴿فَصَعَقَ﴾ أي: فمات ﴿من في السمُوات ومن في الأرض﴾ وهذه النَّفْخة الأولى ﴿إلا من شاء اللَّه﴾ تفسير الحسن: استثنى طوائف من أهل السماء يموتون بين النفختين.

قال يحيى: وبلغني أن آخر من يبقى منهم جبريل وميكائيل وإسرافيل وملك الموت: الموت، ثم يموت جبريل وميكائيل وإسرافيل، ثم يقول الله لملك الموت: مُتْ فيموت (١).

<sup>=</sup>وابن منده في الرد على الجهمية (٧٤ - ٧٥ رقم ٤٦) وغيرهم من طريق عبيد الله بن مقسم عن ابن عمر عليها.

ورواه مسلم (٢٤٨/٤) رقم ٢٧٤٨/ ٢٤) وأبو داود (٥/ ٢٤١ رقم ٤٦٩٩) وعبد بن حميد (٣٤١ – ٢٤٢ رقم ٧٤٢) وابن أبي عاصم في السنة (١/ ٢٤١ رقم ٥٤٧) والطبري في تفسيره (٢٤/ ٨٤) وغيرهم من طريق سالم عن ابن عمر ﷺ.

وقال ابن منده: وهذا حديث ثابت باتفاق.

وعلقه البخاري (١٣/ ٤٠٤ رقم ٧٤١٣) من هذا الطريق.

وفي الباب عن غير واحد من الصحابة، خرجتها في تخريجي لأحاديث التوحيد لابن خزيمة.

<sup>(</sup>۱) هذا لا أعلمه ورد إلا في حديث الصور الطويل، وقد رواه إسحاق بن راهوية في مسنده (۱/ ۸۶ – ۹۰ رقم ۱۰) والطبراني في الأحاديث الطوال (۲۲۲/۲۰ – ۲۷۷ رقم ۲۲) وغير واحدٍ من الأثمة، وقال عنه ابن كثير في تفسيره (۲/۱٤۹): قال: هذا حديث مشهور، وهو غريب جدًّا، ولبعضه شواهد في الأحاديث المتفرقة، وفي بعضه ألفاظه نكارة، تفرد به =

﴿ثُمْ نَفْحُ فَيهُ أَخْرَى﴾ وهذه النفخة الآخرة ﴿فَإِذَا هُمْ قَيَامٌ ينظرون﴾ وبين النفختين أربعون سنة ﴿وأشرقت الأرض بنور ربها ووضع الكتاب﴾ الذي كتبته الملائكة عليهم ﴿والشهداء﴾ يعني: الملائكة الحفظة ﴿وقضي بينهم بالحق وهم لا يظلمون﴾.

قال يحيى: بلغنا أنهم يقومون مقدار ثلاثمائة سنة قبل أن يفصل بينهم.

﴿ووفيت كل نفسٍ ما عملت﴾ أما المشركون فليس يعطون في الآخرة بأعمالهم الحسنة شيئًا: قد جوزوا بها في الدنيا، وأما المؤمنون فيوفون حسناتهم في الآخرة (١)، وأما سيئاتهم فإنه يحاسب العبد بالحسنات

<sup>=</sup> إسماعيل بن رافع قاص أهل المدينة وقد اختلف فيه، فمنهم من وثقه ومنهم من ضعفه، ونص على نكارة حديثه غير واحد الأثمة كأحمد بن حنبل وأبي حاتم الرازي وعمرو بن علي الفلاس، ومنهم من قال فيه: هو متروك. وقال ابن عدي: أحاديثه كلها فيها نظر إلا أنه يُكتب حديثه في جملة الضعفاء.

قلت: وقد اختلف عليه في إسناد هذا الحديث على وجو كثيرة، قد أفردتها في جزء على حدةٍ، وأما سياقه فغريب جدًا، ويقال: إنه جمعه من أحاديث كثيرة وجعله سياقًا واحدًا؛ فأنكر عليه بسبب ذلك، وسمعت شيخنا الحافظ أبا الحجاج المزي يقول أنه رأى للوليد بن مسلم مصنفًا قد جمعه كالشواهد لبعض مفردات هذا الحديث؛ فالله أعلم. اه.

وانظر النهاية في الفتن والملاحم لابن كثير (٢/ ٢٢٣ – ٢٢٤) وفتح الباري (١١/ ٣٧٦). وروى الطبري في تفسيره (٢٩/ ٢٩) من طريق الفضل بن عيسى، عن عمه يزيد الرقاشي، عن أنس بن مالك تعليم عن النبي ﷺ نحوه.

وضعفه ابن حجر في الفتح (١١/ ٢٧٨)، وذكر له طريقًا آخر عند البيهقي وابن مردويه وضعف سنده أيضًا.

وانظر الدر المنثور (٥/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>۱) روى الإمام أحمد (٣/ ١٢٣) ومسلم (٤/ ٢١٦٢ - ٢١٦٣ رقم ٢٨٠٨) عن أنس بن مالك تعلي الإمام أحمد (١٣٣) ومسلم (١١٥٠ - ٢١٦٣ رقم ٢٨٠٨) عن أنس بن مالك تعلي قال: قال رسول الله: «إن الله لا يظلم مؤمنًا حسنة، يُعطى بها في الدنيا ويُجزى بها في الآخرة، وأما الكافر فيُطعم بحسنات ما عمل بها لله في الدنيا، حتى إذا أفضى إلى الآخرة لم يكن له حسنة يجزى بها».

والسيئات؛ فإن فضلت حسناته سيئاته بحسنة واحدة ضاعفها الله له، وهو قوله: ﴿إِنَّ اللَّهُ لا يظلم مثقال ذرة وإن تك حسنة يضاعفها﴾(١) وإن استوت حسناته وسيئاته فهو من أصحاب الأعراف يصير إلى الجنة، وإن زادت سيئاته على حسناته فهو في مشيئة الله.

﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوٓا إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَرٌ حَتَىٰ إِذَا جَآءُوهَا فَيَحَتْ أَبْوَبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنكُمْ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ رَتِكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَأ غَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنكُمْ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ رَتِكُمْ وَيُنذِرُونِكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَأ قَالُوا بَنَى وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ فِي قِيلَ ٱدْخُلُوٓا أَبْوَابَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيها فَيْفَسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكَاتِمِينَ ﴿ ﴾

﴿ وسيق الذين كفروا إلى جهنم زمرًا... ﴾ أي: فوجًا فوجًا، إلى قوله: ﴿ بنس مِنُوى المتكبرين ﴾ يعني: عن عبادة الله.

﴿وسيق الذين اتقوا ربهم إلى الجنة زمرًا... ﴾ إلى قوله: ﴿سلام عليكم طبتم ﴾.

يحيى: عن نعيم بن يحيى، عن زكريا بن أبي زائدة، عن أبي إسحاق

<sup>(</sup>١) النساء: ٤٠ .

الهمداني، عن عاصم بن ضمرة، عن علي قال: "إذا توجهوا إلى الجنة مروا بشجرة يخرج من تحت ساقها عينان؛ فيشربون من إحداهما(١)، فتجري عليهم بنضرة النعيم، فلا تُغَبَّر أبشارهم ولا تشعَّث أشعارهم بعدها أبدًا، ثم يشربون من الأخرى فيخرج ما في بطونهم من أذى، ثم تستقبلهم الملائكة - خزنة الجنة - فتقول لهم: ﴿سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين﴾»(٢).

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل و (ر٩) وهو خلاف الجادة.

<sup>(</sup>۲) ورواه المروزي في زوائد الزهد لابن المبارك (۸۰۸ – ۵۰۹ رقم ۱۶۵۰) من طريق زكريا بن أبي زائدة به.

ورواه عبد الرزاق في تفسيره (٢/ ١٧٦) وابن أبي شيبة في المصنف (١١٢/١٣ – ١١٤ رقم ١٥٥٥) وإسحاق بن راهويه في مسنده – كما في المطالب العالية (٥/ ١٣٤ – ١٣٥ رقم ٤٥٩١) والبغوي في الجعديات (٢/ ٢٢٦ – ٩٢٧ رقم ٢٦٦٣) والمروزي في زوائد الزهد (٤٥٩ – ٥٠٩ رقم ١٤٥٠) والطبري في تفسيره (٢٤/ ٣٥) وأبو نعيم في صفة الجنة (٢/ ١٢٠ – ١٦٣ رقم ٢٥١) والضياء في المختارة (٢/ ١٦٠ – ١٦٣ رقم ٢٥١) من طرق عن أبي إسحاق السبيعي به .

وقال الحافظ ابن حجر في المطالب العالية (٥/ ١٣٥): هذا حديث صحيح، وحكمه حكم المرفوع؛ إذ لا مجال للرأي في مثل هذه الأمور.

وقال البوصيري في إتحاف الخيرة (٨/ ٢٣٢): رواه إسحاق بن راهويه بسند صحيح، وحكمه حكم المرفوع؛ إذ ليس للرأي فيه مجال.

قلت: لهذا خرجه الحافظ الضياء في المختارة، وذكر عن الحاكم قوله: قد اتفقا - يعني: البخاري ومسلمًا - أن تفسير الصحابي حديث مسند. اه.

ورواه الطبري في تفسيره (٢٤/ ٣٥ - ٣٦) من طريق السدي قال: ذكر أبو إسحاق عن الحارث عن على تعلي . . . فذكره مطولاً.

ورواه أبو نعيم في صفة الجنة (٢/ ١٢٧) من طريق حمزة الزيات عن أبي إسحاق عن الحارث عن على تتلي .

فخالف السدي وحمزةُ الزيات - في روايته هذه - الجماعة الذين رووه عن أبي إسحاق عن عاصم بن ضمرة عن علي - ومنهم السفياتان، وإسرائيل وزهير بن معاوية ومعمر - فجعلاه عن الحارث الأعور عن على نطي .

﴿وأورثنا الأرض﴾ يعني: أرض الجنة ﴿نتبوأ من الجنة حيث نشاء﴾ أي: ننزل ﴿فنعم أجر العاملين﴾ في الدنيا ﴿وترى الملائكة حافين من حول العرش﴾ أي: مُحْدِقين ﴿وقضي بينهم بالحق﴾ أي: فُصِلَ ﴿وقيل الحمد للله رب العالمين﴾ قاله المؤمنون؛ حمدوا الله على ما أعطاهم.

\* \* \*

and the contract of the contra

for the first of the same of the property of the confidence of the same of the

## تفسير حم المؤمن<sup>(١)</sup> وهي مكيّة كلها

## ينسم أقم الكنب التيليد

﴿حَمْ ۚ إِنَّ نَذِيلُ ٱلْكِنْكِ مِنَ اللّهِ الْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ عَافِرِ ٱلذَّئْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْمِقَابِ ذِى الطَّوْلِ لَآ إِلَهَ إِلّا مُثْرِ الْبَيْهِ الْمَصِيرُ ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي مَا يَتِهِ إِلَّا الَّذِينَ كَافُرُوا فَلَا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي ٱلْبِلَندِ ﴾ كَفُرُوا فَلَا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي ٱلْبِلَندِ ﴾

قوله: ﴿حم﴾ قال الحسن: ما أدري ما تفسير (حم) و(طسم) وأشباه ذلك، غير أن قومًا من السلف كانوا يقولون: أسماء السور وفواتحها.

﴿تنزيل الكتاب﴾ القرآن ﴿من الله العزيز﴾ في ملكه ﴿العليم﴾ بخلقه ﴿غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب﴾ لمن لم يؤمن ﴿ذي الطول﴾ الغني ﴿ما يجادل﴾ (ل٣٠٢) يماري ﴿في آيات الله﴾ فيجحدها ﴿إلا الذين كفروا فلا يغررك تقلُّبهم﴾ إقبالهم وإدبارهم ﴿في البلاد﴾ يعني: الدنيا بغير عذاب؛ فإن الله معدِّبهم .

﴿ كَذَبَتْ فَلَهُمْ فَوْرُ نُوعِ وَالْأَخْرَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَنَتْ كُلُّ أَمَّيْمَ بِرَسُولِهِمْ لِيَا خُدُونُ وَجَدَلُوا بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِمُوا بِهِ لَقْنَ فَأَخَذَتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابٍ ﴿ وَكُذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْهُمْ أَصْحَبُ النَّادِ ﴿ ﴾

﴿كذبت قبلهم﴾ قبل قومك يا محمد ﴿قوم نوح والأحزاب من بعدهم﴾ يعني: عادًا وثمود، ومن بعدهم الذين أخبر بهلاكهم لتكذيبهم رسلهم

<sup>(</sup>١) أي: سورة غافر.

﴿وهمت كل أمةٍ برسولهم ليأخذوه ﴾ فيقتلوه ﴿وجادلوا ﴾ خاصموا ﴿بالباطل ﴾ بالشرك جادلوا به الأنبياء والمؤمنين ﴿ليدحضوا به ﴾ أي: يذهبوا به ﴿الحق ﴾ يعني: الإيمان.

﴿فَأَخَذَتُهُم بِالْعَذَابِ فَكِيفَ كَانَ عَقَابِ﴾ أي: كان شديدًا ﴿وَكَذَلْكَ حَقَتَ كَلَمَاتُ (١) ربك أي: سبقت .

﴿ الَّذِينَ يَجِلُونَ الْعَرْضَ وَمَنَ حَوْلَمُ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِيمَ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفُرُونَ اللَّذِينَ الْمَوْلَ رَبّنا وَسِعْتَ كُلُ مَنَى وَرَحْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفِرَ لِلَّذِينَ الْمُواْ وَانّبَعُواْ سَدِيلَكَ وَفِهِمَ عَذَابَ الْجَيْمِ فَي رَبّنا وَأَدْخِلَهُمْ جَنّتِ عَذَنِ الَّتِي وَعَدتَهُمْ وَمَن مَكَلَحُ مِن اَبابِهِمْ عَذَابَ الْجَيْمِ فَي رَبّنا وَأَدْخِلَهُمْ جَنّتِ عَذَنِ الَّتِي وَعَدتَهُمْ وَمَن مَكَلَحُ مِن الْبَابِهِمْ وَأَنْوَجِهِمْ وَدُرِيّنَتِهِمْ إِنّكَ أَنتَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ فَي وَقِهِمُ السّيَعَاتُ وَمَن نَنِ وَانْوَرَ عَلَيْهِمُ السّيَعِناتِ وَمَن اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَمَا لَهُ وَاللّهُ هُو الْفَوْلُ الْعَظِيمُ فَي اللّهُ وَعَلَيْهُ مَن اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَعَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

﴿الذين يحملون العرش ومن حوله﴾ أي: ومن حول العرش ﴿ويستغفرون للذين آمنوا﴾ يقولون: ﴿ربنا وسعت كل شيءٍ ﴾ أي: ملأت كل شيءٍ ﴿رحمةً وعلمًا فاغفر للذين تابوا﴾ من الشرك ﴿واتبعوا سبيلك﴾ يعني: الإسلام .

<sup>(</sup>١) هكذا في الأصل: (كلمات) جمعًا؛ وهي قراءة نافع وابن عامر. ينظر: البحر (٧/ ٤٥٠)، السبعة (٥٦٧)، التيسير (١٢٢)، الإتحاف (٣٧٧).

﴿ وَمِنْ صَلَّحِ ﴾ أي: من آمن ﴿ من آبائهم وأزواجهم وذرياتهم ﴾.

﴿وقهم السيئات﴾ يعني: جهنم هي جزاء الشرك ﴿ومن تق السيئات﴾ أي: تصرف عنه ﴿إن الذين كفروا ينادون﴾ وهم في النار: ﴿لمقت اللّه أكبر من مقتكم أنفسكم﴾ أي: لمقت اللّه إياهم في معصيته أكبر من مقتهم أنفسهم في النار، وذلك أن أحدهم يمقت نفسه ﴿إذ تدعون إلى الإيمان﴾ في الدنيا ﴿فتكفرون﴾ ﴿قالوا ربنا أمتنا اثنتين وأحييتنا اثنتين﴾ وهو قوله في سورة البقرة: ﴿كيف تكفرون باللّه وكنتم أمواتًا فأحياكم ثم يميتكم ثم يحييكم﴾(١).

يقول: كنتم أمواتًا في أصلبة آبائكم نطفًا ﴿فأحياكم﴾ يعني: هذه الحياة الدنيا ﴿ثم يميتكم﴾ يعني: البعث.

﴿ فَهُلَ إِلَى خُرُوجِ مِن سَبِيلَ ﴾ تفسير الحسن: فيها إضمار (قال الله: لا) ثم قال: ﴿ ذَلَكُم بأنه إذا دعي الله وحده كفرتم وإن يشرك به تؤمنوا ﴾ تصدقوا بعبادة الأوثان.

﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ اَينتِهِ، وَيُنَزِّكُ لَكُمْ مِنَ ٱلسَّمَلَةِ رِزَقًا وَمَا يَتَذَكِّرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ ﴿ مُنَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْهُمْ فَنَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْهُمْ فَنَى اللَّهُ اللّهُ الل

قوله: ﴿هُو الذي يريكم آياته﴾ ما أراه العبادَ من قدرته ﴿وينزل لكم من السماء رزقًا﴾ المطر؛ يعني: فيه أرزاق العباد ﴿وما يتذكر إلا من ينيب﴾ يخلص لله ﴿رفيع الدرجات هو رفيع الدرجات درجات المؤمنين في الجنة

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٨ .

﴿ذُو العرش﴾ رب العرش ﴿يلقي الروح﴾ ينزل الوحي ﴿لينذر يوم التلاق﴾ [يوم القيامة](١) يوم يلتقى فيه الخلائق: أهل السماء وأهل الأرض عند الله. قال محمد: الاختيار في القراءة بالياء، وقرأ نافع بغير ياء(٢).

﴿يوم هم بارزون لا يخفى على الله منهم شيء لمن الملك اليوم في يقول: لمن الملك اليوم؟ يسأل الخلائق فلا يجيبه أحد، فيرد على نفسه فيقول: ﴿لله الواحد القهار ﴾ قهر العباد بالموت، وبما شاء من أمره قال بعضهم: هذا بين النفختين حين لا يبقى أحد غيره.

﴿ الْيُوْمَ تَجْعَزَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ لَا ظُلْمَ الْيُوْمَ إِنَ اللّهَ سَرِيعُ الْجِسَابِ ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْآوَنَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْجَنَاجِرِ كَظِيبِنَ مَا لِلظَّالِينَ مِنْ جَيهِ وَلَا شَفِيعِ لَطَاعُ ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِى الصَّدُودُ ﴿ وَاللّهُ يَقْضِى بِالْحَقِّ وَاللّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَقْضُونَ بِثَقَيْءً إِنَّ اللّهَ هُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ وَاللّهُ مَا اللّهُ هُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ إِنَّ اللّهُ هُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ إِنَ اللّهُ هُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ إِنَّ اللّهُ هُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ إِنَ اللّهُ هُو السّمِيمُ الْبَصِيرُ ﴿ إِنْ اللّهُ هُو السّمِيمُ الْبَصِيرُ ﴿ إِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِنْ اللّهُ هُو السّمِيمُ الْبَصِيرُ اللّهُ الل

﴿اليوم﴾ يعني: في الآخرة ﴿تجزى كل نفس بما كسبت لا ظلم اليوم إن الله سريع الحساب﴾ سمعت بعض الكوفيين يقول: يفرغ من حساب الخلائق في مقدار نصف يوم من أيام الدنيا إذا أخذ في حساب الخلائق وعرضهم.

﴿وأنذرهم يوم الآزفة﴾ يعني: القيامة ﴿إذ القلوب لدى الحناجر كاظمين﴾ قال قتادة: انتزعت القلوب فغصت بها الحناجر، فلا هي تخرج ولا هي ترجع إلى أماكنها.

<sup>(1)</sup> سقط من الأصل والمثبت من ارا.

 <sup>(</sup>٢) وقرأ نافع أيضًا بإثبات الياء في ﴿التلاق﴾ وصلا في رواية ورش عنه، وقيل عن قالون عنه أيضًا. انظر النشر (٢/ ٣٦٦) والكنز (٢٣٢)، والإتحاف (٤٨٤).

يحيى: عن أبان بن أبي عياش، عن أبي العالية الرياحي، عن أبي بن كعب قال: 
هيجيء الرب - تبارك وتعالى - يوم القيامة في ملائكة السماء السابعة، لا يعلم عددهم إلا الله، فيؤتى بالجنة مفتحة أبوابها يراها كل بر وفاجر، عليها ملائكة الرحمة حتى توضع عن يمين العرش، فيوجد ريحها من مسيرة خمسمائة عام. قال: ويؤتى بالنار تُقاد بسبعين ألف زمام يقود كل زمام سبعون ألف ملك (مفتحة) (١) أبوابها، عليها ملائكة سود، معهم السلاسل الطوال، والأنكال (٢) الثقال وسرابيل القطران، ومقطعات النيران، لأعينهم لمع كالبرق، ولوجوههم لهب كالنار، شاخصة أبصارهم، لا ينظرون إلى ذي العرش [تعظيمًا له] (٣)، فإذا (ل٣٠٣) دنت النار فكان بينها وبين الخلائق مسيرة خمسمائة سنة زفرت زفرة، فلا يبقى أحد الإجثا على ركبته، وأخذته الرعدة وصار قلبه متعلّقًا في حنجرته لا يخرج ولا يرجع إلى مكانه، وذلك قوله: ﴿إذ القلوب لدى الحناجر كاظمين﴾ وينادي إبراهيم: رب لا تهلكني بخطيئتي! وينادي نوح ويونس، وتوضع النار عن يسار العرش، ثم يؤتى بالميزان فيوضع بين يدي الجبار، ثم يدعى الخلائق للحساب».

قال محمدٌ: إنما قيل للقيامة: آزفة؛ لأنها قريبةٌ وإن استبعد الناس مداها. يقال: أَزِفَت تَأْزُف أَزَفًا، وقد أزف الأمر إذا قرُب<sup>(٤)</sup>، وكاظمين منصوبٌ على الحال<sup>(٥)</sup>، وأصل الكظم: الحبس<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) في إرا: مصفرة.

<sup>(</sup>٢) وأحدها النَّكُل؛ وهو القيد. لسان العرب (نكل).

<sup>(</sup>٣) مطموس في الأصل، والمثبت من دره.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (أزف).

<sup>(</sup>۵) وفيه تفصيل نحوي، ينظر: إعراب القرآن (۳/۷)، مجمع البيان (۱۸/٤)، البحر (۷/ ۲۵)، التبيان (۷/ ۱۱).

<sup>(</sup>٦) لسان العرب (كظم).

﴿مَا لَلْظَالَمِينَ﴾ للمشركين ﴿من حميم﴾ أي: شفيق يحمل عنهم من ذنوبهم شيئًا ﴿ولا شفيعٌ يطاع﴾ أي: لا يشفع لهم أحدٌ؛ إنما الشفاعة للمؤمنين ﴿يعلم خائنة الأعين﴾ قال مجاهد: يعني: نظر العين إلى ما نهى عنه.

قال محمدٌ: الخائنة والخيانة واحد<sup>(١)</sup>.

﴿والذين تدعون من دونه﴾ يعني: أوثانهم ﴿لا يقضون بشيءٍ﴾.

﴿ولقد أرسلنا موسى بآياتنا وسلطان مبين﴾ حجة بينة ﴿قالوا اقتلوا أبناء الذين آمنوا معه﴾ أي: لا تقتلوهن ﴿وما كيد الكافرين إلا في ضلال﴾ يذهب فلا يكون شيئًا؛ أي: في العاقبة .

<sup>(</sup>١) والخائنة من المصادر التي جاءت على لفظ الفاعلة، كالعاقبة. لسان العرب، المعجم الوسيط (خون).

﴿ وَقَالَ فِرْعَوْثُ ذَرُونِ آفَتُلُ مُوسَىٰ وَلْيَدْعُ رَبَّهُ ۚ إِنِّ آخَانُ أَن يُبَدِلَ دِينَكُمْ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْفَسَادَ ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ إِنِي عُذْتُ بِرَقِي وَرَيِّكُمْ مِن كُلِّي مُتَكَبِرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْجِسَابِ ﴿ وَقَالَ رَجُلُّ مُّوْمِنُ مِن عَالِ فِرْعَوْثَ يَكُنُمُ إِيمَنَهُ أَنَقَنْكُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِي ٱللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِالْبَيِّنَتِ مِن رَبِكُمْ وَإِن يَكُ كَذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبْكُم بَعْضُ ٱلّذِى يَعِدُكُمْ إِنَ ٱللّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِقُ كَذَبُهُ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبْكُم بَعْضُ ٱلّذِى يَعِدُكُمْ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِقُ كَذَبُهُ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبْكُم بَعْضُ ٱلّذِى يَعِدُكُمْ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِقُ

﴿ وقال فرعون ذروني أقتل موسى ﴾ يقوله لأصحابه ؛ أي : خلوا بيني وبينه فأقتله ولم يخف أن يمتنع منه ﴿ وليدع ربه ﴾ أي : وليستعن ربه ؛ أي إن ربه لا يغني عنه شيئًا ﴿ إني أخاف أن يبدل دينكم ﴾ قال الحسن : كانوا عبدة أوثان ﴿ وأن (١) يظهر في الأرض ﴾ يعني : أرض مصر ﴿ الفساد ﴾ .

﴿ وقال رجلٌ مؤمن من آل فرعون ﴾ من قوم فرعون ﴿ يكتم إيمانه ﴾ قال الحسن: قد كان مؤمنًا قبل أن يأتيهم موسى .

﴿ وقد جاءكم بالبينات من ربكم ﴾ ؛ يعني: الآيات التي جاءهم بها موسى . ﴿ وَقَدَ جَاءُهُم بِهَا مُوسَى عَدَابِ اللَّهُ فَي الدّنيا والآخرة إن لم يؤمنوا، وقد كان مؤمن آل فرعون علم أن موسى على الحقُ.

﴿ يَفَوْدِ لَكُمُ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمَ ظَلَهِ بِينَ فِي ٱلْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسِ ٱللَّهِ إِن جَآءَنَا قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمُ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا آهَدِيكُو إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي ءَامَنَ

 <sup>(</sup>١) قرأ الكوفيون ويعقوب ﴿أو أن﴾ بزيادة همزة مفتوحة قبل الواو وإسكان الواو، وقرأ الباقون بغير ألف. النشر (٢/ ٣٦٥).

يَنَقُورِ إِنِيَّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَثْلَ بَوْرِ ٱلْأَخْزَابِ ﴿ مِثْلَ دَأْبِ قَوْرِ نُوجِ وَعَادِ وَثَمُودَ وَٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ ﴿ وَيَنَقُومِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ بَوْمَ ٱلنَّنَادِ ﴿ يَنَ يَوْمَ تُولُونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ مِنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِيْرٍ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَمُرْ مِنْ هَادِ ﴿ ﴾

﴿ ظاهرين في الأرض﴾ يعني: غالبين على أرض مصر في القهر لهم ﴿ فمن ينصرنا ﴾ يمنعنا ﴿ من بأس الله ﴾ عذابه ﴿ إن جاءنا ﴾ يقوله على الاستفهام – أي: أنه لا يمنعنا منه أحد.

﴿قَالَ فَرَعُونَ مَا أُرْيَكُم إِلَا مَا أَرَى﴾ أي: مَا أَرَى لَنْفُسِي ﴿وَمَا أَهْدَيْكُم إِلاَّ سَبِيلَ الرشاد﴾ يعني: جحود ما جاء به موسى والتمسُّك بما هم عليه.

﴿إِنِي أَخَافَ عَلَيْكُم مثل يوم الأحزاب ﴾ يعني: مثل عذاب الأمم الخالية ، ثم أخبر عن يوم الأحزاب؛ فقال: ﴿مثل دأب قوم نوحٍ وعادٍ وثمود . . . ﴾ الآية الدأب: الفعل؛ المعنى: إني أخاف عليكم مثل عقوبة فعلهم وهو ما أهلكهم الله به .

قال محمدٌ: (الدأب) عند أهل اللغة: العادة (١)؛ المعنى: إني أخاف عليكم أن تقيموا على كفركم، فينزل بكم من العذاب مثل ما نزل بالأمم السالفة المكذبة رسلهم؛ وهو الذي أراد يحيى.

﴿إِنِي أَخَافَ عَلَيْكُم يُومُ التنادِ﴾ قال قتادة: يوم ينادي أهل الجنة أهل النار أن قد وجدنا ما وعدنا ربنا حقًا، وينادي أهل النار أهل الجنة أن أفيضوا علينا من الماء.

قال محمدٌ: من قرأ: (التناد) مخفَّفة؛ فهي بلا ياء في الوصل والوقف،

<sup>(</sup>١) ويقال: الدأب - بسكون الهمزة وتحريكها بالفتح . ينظر لسان العرب (دأب).

وقد قرئت أيضًا بالياء في الوصل والوقف<sup>(١)</sup>.

﴿يُومُ تُولُونَ مَدْبُرِينَ﴾ يعني: عن النار، أي: فارين غير معجزين الله، في تفسير مجاهد .

﴿ وَلَقَدْ جَاءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيْنَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَلِّى بِمِنْ اللّهُ مَنْ هُو مُسْرِقُ مَلْكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثَ اللّهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولًا كَذَلِكَ يُضِلُ اللّهُ مَنْ هُو مُسْرِقُ مُسْرِقُ مُنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ عَلَى صُلّ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ عَلَى صُلّ اللّهُ عَلَى صُلّ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهُ عَلَى مَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ

﴿ولقد جاءكم يوسف من قبل﴾ أي: من قبل موسى ﴿بالبينات حتى إذا هلك قلتم لن يبعث الله من بعده رسولاً﴾ أي: أنه لم يكن برسول، فلن (ل٣٠٤) يبعث الله من بعده رسولاً ﴿كذلك يضل الله من هو مسرفٌ مشرك ﴿مرتاب ﴾ في شكٌ من البعث.

﴿ بغير سلطان أتاهم ﴾ بغير حجة أتتهم من الله بعبادة الأوثان ﴿ كبر مقتًا عند الله ﴾ .

<sup>(</sup>۱) قرأ نافع – في رواية ورش عنه – ﴿التنادي﴾ وصلًا، وقرأ ابن كثير ﴿التنادي﴾ وصلًا ووقفًا، وقرأ أبو عمرو ﴿التنادُ﴾ وصلًا، وروى عن ابن عباس ﴿التنادَ﴾. وقرأ باقي السبعة ﴿التنادِ﴾.

ينظر: البحر (٧/٤٥٥)، جامع القرطبي (١٥/ ٣١١ - ٣١٢)، السبعة (٥٦٨)، التيسير (١٩٢)، الإعراب للنحاس (١٠/٣).

﴿ ابن لي صرحًا ﴾ قال الكَلْبي: يعني: قصرًا ﴿ لعلي أبلغ الأسباب ﴾ يعني: الأبواب ﴿ وَإِنِّي لأَظْنَه كَاذْبًا ﴾ ما في الشماء أحدٌ تعمد الكذب.

قال الله: ﴿وكذلك زين لفرعون سوء عمله وصدّ عن السبيل﴾ عن طريق الهدى ﴿وما كيدُ فرعون إلا في تباب﴾ خسار.

﴿إِنما هذه الحياة الدنيا متاعٌ ﴾ يُستمتع به، ثم يذهب فيصير الأمر إلى الآخرة.

﴿من عمل سيئة ﴾ والسيئة ها هنا: الشرك ﴿فلا يجزى إلا مثلها ﴾ النار ﴿ومن عمل صالحًا من ذكر أو أنثى وهو مؤمن ﴾ لا يقبل الله العمل الصالح إلا من المؤمن.

﴿ يُرِزَقُونَ فَيِهَا بَغَيْرِ حَسَابٍ ﴾ قال السُّدي: يَعْنِي: بَغَيْرِ مَتَابِعَةٍ وَلَا مَنَّ عَلَيْهُمْ فَيْمَا يُغْطُونَ.

﴿ وَيَنَفَوْدِ مَا لِىَ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَنَدْعُونَنِى إِلَى ٱلنَّادِ ﴿ تَدْعُونَنِى لِأَحْفُرُ بِاللَّهِ وَأُشْرِكَ بِهِـ مَا لَيْسَ لِى بِهِـ عِلْمٌ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلْغَفَارِ ﴿ لَا جَرَمَ أَنَمَا تَدْعُونَنِيْ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعُوةٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَلَا فِي ٱلْآخِرَةِ وَأَنَّ مَرَدَّنَا إِلَى ٱللَّهِ وَأَنَ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ ﴿ فَسَتَذَكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ وَأُفْوَضُ أَمْرِت إِلَى اللَّهُ إِنْ اللَّهَ بَصِيرًا بِالْعِسَادِ ﴿ ﴾

﴿ ما لي أدعوكم إلى النجاة ﴾ إلى الإيمان بالله ﴿ وتدعونني إلى النار ﴾ إلى الكفر الذي يدخل به صاحبه النار.

﴿وأشرك به ما ليس لي به علمٌ ﴾ أي: ليس عندي علمٌ بأنَّ مع اللَّه شريكًا، ولكنه اللَّه وحده لا شريك له ﴿وأنا أدعوكم إلى العزيز الغفار ﴾ لمن آمن ﴿لا جرم أن ما تدعونني إليه ﴾ أن أعبده ﴿ليس له دعوة في الدنيا ولا في الآخرة ﴾ أي: لا يجيب من دعاه في الدنيا، ولا ينفعه في الآخرة.

قال محمدٌ: قد مضى تفسير ﴿لا جرم﴾(١).

﴿وَأَنَ المسرفينِ﴾ المشركين ﴿هم أصحاب النارِ﴾ ﴿فستذكرون ما أقول لكم﴾ إذا صرتم إلى النار ﴿وأفوض أمري إلى الله ﴾ أي: أتوكل على الله ﴿إنّ الله بصيرٌ بالعباد﴾ أي: بأعمالهم ومصيرهم .

﴿ فَوَقَلَهُ اللّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَرُواً وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوّهُ الْعَذَابِ ﴿ النّارُ اللّهُ اللللّ

﴿ فُوقَاهُ اللَّهُ سَيَّئَاتُ مَا مَكُرُوا ﴾ أي: عصمه من ذلك الكفر الذي دعوه إليه،

<sup>(</sup>١) ينظر: (هود: ٢٢)، (النحل ٢٣، ٢٢، ٢٠٩) .

وعصمه من القتل والهلاك الذي هلكوا به ﴿وحاق بآل فرعون﴾ وجب عليهم ﴿سُوء العذابِ عِني: شدته ﴿النار يعرضون عليها غدوًا وعشيًا ﴾ قال مجاهد: يعني: ما كانت الدنيا(١).

يحيى: عن حماد (عن) (٢) أبي هارون العبدي، عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله ﷺ ذكر في حديث ليلة أسري به «أنه أتى على سابلة آل فرعون، حيث ينطلق بهم إلى النار يعرضون عليها غدوًا وعشيًا؛ فإذا رأوها قالوا: ربنا لا تقومن الساعة! لما يرون من عذاب الله (٣).

﴿ ويوم تقوم الساعة أدخلوا آل فرعون ﴾ يعني: أهل ملته، وفرعون معهم ﴿ أَشَدَ الْعَذَابِ ﴾ .

﴿ وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِي النَّارِ فَيقُولَ الضَّعَفَاء ﴾ يعني: السَّفلة ﴿ للذين استكبروا ﴾ يعني: الرؤساء في الضلالة ﴿ إِنَا كَنَا لَكُمْ تَبِعًا ﴾ أي: دعوتمونا إلى الضلالة فأطعناكم ﴿ فَهِلَ أَنْتُمْ مَغْنُونَ عَنَا نَصِيبًا ﴾ أي: جزءًا ﴿ مَنَ النَّار ﴾ .

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِي ٱلنَّادِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ٱدْعُواْ رَبَّكُمْ يُحَفِّفْ عَنَّا يَوْمًا مِنَ ٱلْعَدَابِ ﴿ وَقَالُوا ٱلَّذِينَ فِي ٱلنَّادِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ادْعُواْ رَبَّكُمْ يُحَفِّفْ عَنَّا يَوْمًا مِنَ ٱلْعَدَادِ ﴾ قَالُواْ أَوَلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُتُ مِ إِلْبَيِّنَتِ قَالُواْ بَائَ قَالُواْ فَادْعُواْ وَمَا دُعَتُواْ ٱلْكَنْوِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ فَي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللّ

<sup>(</sup>١) أي: مدة دوام الدنيا.

<sup>(</sup>٢) تحرفت في «ر» إلى : بن .

 <sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه في آخر تفسير سورة البقرة، عند تفسير قوله تعالى ﴿الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس﴾ وفي أول تفسير سورة الإسراء مطولا حدًا.

﴿ادعوا ربكم﴾ أي: سلوه ﴿ يخفف عنا يومًا من العذاب قالوا﴾ يعني: خزنة جهنم ﴿أو لم تك تأتيكم رسلكم بالبينات . . . ﴾ الآية ﴿قالوا بلى قالوا فادعوا وما دعاء الكافرين إلا في ضلال﴾ .

يحيى: عن الحارث بن نبهان، عن سلميان التيمي قال: «إن أهل النار يدعون خزنة النار، فلا يجيبونهم مقدار أربعين سنة، ثم يكون جوابهم إياهم: ﴿ أُو لَم تَكُ تَأْتِيكُم رَسَلُكُم بِالبَيْنَات . . . ﴾ الآية، ثم ينادون مالكًا فلا يجيبهم مقدار ثمانين سنة، ثم يكون جواب مالك إياهم: ﴿ إنكم ماكثون ﴾ ثم يدعون ربهم فلا يجيبهم مقدار الدنيا مرتين ثم يكون جوابه إياهم: ﴿ اخسئوا فيها ولا تكلمون ﴾ .

(كل كلام ذكر في القرآن من كلامهم كله فهو قبل أن يقول: ﴿اخسئوا فيها ولا تكلمون﴾(١)(٢) وقد مضى تفسيره.

﴿إِنَا لَنْنَصَرُ رَسَلْنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةُ الْدُنْيَا﴾ يعني: النصر والظفر على عدوِّهم ﴿ويوم يقوم الأشهاد﴾ يعني: يوم القيامة، والأشهاد: الملائكة الْحَفَظَةُ يشهدون للأنبياء بالبلاغ، وعليهم بالتكذيب (٣) ﴿يوم لا ينفع الظالمين﴾ المشركين ﴿معذرتهم﴾.

﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْهُدَىٰ وَأَوْرَقِنَا بَنِيَ إِسْرَوِيلَ ٱلْكِتَنِ ﴿ مُدَى وَذِكْرَىٰ الْحَدَى اللَّهِ عَقُ وَاسْتَغْفِرَ لِذَنْبِكَ وَسَيِّعْ بِحَمْدِ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَابِ ﴿ فَيَ اللَّهِ عَقُّ وَٱسْتَغْفِرَ لِذَنْبِكَ وَسَيِّعْ بِحَمْدِ

<sup>(</sup>١) المؤمنون: ١٠٨.

<sup>(</sup>۲) سقط من (ره.

<sup>(</sup>٣) والمفرد: شاهد ويُجْمع على شَهْد، مثل صَاحِب وصَحْب، ويُجْمع شَهْد على شهود وأشهاد. ينظر: لسان العرب والمعجم الوسيط (شهد).

## رَيِّكَ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِنْكُنْرِ رَبِّي ﴾

﴿وأورثنا بني إسرائيل الكتاب﴾ بعد القرون الأولى.

﴿فاصبر إن وعد اللَّه حق﴾ يعني: ما وعده أن يعطيه في الآخرة (ل٣٠٥)، ويعطي من آمن به ﴿واستغفر لذنبك وسبح بحمد ربك بالعشي والإبكار﴾ وهي صلاة مكة قبل أن تفترض الصلوات الخمس حين كانت الصلاة ركعتين غدوة وركعتين عشية.

﴿بغير سلطان أتاهم﴾ بغير حجَّة أتتهم ﴿إن في صدورهم﴾ أي: ليس في صدورهم ﴿إلا كبرُ ما هم ببالغيه ﴾ يعني: أملَهم (١) في محمدِ وأهل دينه أن يهلك ويهلكوا.

﴿لَخَلَقَ السَمُواتِ وَالْأَرْضِ أَكِبَرِ مِنْ خَلَقَ النَّاسِ﴾ أي: أشد، يعني: شدّة خلقها وكثافتها وعرضها وطولها؛ أي: فأنتم أيها المشركون تقرون بأن الله هو الذي خلقها، وتجحدون بالبعث ﴿ولكن أكثر الناس لا يعلمون﴾ أنهم مبعوثون ﴿وما يستوي الأعمى﴾ الكافر عمي عن الهدى ﴿والبصير﴾ المؤمن

<sup>(</sup>۱) في <sup>(ر)</sup>: إمامهم.

أبصر الهدى ﴿والذين آمنوا وعملوا الصالحات ولا المسيء ﴾ المشرك ﴿قليلًا ما يتذكرون (١) ﴾ أي: أقلهم المتذكر؛ يعني: من يؤمن .

قال محمدٌ: (ولا المسيء) المعنى: والمسيء، و(لا) زائدة (٢).

﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَآنِيكُ لَا رَبِّ فِيهَا وَلَكِئَ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ النَّامِ اللهِ يُؤْمِنُونَ وَقَالَ رَبُّكُمُ انْعُونِ آسَتَجِبَ لَكُو إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْمِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَلَخِرِينَ مِنْ عَبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَلِخِرِينَ مِنْ ﴾

﴿إِن الساعة ﴾ القيامة ﴿لآتية لا ريب فيها ﴾ لا شك فيها ﴿ولكن أكثر الناس لا يؤمنون ﴾ بالساعة .

﴿ وقال ربكم ادعوني استجب لكم. . . ﴾ إلى قوله: ﴿ دَاخْرِينَ ﴾ يعني: صاغرين.

يحيى: عن أبي الأشهب، عن الحسن قال: قال رسول الله عَلَيْهِ: «المسلم من دعائه على إخدى ثلاث: إما أن يعطى مسألته وإما أن يعطى مثلها من الخير، وإما أن يصرف عنه مثلها من الشر ما لم يدع بإثم أو قطيعة رحم أو يستعجل. قالوا: يا رسول الله، إذًا نكثر. قال: الله أكثر»(٣).

<sup>(</sup>١) قرأ الكوفيون بالخطاب ﴿تَتَذَكَّرُون﴾، وقرأ الباقون بالغيب ﴿يَتَذَكَّرُونَ﴾ النشر (٢/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البيان (٢/ ٣٣٣)، الدر المصون (٦/ ٤٩).

<sup>(</sup>٣) لم أقف عليه من مراسيل الحسن.

ورواه الإمام أحمد (٣/ ١٨) والبخاري في الأدب المفرد (٢٤٥ – ٢٤٦ رقم ٧١٠) وابن أبي شبية في المصنف (١١/ ٢٠١ رقم ٩٢٩) وعبد بن حميد (٢٩٧ رقم ٩٣٧) وأبو يعلى (٢/ ٢٩٦ رقم ٩٣٠) والطبراني في الصغير ٢٩٦ رقم ٩١٤١) والطبراني في الصغير (٢/ ٩١) والحاكم (١٣/ ٤٦) وأبو نعيم في الحلية (٦/ ٣١١ – ٣١٢) وابن عبد البر في التمهيد (٥/ ٣٤٣ – ١١٢٨) والبيهقي في الشعب (٢/ ٤٧ – ٤٨ رقم ١١٢٨ – ١١٣٠)

الحسن بن دينار عن الحسن عن النبي عَلَيْتُلا نحو ذلك قال: "قالوا: يا رسول الله، كيف يستعجل؟ قال: يقول قد دعوت الله فما أجابني وسألته فما أعطاني الله» (١).

﴿ اللّهُ الّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْبَلَ لِلسَّكُنُوا فِيهِ وَالنّهَارَ مُبْصِرًا إِنَ اللّهَ لَدُو فَضْلٍ عَلَى النّاسِ وَلَنكِنَ آخَةَ النّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ وَالنَّهُ اللّهُ رَبُّكُمْ خَلِقُ فَضْلٍ عَلَى النّاسِ وَلَنكِنَ آخَةُ النّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ وَالنَّهُ اللّهُ رَبُّكُمْ خَلِقُ كَالَيْنِ اللّهِ حَلَّ إِلّهُ إِلّا هُو فَافَى تُوفَكُونَ ﴿ كَذَلِكَ يُؤْفِكُ الّذِينَ كَانُوا بِتَايَنتِ اللّهِ يَخْمَدُونَ ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالنَّمَلَةُ بِنَاهُ وَصَوَرَكُمْ اللّهُ رَبُّكُمْ اللّهُ رَبُّكُمْ أَللّهُ رَبُّكُمْ أَللّهُ رَبُّكُمْ أَللّهُ رَبُّكُمْ أَللّهُ رَبُّكُمْ أَللّهُ رَبُّكُمْ أَللّهُ وَيُحْمَمُ الْحَدُلُ اللّهُ وَالنَّمَلَةُ اللّهِ وَالنَّهُ اللّهُ وَالنَّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

﴿الذي جعل لكم الليل لتسكنوا فيه ﴾ يعني: تستقروا من النَّصَبِ ﴿والنهار مبصرًا ﴾ أي: مضيئًا ﴿ولكن أكثر الناس لا يشكرون ﴾ لا يؤمنون ﴿فأنى تؤفكون ﴾ فكيف تصرفون عن الهدى؟!

﴿كذلك يؤفك ﴾ يصرف ﴿الذين كانوا بآيات اللَّه يجحدون ﴾.

<sup>=</sup> وغيرهم عن أبي سعيد الخدري تَعْلَيْكُ .

وقال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد إلا أن الشيخين لم يخرجاه عن علي بن علي الرفاعي.

وقال المنذري في الترغيب (٢/ ٤٧٨ – ٤٧٩): رواه أحمد والبزار وأبو يعلى بأسانيد جيدة، والحاكم وقال: صحيح الإسناد.

وفي الباب عن غير واحدٍ من الصحابة، انظر الترغيب (١٧٨/٢ - ١٧٩).

<sup>(</sup>۱) روى مسلم (٢٠٩٥/٤ رقم ٢٧٣٥) عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال: "يستجاب لأحدكم ما لم يعجل فيقول: قد دعوت ربي فلم يستجب لي".

﴿اللَّه الذي خلق لكم الأرض قرارًا ﴾ مثل قوله: ﴿بساطًا ﴾(١) و ﴿مهادًا ﴾(٢) ﴿والسماء بناء ﴾ كقوله: ﴿والسماء بنياها بأيد ﴾(٣).

قال محمد: كل ما ارتفع على الأرض فالعرب تسميه بناء(٤).

﴿وصوركم فأحسن صوركم﴾ أي: جعل صوركم أحسن من صور البهائم والطير.

﴿ورزقكم من الطيبات﴾ قال السُّدي (٥): يقول جعل رزقكم أطيب من رزق الدواب والطير والجن ﴿فتبارك اللَّه ﴾ تبارك من البركة.

﴿ قُلْ إِنِّى نُهِيتُ أَنَّ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَمَّا جَآءَنِ ٱلْبَيِّنَتُ مِن رَّيِ وَأُمِرْتُ أَنَّ أُسُلِمَ لِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن ثُرَّابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِن وَأُمِرْتُ أَنَّ أُسُلِمَ لِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن ثُرَّابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِن مَن يُنُوفَى عَلَمَ مُن يُنُوفَى عَلَمَ مِن يُنُوفَى مَن يُنُوفَى مَن يُنُوفَى مِن قَبْلُ وَلِمَا لَمُ اللَّهُ مُن يُنُوفَى مِن قَبْلُ وَلِمَا لَمُ اللَّهِ عَلَى مُنْ وَلِمُ اللَّهِ مَن اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن اللَّهُ مَن يَنْهُونَ اللَّهِ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللْهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُل

﴿ هو الذي خلقكم من تراب ﴾ يعني: خلق آدم ﴿ ثم من نطفة ﴾ نسل آدم ﴿ ثم لتبلغوا أشدكم ﴾ الاحتلام ﴿ ثم لتكونوا شيوخًا ﴾ يعني: من يبلغ حتى يكون شيخًا ﴿ ولتبلغوا أجلًا يكون شيخًا ﴿ ولتبلغوا أجلًا مسمى ﴾ الموت ﴿ ولعلكم تعقلون ﴾ لكي تعقلوا.

<sup>(</sup>١) يريد قوله تعالى: ﴿واللَّه جعل لكم الأرض بساطًا﴾ نوح: ١٩.

<sup>(</sup>٢) يريد قوله تعالى: ﴿ أَلُم نَجَعَلَ الأَرْضُ مَهَادًا ﴾ النبأ: ٦٠.

<sup>(</sup>٣) الذرايات: ٤٧ .

<sup>(</sup>٤) والجمع أبنية، وجمع الجمع: أبنيات. ينظر لسان العرب (بني).

<sup>(</sup>٥) في (ر): قال الحسن.

﴿ أَلَم تر إلى الذين يجادلون في آيات الله ﴿ يعني: يجحدون بآيات الله ﴿ أَنَى يَصُرُفُونَ ﴾ كيف يصرفون عنها؟! ﴿ فسوف يعلمون إذ الأغلال في أعناقهم والسلاسل يسحبون ﴾ تسحبهم الملائكة ؛ أي: تجرهم على وجوههم ﴿ في النار يسجرون ﴾ أي: توقد بهم النار .

﴿أين ما كنتم تشركون من دون الله ﴾ كقوله: ﴿أين ما كنتم تعبدون من دون الله ﴾ (١) ﴿قالوا ضلوا عنا بل لم نكن ندعوا من قبل شيئًا ﴾ ينفعنا ولا يضرنا ، قال الله: ﴿كذلك يضل الله الكافرين ﴾ ثم رجع إلى قصّتهم فقال: ﴿ذلكم بما كنتم تفرحون في الأرض بغير الحق وبما كنتم تمرحون ﴾ الفرح والمرح واحد ؛ أي : بما كنتم بطرين أشرين ﴿فبئس مثوى ﴾ منزل ﴿المتكبرين ﴾ .

﴿ وَإِمَا نَرِينًكَ بِعَضِ الذِي نَعِدُهُم ﴾ من العذاب ﴿ أَو نَتُوفَينَك ﴾ فيكون بعد وفاتك (٢) ﴿ وَإِلَيْنَا يَرْجَعُونَ ﴾ يوم القيامة.

<sup>(</sup>١) الشعراء: ٩٢ - ٩٣ .

<sup>(</sup>٢) أي: فيكون عذابهم بعد وفاتك.

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْك وَمِنْهُم مَن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْفِ مِنْايَةٍ إِلَّا بِإِذِنِ اللَّهِ فَإِذَا جَاءً أَمْرُ اللّهِ قُضِى بِالْحَقِّ وَعَلَيْك وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْفِلُ إِنَّا يَالَهُ الّذِي جَعَلَ لَكُمْ الْأَنْعَنَم لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبْطِلُونَ ﴿ اللّهُ الّذِي جَعَلَ لَكُمْ الْأَنْعَنَم لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا وَعَلَيْهَا وَعَلَى تَلْمُونَ ﴿ وَلَكُمْ فِيهِا مَنْفِعُ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُودِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى اللّهُ لِللّهِ تُنْكِرُونَ ﴿ اللّهِ لَلْكُونَ اللّهِ مُنْفِعُ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُودِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى اللّهُ لَنُولُ مَا وَلَكُمْ فِيكُمْ عَلَيْهِا فَعَلَى اللّهِ لَنْكُرُونَ إِلَيْهِ اللّهُ مَنْفِعُ وَلِتَبْلُولُ اللّهُ عَلَيْهَا وَعَلَيْهَا وَعَلَى اللّهُ لَنْكُونَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

﴿ وَمَا كَانَ لُرْسُولُ أَنْ يَأْتِي بَآيَةً إِلَا بَإِذَنَ اللَّهِ ﴾ أي: حتى يأُذُنَ اللَّه له فيها، وذلك أنهم كانوا يسألون النبيِّ عَلَيْكُ إِلَّا يَأْتِيهِم بآية وأن الآية إذا جاءت فلم يؤمن القوم أهلكهم اللَّه.

قال: ﴿فإذا جاء أمر اللَّه﴾ قضاؤه (١) ﴿قضي بالحق﴾ أي: أهلكهم اللَّه بتكذيبهم ﴿وخسر هنالك المبطلون﴾ [حين جاءهم](١) (٣٠٦) العذاب ﴿المبطلون﴾ المشركون.

﴿ولتبلغوا عليها حاجة في صدوركم ﴾ يعني: الإبل والحاجة: السفر ﴿ويريكم آياته ﴾ يعني: من السماء والأرض، والخلائق وما في أنفسكم من الآيات، وما سخر لكم من شيء ﴿فأي آيات اللّه تنكرون ﴾ أنه ليس من خلقه.

﴿ أَنَكُمْ يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنَظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِفِهُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوَا الْخَارَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ قُوَّةً وَوَالْنَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ اللَّالِيَا الْخَارِ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ قُوَّةً وَوَالْنَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ اللَّالِيَانِ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) في (ر): العذاب.

<sup>(</sup>٢) سقط من الأصل، والمثبت من ﴿ر﴾.

فَلَمَّا جَآءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَتِ فَرِحُوا بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْمِلْمِ وَحَافَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِهُونَ شَهُ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا ءَامَنَا بِاللّهِ وَحَدَمُ وَكَفَرَنَا بِمَا كُنَا بِهِ مِسْرِكِينَ شَهُ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا شُلْتَ ٱللّهِ الّذِي قَدْ خَلَتْ فِي مُشْرِكِينَ شَهُ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا شُلْتَ ٱللّهِ الّذِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ وَخَدِيرَ هُمَالِكَ ٱلْكَفِرُونَ شَهِي ﴾

﴿ فرحوا بما عندهم من العلم ﴾ يعني: علمهم عند أنفسهم هو قولهم لن نبعث ولن نعذب ﴿ وحاق بهم ﴾ وجب عليهم ﴿ ما كانوا به يستهزئون ﴾ أي: عقاب استهزائهم.

﴿ فلما رأوا بأسنا ﴾ عذابنا في الدنيا ﴿ قالوا آمنا باللَّه وحده وكفرنا بما كنا به مشركين ﴾ أي: بما كنا به مصدقين من الشرك.

قال الله: ﴿فلم يك ينفعهم إيمانهم لما رأوا بأسنا ﴾ عذابنا ﴿سنة الله التي قد خلت في عباده ﴾ المشركين أنهم إذا كذبوا رسلهم أهلكهم بالعذاب، والا يقبل إيمانهم عند نزول العذاب، قال: ﴿وخسر هنالك الكافرون ﴾ .

قال محمدٌ: ﴿ سُنَّةَ اللَّه ﴾ منصوبٌ على معنى: سنّ الله هذه السنة في الأمم كلها؛ ألّا ينفعهم الإيمان إذا رأوا العذاب.

# تفسيــــر (حــم السجـــــدة)(۱) وهي مكية كلها

#### بِسْدِ اللهِ النَّمْنِ النِّحَدِدِ

قوله: ﴿ حَمْ تَنزيل مِن الرحمن الرحيم ﴾ يعني: القرآن ﴿ كَتَابُ فَصَلَتَ ﴾ أي: فُسّرت ﴿ آياته ﴾ بالحلال والحرام، والأمر والنهي ﴿ قرآنا عربيًا لقوم يعلمون ﴾ يؤمنون ﴿ بشيرًا ﴾ بالجنة ﴿ ونذيرًا ﴾ من النار.

قال محمدٌ: ﴿تنزيل﴾ رفعٌ بالابتداء، وخبره ﴿كتابٌ﴾ وجائز أن يرفع بإضمار هذا تنزيل، و﴿قرآنًا عربيًا﴾ نصبٌ على الحال(٢).

﴿ وَأَعْرَضَ أَكْثُرُهُم ﴾ أي: عنه ﴿ وَهُم لا يسمعون ﴾ الهدى؛ سمع قبول ﴿ وَقَالُوا قَلُوبِنا فِي أَكْنَة ﴾ أي: في غُلُفِ (٣) ﴿ مما تدعونا إليه ﴾ يا محمد؛ فلا نعقله ﴿ وَفِي آذَاننا وقر ﴾ صَمَمٌ عنه فلا نسمعه ﴿ وَمِن بيننا وبينك

<sup>(</sup>١) في (ر): (سورة فصلت).

<sup>(</sup>٢) ينظر تفصيل ذلك من الدر المصون (٦/٥٥).

<sup>(</sup>٣) في (ر): غفلة.

حجابٌ فلا نفقه ما تقول ﴿فاعمل إننا عاملون ﴾؛ أي: اعمل بدينك؛ فإنا عاملون بديننا.

قال الله للنبي: ﴿قُلُ إِنَمَا أَنَا بَشَرٌ مَثْلَكُمْ يُوحَى إِلَيَّ ﴾ غير أنه يوحى إليَّ ﴿ وَاسْتَغْفُرُوه ﴾ من الشرك ﴿ وَاسْتَغْفُرُوه ﴾ من الشرك ﴿ وَوَيْلُ لَلْمَشْرِكِين ﴾ في النار.

﴿الذين لا يؤتون الزكاة﴾ أي: لا يوحُّدون الله.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمْنُونِ ﴿ قُلْ آبِنَّكُمْ لَتَكَفُّرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِى يَوْمَيْنِ وَتَحْمَلُونَ لَهُۥ أَندَادًا ذَلِكَ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ فِيهَا رَوَسِى مِن فَوْفِهَا وَبَـٰزُكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَفْوَتُهَا فِى أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَلَهُ لِلسَّآبِلِينَ ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَى إِلَى السَّمَايَ وَهِى دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَالْأَرْضِ ٱنْذِيهَا طَوْعًا أَوْ كَرْهَا قَالَتَا ٱلْبُنَا طَآبِعِينَ ﴿ ﴾

﴿إِنَ الذِّينَ آمِنُوا وعملُوا الصالحات لهم أُجرٌ غير ممنونَ تفسير الحسن: أي لا يمنُ عليهم من أذًى.

﴿قل أَنْكُم لِتَكْفُرُونَ بِالذِي خَلَق الأَرْضَ فِي يَوْمِينَ ﴾ يقوله على الاستفهام ؛ أي: قد فعلتم ﴿وتجعلون له أندادًا ﴾ أعدالًا تعدلونهم به ؛ فتعبدونهم دونه ﴿وجعل فيها رواسي من فوقها ﴾ يعني: فوق الأرض ، والرواسي : الجبال حتى لا تحرك بكم ﴿وبارك فيها ﴾ أي : جعل فيها البركة ؛ يعني : الأرزاق ﴿وقدّر فيها أقواتها ﴾ أرزاقها ﴿في أربعة أيام ﴾ في تتمّة أربعة أيام ، يعني : خلق الأرض في يومين ، وأقواتها في يومين ، ثم جمع الأربعة الأيام فقال : ﴿في أربعة أيام سواء للسائلين ﴾ يعني : لمن كان سائلًا عن ذلك ، وهي تقرأ

(في أربعة أيام سواءٍ)<sup>(۱)</sup> أي: مستوياتٍ<sup>(۲)</sup> يعني: الأيام.

قال محمدٌ: من نصب ﴿سواءً﴾ (٣) فعلى المصدر استوت استواءً(٤).

﴿ثُم استوى إلى السماء﴾ قال محمدً: يعني: عمد لها وقصد ﴿وهي دخانُ﴾ ملتصقة بالأرض؛ في تفسير الحسن ﴿فقال لها وللأرض اثنيا طوعًا أو - كرهًا﴾ على وجه السخرة والقدرة؛ قال هذا لهما قبل خلقه إياهما ﴿قالنا أتينا طائعين﴾ يعني: بما فيهما.

قال محمدٌ: ﴿طُوعًا أَو كَرَهَا﴾ بمنزلة: أطيعا طاعة، أو تكرهان كرهّا<sup>(٥)</sup>. ﴿فَقَضَنْهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِى يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِى كُلِّ سَمَآءٍ أَمْرَهَا وَزَيَّنَا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَنْهِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ ﴾

﴿فقضاهن﴾ يعني: خلقهن ﴿سبع سمواتٍ ﴾ في يومين ﴿وأوحى في كل سماءِ أمرها ﴾ قال مجاهد: يعني: أمره الذي جعل فيها مما أراد ﴿وزينا السماء الدنيا بمصابيح ﴾ يعني: النجوم ﴿وحفظًا ﴾ أي: جعلنا النجوم حفظًا للسماء من الشياطين لا يسمعون الوحي، وذلك بعد بعث محمد علي المسلامية .

 <sup>(</sup>١) قرأ بالرفع - أي: رفع ﴿سواء﴾ - أبو جعفر، وقرأ بالجر يعقوب والحسن وزيد بن علي وغيرهم. ينظر البحر (٧/ ٤٨٦)، الإتحاف (٣٨٠)، جامع القرطبي (١٥/ ٣٤٣)، النشر (٢/ ٣٦٦).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (سوى).

<sup>(</sup>٣) وهي قراءة العامة. ينظر: الإتحاف (٣٨٠)، النشر (٢/ ٣٦٦)، البحر (٧/ ٤٨٦).

 <sup>(</sup>٤) قاله مكي وأبو البقاء العكبري. ينظر: إعراب القرآن (٣/ ٢٨ - ٢٩)، البحر (٧/ ٤٨٦)، الدر المصون (٦/ ٥٧) وفي الأصل: استوت سواء.

<sup>(</sup>٥) ينظر: إعراب القرآن (٣/ ٢٩)، مجمع البيان (٥/ ٦)، البحر (٧/ ٤٨٦ – ٤٨٧)، البيان (٢/ ٣٣٧).

﴿ فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَقُلُ أَنَدُرُنُكُوْ صَعِفَةً مِثْلَ صَعِفَةِ عَادٍ وَثَمُودَ ﴿ إِذْ جَآءَتُهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلِفِهِمْ أَلَّا مَتَبُكُةً إِلَّا اللَّهُ قَالُوا لَوَ شَآءَ رَبُّنَا لَأَنْزَلَ مَلَتَهِكَةً فَإِنَّا بِمَآ أَرْسِلُمُ بِهِ مَكَفِرُونَ ﴿ فَي فَأَمَا عَادُ فَاسْتَكَبُرُوا فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَا قُونًا أَرْسِلُمَ بِهِ مَكُورُنَ ﴿ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَا قُونًا أَرَضِ بِغَيْرِ الْحَقِ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَا قُونًا أَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَا قُونًا أَرْسِلُمُ بِهِ مَنْ أَلَا عَادُ فَاسْتَكُبُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَا قُونًا أَوْلَا مِنَا لَهُ وَاللَّهُ مِنْ أَشَدُ مِنَا قُونًا أَنْ اللَّهُ مِنْ أَلَا لَهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَلَا عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَوْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَا اللَّهُ مُؤْلًا مِنْ اللَّهُ مِنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا لَوْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ أَلَالُهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا لَهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلُولًا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُؤْلِقُولُوا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُؤْلِقُولُوا مِنْ اللَّهُ مُلْكُولُوا مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُؤْلِقُولُ اللَّهُ مُلْكُولُوا مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنَا اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ م

﴿ فإن أعرضوا ﴾ يعني: المشركين ﴿ فقل أنذرتكم صاعقة مثل صاعقة عادٍ وثمود ﴾ يعني: العذاب ﴿ إذ جاءتهم الرسل من بين أيديهم ومن خلفهم ﴾ أي: أنذروهم عذاب الدنيا وعذاب الآخرة.

﴿قالوا لو شاء ربنا لأنزل ملائكة﴾ أي: يخبروننا أنكم رسل الله؛ يقوله كل قوم لرسولهم.

قال الله: (٣٠٧٠) ﴿فأما عادٌ فاستكبروا في الأرض بغير الحق وقالوا من أشدٌ منا قوةً ﴾ عجبوا من شدتهم، قال الله: ﴿أو لم يروا أن الله الذي خلقهم هو أشد منهم قوة ﴾.

﴿ فأرسلنا عليهم ريحًا صرصرًا ﴾ يعني: شديدة البرد؛ وهي الدبور (١). قال محمدٌ: الصرصر: الشديدة البرد التي لها صوتٌ، وهي الصَّرَّة أيضًا (٢).

<sup>(</sup>١) وهي ريح تهبُّ من المغرب، وتُقَابِل القَبُولَ، وتُسَمَّى ريحُ القبول: الصَّبَا. والجمع: دُبُر، ودَابائر. لسان العرب (دبر).

<sup>(</sup>٢) وقيل (صرصر) أصلها: صَرَّر؛ من الصَّيِّر، فأبدلوا مكان الرَّاء الوسطى فاء الفعل. ينظر لسان العرب (صرر، وصرصر).

﴿ فِي أَيَامُ نَحْسَاتٍ ﴾ أي: مشئومات، وهي الثمانية الأيام التي في الحاقة (١)، كان أولها يوم الأربعاء إلى الأربعاء الآخر.

قال محمد: قراءة نافع (نخسات) بتسكين الحاء<sup>(٢)</sup>، واحدها نَخس <sup>(٣)</sup> المعنى: هي نحساتُ عليهم.

﴿ وأما ثمود فهديناهم ﴾ أي: بينا لهم سبيل الهدى وسبيل الضلال ﴿ فاستحبوا العمى على الهدى ﴿ فأخذتهم صاعقة العذاب الهون ﴾ من: الهوان (٤) ﴿ فهم يوزعون ﴾ قال قتادة: لهم وَزَعَة تردُّ أولاهم على أخراهم.

قال محمدٌ: وأصل الكلمة من: وزعته إذا كففته (٥).

﴿يوم يشهد عليهم سمعهم وأبصارهم وجلودهم﴾ جوارحهم.

قال محمدٌ: وأصل الكلمة: أن الجلود كنايةٌ عن الفروج.

<sup>(</sup>١) يعني قول الله - تعالى -: ﴿سخرُها عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسومًا﴾ [الحاقة: ٧٠].

 <sup>(</sup>۲) وهي أيضًا قراءة أبي عمرو وابن كثير. ينظر: السبعة (٥٧٦)، البحر (٧/ ٤٩٠)، التيسير
 (١٩٣)، النشر (٢/ ٣٦٦).

<sup>(</sup>٣) ويجمع (نَحْس) أيضًا على نُحُوس وأنْحُس. ينظر لسان العرب (نحس).

<sup>(</sup>٤) يقال: هان فلان يهون هُونًا وهَوَانًا ومَهَانة؛ أي: ذلُّ . ينظر لسان العرب (هون).

<sup>(</sup>٥) يقال: وَزَعَ يَزَعُ وَزْعًا. لسان العرب (وزع).

﴿وقالوا لجلودهم لم شهدتم علينا قالوا أنطقنا الله الذي أنطق كل شيء﴾ انقطع ذكر كلامهم ها هنا، قال الله: ﴿وهو خلقكم أول مرة﴾ يقوله للأحياء ﴿وإليه ترجعون﴾.

﴿ وما كنتم تستترون ﴾ أي: تتقون ؛ في تفسير مجاهد ﴿ أن يشهد عليكم سمعكم ولا أبصاركم ولا جلودكم ولكن ظننتم ﴾ حسبتم ﴿ أن الله لا يعلم كثيرًا مما تعملون وذلكم ظنكم الذي ظننتم بربكم أرداكم ﴾ أهلككم ﴿ فأصبحتم ﴾ يعني: فصرتم ﴿ من الخاسرين ﴾ .

﴿ وَإِن يستعتبوا ﴾ أي: يطلبوا إلى الله أن يخرجهم من النار؛ فيردّهم إلى الدنيا ليؤمنوا ﴿ فما هم من المعتبين ﴾ أي: لا يستعتبون .

﴿ وَقَيَّضَىنَا لَمُتُمْ قُرْنَاتُهُ فَرَيَّنُوا لَمُتُم مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقُولُ فِي أَمْدٍ فَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْجِنِ وَٱلْإِنِسِ إِنَّهُمْ كَانُوا خَسِرِينَ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَا أَمْدُ فَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْجِنِ وَٱلْإِنِسِ إِنَّهُمْ كَانُوا خَسِرِينَ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا عَذَابًا شَدِيدًا شَمَعُوا لِمِلْنَا ٱلْفُرْءَانِ وَالْفَوْا فِيهِ لَعَلَكُمْ تَغْلِبُونَ ﴿ فَلَا اللَّهُ مِنَا اللَّهِ النَّالُ لَمُهُمْ فِيهَا دَارُ ٱلْخَلَدِ جَزَاءُ أَعْدَاءِ ٱللَّهِ النَّالُ لَهُمْ فِيهَا دَارُ ٱلْخَلَدِ جَزَاءُ أَعْدَاءِ ٱللَّهِ النَّالُ لَمُهُمْ فِيهَا دَارُ ٱلْخَلَدِ جَزَاءُ أَعْدَاءِ ٱللَّهِ النَّالُ لَمُهُمْ فِيهَا دَارُ ٱلْخَلَدِ جَزَاءُ أَعْدَاءِ اللَّهِ النَالُ لَهُمْ فِيهَا دَارُ ٱلْخَلَدِ جَزَاءُ أَعْدَاءِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا فَيْهَا وَاللَّهُمْ فَيَهَا مَلْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

## خَعَلَهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ وقيّضنا لهم قرناء ﴾ يعني: شياطين ﴿ فزينوا لهم ما بين أيديهم وما خلفهم ﴾ قال الحسن: ما بين أيديهم، يعني: حب ما كان عليه آباؤهم من الشرك وتكذيبهم الرسل، وما خلفهم: تكذيبهم بالبعث ﴿ وحق عليهم القول ﴾ أي: وجب عليهم الغضب؛ في تفسير قتادة ﴿ في أمم قد خلت من قبلهم أي: مع أمم.

﴿لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه ﴾ قال السّدي: نزلت في أبي جهل بن هشام كان يقول لأصحابه: إذا سمعتم قراءة محمد؛ فارفعوا أصواتكم بالأشعار حتى تلتبس على محمد قراءته ﴿لعلكم تغلبون ﴾ لعل دينكم يغلب دين محمد.

قال محمدٌ: اللغو في اللغة: الكلام الذي لا يُخصل منه على نفع ولا على فائدة، ولا تفهم حقيقته، يقال منه لغا، وفيه لغة أخرى: لغي(١).

﴿ وقال الذين كفروا ﴾ في النار ﴿ ربنا أرنا ﴾ يعني: الرؤية ، ومن قرأها (أزنا) بتسكين الراء (٢) ، فالمعنى: أعطنا (٣) ﴿ اللّذَيْنِ أَضلانا مِن الجن والإنس ﴾ يعنون إبليس ، وقاتل ابن آدم الذي قتل أخاه ﴿ نجعلهما تحت أقدامنا ليكونا من الأسفلين ﴾ في النار يقولون ذلك من شدة الغيظ عليهم .

<sup>(</sup>١) يقال: لغا يَلْغُو لَغُوّا، وَلَغِيَ يَلْغَى لَغًا بمعنى واحد. لسان العرب (لغو).

 <sup>(</sup>۲) وهي قراءة ابن كثير وأبي عمرو، وابن عامر، وعاصم من رواية أبي بكر عنه. ينظر: السبعة
 (۵۷٦) النشر (۲/۲۲)، التيسير (۱۹۳) وتفسير القرطبي (۱۹۵/۱۵).

 <sup>(</sup>٣) ورد في الكشاف: أرنا بالكسر للاستبصار، وبالسكون للاستطعاء ونقله عن الخليل. ينظر الكشاف (٣/ ٤٥٢).

﴿إِنَّ ٱلِذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْهِكُهُ اللَّا تَخَافُوا وَلَا عَنَوْلُ وَاللَّهِ الْمَلَيْهِكُ الْمَلَيْهِكُ اللَّهِ الْمَنْوَ الدُّيْرَا وَاللَّهِ الْمَنْوَ الدُّيْرَا وَاللَّهِ الْمُنْدَا وَفِي عَنْدُونُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ وَ اللَّهُ مِنْ عَفُورِ اللَّهُ فَيْهَا مَا تَدَّعُونَ وَ اللَّهُ مِنْ عَفُورِ اللَّهُ اللَّ

﴿إِن الذين قالوا ربنا اللَّه ﴾ مخلصين له ﴿ثم استقاموا ﴾ عليها ﴿تتنزل عليهم الملائكة ﴾ عند الموت ﴿أَلا تخافوا . . . ﴾ الآية .

تفسير الحسن: أن قول الملائكة لهم: لا تخافوا ولا تحزنوا؛ تستقبلهم بهذا إذا خرجوا من قبورهم (نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا) أي: نحن كنا أولياءكم إذ كنتم في الدنيا، ونحن أولياؤكم في الآخرة، قال بعضهم: هم الملائكة الذين كانوا يكتبون أعمالهم (ولكم فيها ما تدعون) أي: ما تشتهون (نزلًا من غفور رحيم).

قال محمد: (نُزلًا) منصوبٌ بمعنى أبشروا بالجنة تنزلونها نزلًا<sup>(١)</sup>، ومعنى نُزلًا: رزقًا<sup>(٢)</sup>.

﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ فَوْلَا مِنَن دَعَا ۚ إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَدَاحًا وَقَالَ إِنَّنِى مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ وَهَا لَا يَسْتَلُمُ عَدَاوَةً وَلَا نَسْتَنِكُ وَبَيْنَكُم عَدَاوَةً وَلَا نَسْتَنِي أَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

<sup>(</sup>۱) ينظر: البحر (٧/ ٤٩٧)، البيان (٢/ ٣٣٩ - ٣٤٠)، إعراب القرآن (٣/ ٣٩)، مجمع البيان (٥/ ١٢ - ١٣).

<sup>(</sup>٢) وقال الأخفش: هو من نزول الناس بعضهم على بعض، يقال: ما وجدنا عندكم نزُلًا. لسان العرب، مختار الصحاح (نزل).

وَإِمَّا يَنزَغَنَكَ مِنَ الشَّيْطِينِ نَنْغُ فَاسْتَعِذَ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَمِنَ ءَايَنِهِ النَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا شَنْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلَّهَ الَّذِي النَّهَ وَالنَّهُ اللَّذِي وَالسَّجُدُوا لِللَّهَ مِن وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِللَّهَ الذِي اللَّهُ اللَّذِي وَالسَّجُدُوا لِللَّهَ اللَّذِي اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ ومن أحسن قولًا . . . ﴾ الآية ، وهذا على الاستفهام ؛ أي: لا أحد أحسن قولًا منه ﴿ ولا تستوي الحسنة ولا السيئة ﴾ الحسنة في هذا الموضع العفو والصفح ، والسيئة ما يكون بين الناس من الشتم والبغضاء .

قال محمد: المعنى: ولا تستوي الحسنة والسيئة و(لا) زائدة (١).

﴿ادفع بالتي هي أحسن﴾ (ل٣٠٨) يقول: ادفع بالعفو والصفح القول القبيح والأذى، كان ذلك فيما بينهم وبين المشركين قبل أن يؤمروا بقتالهم.

يحيى: عن فِطْرِ، عن أبي إسحاق الهمداني، عن أبي الأحوص، عن أبيه قال: «قلت: يا رسول الله، إن لي جارًا وإنه يسيء مجاورتي؛ أفأفعل به كما يفعل بي؟ قال: لا، إن اليد العليا خير من اليد السُفلي»(٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: تفصيل ذلك في الدر المصون (٦٧/٦).

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في المعجّم الكبير (٩١/ ٢٨٠ - ٢٨١ رقم ٦١٧) من طريق فطر بن خليفة عن أبي إسحاق بنحوه.

وروى الإمام أحمد (٣/ ٤٧٣) والترمذي (٤/ ٣٢٤ رقم ٢٠٠٦) والطيالسي (١٨٤ رقم ١٣٠٤) وابن أبي عاصم في الآحاد والمثاني (٢/ ٤٦٢ رقم ١٤٦٢) وابن حبان (١٢/ ٢٣٤ رقم ١٠٤٥) وابن حبان (١٨١ / ٢٣٤ رقم ٢٠٦ ، ١٩٥ رقم ٢٠٦ ، ١٩٥ رقم ٢٠٦ ، ١٩٥ رقم ٢٠٨ رقم ٢٠٨ رقم ٢٠٨ ، ١٩٥ رقم ٢٠٨ ، ٢٧٩ رقم ٢٠٨ ، ١٩٥ رقم ٢٠٨ ، ١٩٥ رقم ٢٠٨ ، ١٩٥ رقم ٢٠٨ ، ١٩٥ رقم ٢٠٨ رقم ٢٠٨ رقم ٢٠٨ رقم ٢٠٨١) والبيهقي في السنن (١٠/ ٢٠) وفي الشعب (٢/ ٢٥٩ – ٢٦٠ رقم ٥٠٧٨) وغيرهم من طرق عـن =

﴿ فَإِذَا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم ﴾ أي: قريب قرابته ﴿ وما يلقاها إلا الذين صبروا ﴾ فيقول: لا يعفو العفو الذي يقبله الله إلا أهل الجنة، وهي الحظ العظيم ﴿ وإما ينزغنك من الشيطان نزغ ﴾ قال قتادة: النزغ: الغضب (١).

﴿ ومن آياته ﴾ من علامات توحيده ﴿ الليل والنهار والشمس والقمر لا تسجدوا للشمس ولا للقمر واسجدوا لله الذي خلقهن ﴾ خلق آياته ﴿ فإن استكبروا ﴾ يعني: المشركين عن السجود لله ﴿ فالذين عند ربك ﴾ يعني: الملائكة ﴿ يسبحون له بالليل والنهار وهم لا يسأمون ﴾ أي: يملون.

قال (مجاهد) (٢): سألت ابن عباس عن السَّجْدة في «حم» فقال: اسجدوا بالآخرة من الآيتين. قال ابن عباس: وليس في المفصَّل سجود.

﴿ وَمِنْ ءَايَنْهِ عِ أَنَّكَ تَرَى ٱلأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِي

<sup>=</sup> أبي إسحاق، عن أبي الأحوص، عن أبيه قال: «قلت: يا رسول الله، أرأيت رجلاً نزلت به فلم يكرمني ولم يقرني، ثم نزل بي، أجزيه بما صنع أم أقريه؟ قال: اقره.

وقال الترمذي: هذا حديث حسن صعيح، وأبو الأحوص اسمه عوف بن مالك بن نضلة الجشمي.

وقال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه.

وروى الإمام أحمد (٣/ ٤٧٣) وأبو داود (٣/ ٣٦٨ رقم ١٦٤٦) وابن خزيمة في صحيحه (٩/ ٩٧٤ - ٩٨ رقم ٩٧ /٤) وفي التوحيد (١٠٥/١ رقم ٨٨) وابن حبان (٥/ ١٠٥ رقم ٣٣٦٢) والحاكم (١٠٥/١) والبيهقي (٤/ ١٩٨) وغيرهم من طريق أبي الزعراء، عن أبي الأحوص، عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ: «الأيدي ثلاثة: فيد الله العليا، ويد المعطي التي تليها، ويد السائل السفلي؛ فأعط الفضل، ولا تعجز عن نفسك.

وقال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>١) وقيل: نزغ الشيطان: وساوسه ونخسه في القلب بما يُسَوِّل للإنسان من المعاصي، يعني: يُلقى في قلبه ما يفسده على أصحابه. لسان العرب (نزغ).

<sup>(</sup>٢) في ارا: محمد.

أَخْيَاهَا لَمُحْيِ ٱلْمَوْفَةُ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرُ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَنِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا أَفَنَ يُلْعِدُونَ فِي اَلْنَادِ خَيْرُ أَمْ مَن يَأْنِيَ ءَامِنَا يَوْمَ الْقِينَدَةِ ٱعْمَلُواْ مَا شِنْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعَيْنَا أَفَنَ يُلْقِينَ إِنَّا اللَّهِ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِيدُ ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُواْ بِالذِكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ وَإِنَّهُ لَكِنْتُ عَزِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُواْ بِالذِكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ وَإِنَّهُ لَكِنْتُ عَزِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُواْ بِالذِكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ وَإِنَّهُ لِكِنْتُ عَزِيرٌ ﴾ وَلَا مِنْ خَلْفِةِ مُ تَزِيلٌ مِنْ حَرِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ إِنَّ اللَّذِي لَا مِنْ خَلْفِةٍ مَ تَزِيلٌ مِنْ حَرِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَرِيمٍ عَمِيدٍ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مِنْ خَلْفِةٍ مُ تَنْ عَرِيمٍ عَمِيدٍ ﴿ إِنَا اللَّهُ اللّ

قوله: ﴿ومن آياته أنك ترى الأرض خاشعة ﴾ يعني: غبراء متهشمة ﴿فإذا أنزلنا عليها الماء اهتزت وربت ﴾ يعني: انتفخت [فيها تقديم ﴿ربت ﴾](١) للتبات ﴿واهتزت ﴾ بنباتها إذا أنبتت ﴿إن الذي أحياها لمحيي الموتى ﴾ وهذا مثلٌ للبعث ﴿إن الذين يلحدون في آياتنا ﴾ قال الكلبي: يعني: يميلون إلى غير الحق.

قال محمد: معنى يلحدون يجعلون الكلام على غير جهته، وهو مذهب الكلبي، ومن هذا اللحد؛ لأنه الحفر في جانب القبر، يقال: لحد وألحد [بمعنى] (٢) واحد (٣).

﴿أَفَمَنَ يَلْقَى فِي النَّارِ خَيْرٌ أُمِّنَ يَأْتِي آمَنًا يُومِ القيامة ﴾ أي إن الذي يأتي آمنًا خيرٌ ﴿اعملوا ما شئتم إنه بما تعملون بصير ﴾ وهذا وعيدٌ ﴿إن الذين كفروا بالذكر ﴾ يعنى: القرآن.

﴿وإنه لكتابٌ عزيز﴾ أي: منيع ﴿لا يأتيه الباطل﴾ يعني: إبليس ﴿من بين يديه ولا من خلفه﴾ تفسير الكلبي ﴿لا يأتيه من بين يديه ﴾ يعني: من قبل

<sup>(</sup>١) من دره.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: في معنى.

<sup>(</sup>٣) ينظر لسان العرب (لحد).

التوراة، ولا من قبل الإنجيل ولا الزبور، ليس منها شيء يكذب بالقرآن ولا يبطله، ﴿ولا من خلفه﴾ لا يأتيه من بعده كتابٌ يبطله ﴿تنزيل من حكيم﴾ في أمره ﴿حميد﴾ استحمد إلى خلقه؛ أي: استوجب عليهم أن يحمدوه.

﴿مَا يَقَالَ لَكَ إِلَا مَا قَدْ قَيْلُ لَلْرُسُلُ مِنْ قَبْلُكُ ۚ يَعْنِي: مَا قَالَ لَهُمْ قُومُهُمْ مِنْ الأذى، كانوا يقولون للرسول: إنك مجنون، وإنك ساحر، وإنك كاذبٌ ﴿إِنْ ربك لذو مغفرةٍ ﴾ لمن آمن ﴿وذو عقاب ﴾ لمن لم يؤمن.

﴿ ولو جعلناه قرآنا أعجميًا لقالوا لولا ﴾ هلا ﴿ ونصلت آياته ﴾ أي: بُينت ﴿ أعجمي وعربي ﴾ أي: بالعجمية والعربية على مقرإ من قرأها بغير استفهام ومن قرأها على الاستفهام مدّها ﴿ آعجمي وعربي ﴾ (١) أي: لقالوا: كتاب أعجمي (ونبي) (٢) عربي يحتجون بذلك؛ أي: كيف يكون هذا؟!

<sup>(</sup>۱) قرأ حمزة والكسائي ﴿أَعجمي﴾ وقرأ نافع وابن كثير وابن عامر، وأبو عمرو ﴿آغجمي﴾ وقرأ ابن عامر ﴿أَعْجمي﴾. ينظر: البحر (٧/ ٥٠٢)، السبعة (٥٧٧)، التيسير (١٩٣)، الاتحاف (٣٨١).

<sup>(</sup>٢) في ﴿ر٠؛ ولسان.

قال محمدٌ: من قرأها بلا مدَّ فالمعنى: جعل بعضه بيانًا للعجم، وبعضه بيانًا للعرب<sup>(١)</sup>.

قال الله: ﴿قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء ﴾ لصدورهم يشفيهم مما كانوا فيه من الشك والشرك ﴿والذين لا يؤمنون في آذانهم وقر ﴾ أي: صمم عن الإيمان ﴿وهو عليهم عمى ﴾ [يزدادون عمّى](٢) إلى عماهم إذ لم يؤمنوا ﴿أُولئك ينادون ﴾ بالإيمان ﴿من مكان بعيد ﴾ تفسير بعضهم [بعيد من](٣) قلوبهم.

﴿ولقد آتينا موسى الكتاب﴾ التوراة ﴿فاختلف فيه﴾ عمل به قوم، وكفر به قوم ﴿ولولا كلمة سبقت من ربك﴾ ألا يحاسب بحساب الآخرة في الدنيا لحاسبهم في الدنيا، فأدخل أهل الجنة الجنة، وأهل النار النار، وهذا تفسير الحسن ﴿وإنهم لفي شكِ منه﴾ من العذاب ﴿مريب﴾ من الريبة.

<sup>(</sup>١) ينظر: تفصيل هذه القراءة وتوجيهها في الدر المصون (٦/ ٦٩ – ٧٠).

<sup>(</sup>٢) سقط من الأصل.

<sup>(</sup>٣) مطموس في الأصل.

﴿إليه يرد علم الساعة وما تخرج من ثمراتٍ من أكمامها المسير الحسن هذا في النخل خاصة حين (ل٣٠٩) يطلع لا يعلم أحد كيف يخرجه الله ﴿وما تحمل من أنثى ولا تضع إلا بعلمه ﴾ (يقول: لا يعلم وقت قيام الساعة، وما تخرج من ثمرات من أكمامها، وما تحمل من أنثى ولا تضع الا هو لا إله إلا هو)(١).

قال محمد: الاختيار في القراءة «وما يخرج» بالياء؛ لأن ما ذكر مذكر، المعنى: والذي يخرج (٢).

قوله: ﴿من أكمامها﴾ يعني: المواضع التي كانت فيه مستترة، وغلاف كل شيء كُمُّه، ومن هذا قيل: كم القميص<sup>(٣)</sup>.

﴿ويوم يناديهم ﴾ يعني: المشركين ﴿أين شركائي الذين زعمتم ﴾ أنهم شركائي ﴿قالوا آذنًاك ﴾ سمعناك ﴿ما منا من شهيد ﴾ يشهد اليوم أن معك آلهة . قال الله: ﴿وضل عنهم ما كانوا يدعون من قبل ﴾ في الدنيا ؛ ضلت عنهم أوثانهم التي كانوا يعبدون ، فلن تستجيب لهم .

قال محمد: (آذناك) حقيقته في اللغة: أعلمناك(٤).

﴿وظنوا﴾ علموا ﴿ما لهم من محيص﴾ من ملجاً.

<sup>(</sup>١) سقط من (ر١).

 <sup>(</sup>۲) هكذا في الأصل، ولم أجد هذه القراءة، أما قراءة العامة فهي على وما (تخرج) بالتاء وينظر البحر (۷/ ٥٠٤)، مجمع البيان (٥/ ١٨/)، إعراب القرآن (٣/ ٤٦).

<sup>(</sup>٣) ويجمع على: أَكْمَام وكِمَمَة. لسان العرب (كمم)، وقيل: الكم بكسر الكاف: ما يغطّي الثمرة، بضم الكاف: ما يغطّي اليد من القميص. كذا ضبط الزمخشري والراغب. ينظر الدر المصون (٦/ ٧١).

<sup>(</sup>٤) ومنه: أذان المؤذِّن الصلاة؛ أي نادى بها وأعلم، وأيضًا أذَّن بالصلاة، بتشديد الذال. لسان العرب (أذن).

﴿لا يسأم الإنسان من دعاء الخير﴾ أي: لا يملُ ﴿وإن مسّه الشر فيئوسٌ قنوط﴾ فالخير عند المشرك: الدنيا والصحة فيها والرخاء ﴿وإن مسّهُ الشر﴾ في ذهاب مالٍ، أو مرضٍ لم تكن له حِسْبة (١)، ولم يرجُ ثوابًا في الآخرة، ولا أن يرجع إلى ما كان فيه من الرخاء ﴿ولئن أذقناه رحمة﴾ يعني: رخاء وعافية ﴿من بعد ضراء﴾ أي: شدّة ﴿مسته﴾ في ذهاب مالٍ، أو مرض ﴿ليقولن هذا لي﴾ أي: بعلمي، وأنا محقوق بهذا! ﴿وما أظن الساعة قائمة﴾ أي: ليست بقائمة ﴿ولئن رجعت إلى ربي﴾ كما يقولون ﴿إن لي عنده للحسنى ﴾ للجنة ؛ إن كانت جنة .

﴿وَإِذَا أَنْعَمَنَا عَلَى الْإِنْسَانَ أَعْرَضَ وَنَأَى بِجَانِبِهِ ۚ أَي: تَبَاعِدَ ﴿وَإِذَا مَسَّهُ الشُّر ﴾ الضُر ﴿فَذُو دَعَاءِ عَرِيضَ﴾ أي: كبير.

﴿قُلُ أَرَايَتُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عَنْدُ اللَّهِ ﴾ يعني: القرآن ﴿ثُمْ كَفُرْتُمْ بِهُ مِنْ أَصْلُ مَمَنَ هُو فِي شَقَاقَ ﴾ في فراقٍ للنبي وما جاء به ﴿بعيدٌ ﴾ مِن الحق، أي: لا أحد أضل منه.

﴿سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم﴾ قال الحسن: يعني: ما أهلك به

<sup>(</sup>١) في ارا: حسنةً.

الأمم السّالفة في البلدان، فقد رأوا آثار ذلك ﴿وفي أنفسهم﴾ أخبر بأنهم تصيبهم البلايا، فكان ذلك كما قال فأظهره الله عليهم، وابتلاهم بما ابتلاهم به.

قال يحيى: يعني: من الجوع بمكة، والسيف يوم بدر.

﴿حتى يتبين لهم أنه الحق﴾ يعني: القرآن ﴿أو لم يكف بربك أنه على كل شيءٍ شهيد اي: بلى كفى به شهيدًا عليهم.

قال محمد: المعنى: أو لم يكف [بربك](١).

﴿ أَلَا إِنهِم في مرية ﴾ في شكِّ ﴿ من لقاء ربهم ﴾ يقولون: لا نبعث ولا نلقى الله ﴿ أَلَا إِنهُ بَكُلُ شَيءٍ محيط ﴾ أحاط علمه بكل شيءٍ .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) من ﴿ر٠)، ولعل المراد: أو لم يكفك ربُّك، والباء مزيدة في الفاعل. ينظر أصل هذا المعنى من الدر المصون (٦/٧١).

## تفسیــر سـورة «حــم عسـق»<sup>(۱)</sup> وهي مكية كلها

#### بِنْسِهِ اللَّهِ النَّهُنِ النَّجَيْدِ

﴿ حَدَ إِنَّ عَسَقَ إِنَّ كَذَٰ لِكَ يُوحِى إِلَكَ وَإِلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكَ اللّهُ الْعَزِرُ الْمَكِيدُ ﴿ لَهُ الْمَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَا فِي الْأَرْضِ الْمَا أَلَا إِنَّ اللّهَ هُو الْعَفُورُ الرّحِيمُ وَالْمَلَةِ كُهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي الْأَرْضِ اللّا إِنَّ اللّهَ هُو الْعَفُورُ الرّحِيمُ وَالْمَلَةِ كُهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي الْأَرْضِ اللّا إِنَّ اللّهَ هُو الْمَعْفِرُ الرّحِيمُ وَالْمَلْدِينَ النَّفَذُوا مِن دُونِدِ الزّائِلَةُ اللّهُ حَفِيظُ عَلَيْهِمْ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوكِيلِ ﴿ ﴾ وَاللّه قوله: ﴿ حم عسق﴾ قد مضى القول في حروف المعجم ﴿ كذلك يوحي الله والله الذين من قبلك ﴾ أي: هكذا يوحي إليك ﴿ وإلى الذين من قبلك ﴾ من الأنبياء ﴿ اللّه العزيز ﴾ في نقمته ﴿ الحكيم ﴾ في أمره ﴿ يكاد (٢) السّمُوات يتفطرن ﴾ أي: العزيز ﴾ في نقمته ﴿ الحكيم ﴾ في أمره ﴿ يكاد (٢) السّمُوات يتفطرن ﴾ أي: يشققن ﴿ من فوقهن ﴾ يعني: من مخافة من فوقهن ، وبلغني أن ابن عباس كان يقرؤها ﴿ ينفَطِرْنَ من فوقهن ﴾ يعني: من مخافة من فوقهن ، وبلغني أن ابن عباس كان يقرؤها ﴿ ينفَطِرْنَ من فوقهن ﴾ (٣).

﴿ويستغفرون لمن في الأرض﴾ أي: من المؤمنين.

﴿والذين اتخذوا من دونه أولياء﴾ يعني: آلهة يعبدونها من دون الله ﴿اللَّه

<sup>(</sup>١) سورة الشوري.

<sup>(</sup>٢) في الأصل ودر؛ ﴿يكاد﴾ بالياء، وهي قراء نافع والكسائي. ينظر: السبعة (٥٨٠)، النشر (٢/٣١٩)، التيسير (١٥٠)، جامع القرطبي (١٦/٤).

 <sup>(</sup>٣) وهي قراءة أبي عمرو وعاصم من رواية أبي بكر عنه. ولم أر من نسبها إلى ابن عباس إلا المصنّف.

ينظر: الإتحاف (٣٨٢ – ٣٨٣)، التيسير (١٩٤)، الحمجة لابن خالويه (٣١٨ ، ٣١٨)، السبعة (٥٨٠) ، النشر (٢/ ٣١٩).

حفيظً عليهم أي: يحفظُ عليهم أعمالهم؛ حتى يجازيهم بها ﴿وما أنت عليهم بوكيل ﴾ بحفيظ تحاسبهم وتجازيهم بأعمالهم.

﴿ وَكَذَلِكَ أَرْجَنَا ۚ إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِلنَّذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَمَا وَلُنَذِرَ بَرْمَ ٱلجُمْعِ لَا رَبّ فِيهِ فَرِيقٌ فِى ٱلْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِى ٱلسَّعِيرِ ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَجْعَلَهُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَلَكِن يُدْخِلُ مَن بَشَاهُ فِى رَحْمَتِهِ مَ وَالظَّلِمُونَ مَا لَمُم مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ﴿ أَمِ ٱخْلَهُمْ فَيهُ وَيهِ وَالظَلِمُونَ مَا لَمُم مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ﴾ أم أَم أَعْدُوا مِن دُونِهِ وَاللّهُ هُو الْوَلِىُ وَهُو يُحْيَى ٱلْمَوْلَى وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ وَمَا اخْلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَى اللّهِ فَذَالِكُمُ ٱللّهُ رَبِّى عَلَيْهِ قَوَحَالَتُ وَإِلَيْهِ أَنْهِهُ ﴾

﴿لتنذر أم القرى﴾ مكّة منها دُحِيتِ الأرضُ ﴿ومن حولها﴾ يعني: الآفاق كلها ﴿وتنذر يوم الجمع﴾ يوم القيامة؛ يجتمع فيه الخلائق: أهل السموات، وأهل الأرض ﴿ولو شاء الله لجعلهم أمة واحدة ﴾ على الإيمان ﴿ولكن يدخل من يشاء في رحمته ﴾ يعني: في دينه؛ وهو الإسلام ﴿والظالمون ﴾ المشركون ﴿ما لهم من ولي ﴾ يمنعهم (ل٣١٠) من عذاب الله.

﴿ أَمَ اتَخَذُوا مَن دُونَهُ أُولِياء ﴾ أي: قد فعلوا ﴿ فَاللَّهُ هُو الولي ﴾ يعني: الرب دون الأوثان ﴿ وهو يحيي الموتى ﴾ وأوثانهم لا تحيي الموتى.

﴿ وما اختلفتم فيه من شيء ﴾ يعني: ما اختلفتم (١) فيه من الكفر والإيمان ﴿ فحكمه إلى الله ﴾ فيدخل المؤمنين الجنة، ويدخل المشركين النار ﴿ ذلكم الله ربي ﴾ يقولوا للنبي عَلَيْتُم قل لهم: ذلكم الله ربي.

قال محمدٌ: ذكر ابن مجاهد أن الياء ثابتة في ﴿ربي﴾ لأنها إضافة قال:

<sup>(</sup>١) في (ر): ما اختلفوا.

ولم يختلف القراءُ في ثبوتها<sup>(١)</sup>.

﴿ فَاطِرُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِن أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَمِنَ الْأَنْعَكِمِ أَزْوَجًا وَمِن الْأَنْعَكِمِ أَزْوَجًا وَمِنَ الْأَنْعَكِمِ أَزْوَجًا وَمِنَ الْأَنْعَكِمِ الْمَدُوتِ يَذَرُ وُكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَىءٌ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ فَى لَمُ مَقَالِيدُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ يَبْسُطُ الزِزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ فَي شَرَعَ لَكُمْ مِن اللّذِينِ مَا وَصَىٰ بِهِ، نُوحًا وَالّذِينَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ \* إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِينَ وَلَا نَنفَرُوا فِيهِ كُبُر عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْدُ اللّهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يَشَاءُ وَيَهُدِى وَلَا نَنفَرُوا فِيهِ كَاللّهُ مِن يَشَاءُ وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يُسْتُهُ وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يُسَاءً وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يُسِبُ

﴿جعل لكم من أنفسكم أزواجًا﴾ يعني: النساء.

﴿وَمِنَ الْأَنْعَامُ أَزُواجًا﴾ ذكرًا وأنثى، الواحد منها زوجٌ (٢).

﴿يذرؤكم فيه﴾ أي: يخلقكم فيه نسلًا بعد نَسْل ﴿ليس كمثله شيءً ﴾. قال محمدُ: هذه الكاف مؤكدة ؛ المعنى: ليس مِثْلَه شيءً (٣).

﴿له مقاليد﴾ مفاتيح؛ في تفسير قتادة.

﴿شرع لكم﴾ (٤) أي: فرض؛ في تفسير الحسن ﴿من الدين ما وصى به﴾ ما أمر به ﴿نوحًا والذي أوحينا إليك وما وصينا به ﴾ أمرنا به ﴿إبراهيم وموسى

<sup>(</sup>١) أي: لأنها مضافة إلى ياء المتكلم، وهي قراءة العامة . ينظر: إعراب القرآن (٣/ ٥١)، البيان (١) أي: (٣/ ٣٥)، التبيان (١١٣١).

<sup>(</sup>٢) الزوج في اللغة: كل واحد معه آخر من جنسه والجمع: أزواج، وزوَجَة. لسان العرب، المعجم الوسيط (زوج).

<sup>(</sup>٣) ينظر: إعراب القرآن (٣/ ٥٢)، البحر (٧/ ٥١٠)، مجمع البيان (٥/ ٢٤)، البيان (٢/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٤) إلى هنا انتهت المقابلة على نسخة المتحف البريطاني (ر)؛ حيث لم نعثر على بقية النسخة.

وعيسى أن أقيموا الدين﴾ يعني: الإسلام.

﴿كبر على المشركين ما تدعوهم إليه ﴾ من عبادة الله وترك عبادة الأوثان. ﴿ ولله يعني: الأنبياء ﴿ ويهدي إليه ﴾ إلى دينه ﴿ من ينيب ﴾ من يخلص له .

﴿ وَمَا نَفَرَّقُواۤ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْمِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَلُولًا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن دَيِكَ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى لَقَضِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ أُورِثُوا الْكِننَبَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكِ مِنْهُ مُرِيبٍ أَجَلٍ مُسَمَّى لَقَضِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّ اللَّهِ الْمَرْتُ وَلَا نَنَيْعُ أَهْوَاءَهُمْ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِن كِنَدِ فَإِنَّ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا أَمْنَ لِمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِن كِنَبِ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمْ اللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُكُمْ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ لَا مَاكُمْ أَعْمَلُكُمْ لَا مَا مَنْ كُمْ اللَّهُ بَجْمَعُ بَيْنَنَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُو

﴿ وما تفرقوا ﴾ يعني: أهل الكتاب ﴿ إلا من بعد ما جآءهم العلم بغيًا بينهم ﴾ أي: حسدًا فيما بينهم ، أرادوا الدنيا ورخاءها ؛ فغيروا كتابهم ، فأحلوا فيه ما شاءوا وحرموا ما شاءوا ، فترأسوا على الناس يستأكلونهم ؛ فاتبعوهم على ذلك .

قال محمدٌ: قوله: ﴿إلا من بعد ما جاءهم العلم﴾ المعنى إلا عن علم بأن الفرقة ضلالة، ولكنهم فعلوا ذلك بغيًا؛ أي: للبغي.

﴿ولولا كلمة سبقت من ربك إلى أجل مسمى عني: القيامة أخروا إليها ﴿لقضي بينهم ﴾ في الدنيا؛ فأذخَل المؤمنين الجنة، وأدخل الكافرين النار ﴿وإن الذين أورثوا الكتاب من بعدهم ﴾ يعني: اليهود والنصارى من بعد أوائلهم ﴿لفي شك منه من القرآن ﴿مريبٌ ﴾ من الريبة ﴿فلذلك ﴾ لما شكوا فيه وارتابوا من الإسلام والقرآن ﴿فادع واستقم كما أمرت ﴾ على الإسلام.

﴿وأُمرت لأعدل بينكم﴾ أي: لا نظلم منكم أحدًا ﴿لا حجة بيننا وبينكم﴾ تفسير مجاهد: لا خصومة بيننا وبينكم في الدنيا ﴿اللَّه يجمع بيننا﴾ يوم القيامة ﴿وإليه المصير﴾ المرجع؛ نجتمع عنده فيجزينا ويجزيكم .

﴿ وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا السَّيْجِيبَ لَمُ جُجَّنُهُمْ دَاحِضَةُ عِندَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ عَضَبُّ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدً فَي اللَّهِ الَّذِي آنَزَلَ الْكِنْبَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانُ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ عَضَبُ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدً فَي اللَّهُ الَّذِينَ آنَلَ الْكِنْبَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانُ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ السَّاعَةَ قَرِيبٌ فَي بَسَتَعْجِلُ بِهَا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا الْمُقَلَّ أَلَا إِنَّ الَّذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَفِي صَلَالِ بَعِيدٍ ( اللهُ اللهُ

﴿والذين يحاجون في اللّه عني: المشركين؛ يحاجون المؤمنين ﴿من بعد ما استجيب له عني: من بعد ما استجاب له المؤمنون ﴿حجتهم خصومتهم ﴿داحضة ﴾ باطلة ﴿عند ربهم ﴾ قال مجاهدٌ: طَمِع رجالٌ بأن تعُود الجاهلية.

﴿اللَّهُ الذي أَنزِلُ الكتابِ﴾ القرآن ﴿بالحق والميزان﴾ يعني: العدل ﴿وما يدريك لعل الساعة قريب﴾.

قال محمد: ﴿قريب﴾ يجوز أن يكون على معنى: لعل مجيءَ الساعة قريب، وقد يكون بمعنى: لعل البعث قريب<sup>(١)</sup>. والله أعلم بما أراد.

﴿ يستعجل بها الذين لا يؤمنون بها ﴾ استهزاء وتكذيبًا ﴿ والذين آمنوا مشفقون منها ﴾ أي: خاتفون ﴿ ألا إن الذين يمارون في الساعة ﴾ يكذبون بها ﴿ لفي ضلالٍ بعيد ﴾ من الحق.

<sup>(</sup>١) وقيل: ذكّر ﴿قريب﴾ في معنى الوقت، وقيل غير ذلك. ينظر الدر المصون (٦/ ٧٩)، البحر المحيط (٧/ ٥١٤ - ٥١٤).

﴿ اللّهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ بَرْزُقُ مَن يَشَآةٌ وَهُوَ الْقَوِيُ الْعَزِيرُ ﴿ مَن كَاكَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا ثُوْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ وَمَن كَاكَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا ثُوْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مَن اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهِ مَن اللّهِ اللّهُ وَلَوْلا كَيْمَ أَلُهُ مَن اللّهِ مِن اللّهِ مَن اللّهِ اللّهُ وَلَوْلا كَيْمَ أَلُهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلا حَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهِ مِن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مِن اللّهُ وَلَوْلا حَلَيْهِ اللّهُ وَلَوْلا حَلَيْهِ مَن اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهُ وَلَوْلا السّلَالِينَ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُن اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا اللللّهُ مَا اللّهُ مَا الللللّهُ اللّهُ ا

﴿ اللَّهُ لَطِيفٌ بَعِبَادِهِ ﴾ أي: فبلطفه ورحمته خُلِقَ الكافر ورُزْق وعوفي وأقبل وأدبر.

﴿ من كان يريد حرث الآخرة ﴾ يعني: العمل الصالح ﴿ نزد له في حرثه ﴾ وهو تضعيف الحسنات؛ في تفسير الحسن ﴿ ومن كان يريد حرث الدنيا نؤته منها وما له في الآخرة ﴾ يعني: في الجنة ﴿ من نصيب ﴾ وهو المشرك لا يريد إلا الدنيا وقوله: ﴿ نؤته منها ﴾ يعني: من الدنيا وليس كل ما أراد من الدنيا، لا (...) (١) يؤتى، كقوله: ﴿ من كان يريد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لمن نريد ﴾ (٢).

﴿أُم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله الله هذا على (ل٣١١) الاستفهام - أي: نعم لهم شركاء؛ يعني: الشياطين - جعلوهم شركاء فعبدوهم؛ لأنهم دعوهم إلى عبادة الأوثان ﴿ولولا كلمة الفصل لا يعذب بعذاب الآخرة في الدنيا ﴿لقضي بينهم الدنيا المؤمنين الجنة،

<sup>(</sup>١) كلمة غير واضحة في الأصل.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ١٨.

وأدخل المشركين النار ﴿ترى الظالمين﴾ المشركين ﴿مشفقين﴾ خائفين ﴿مما كسبوا﴾ عملوا في الدنيا ﴿وهو واقع بهم﴾ أي: الذي خافوا منه – من عذاب الله.

﴿ ذَلِكَ ٱلَّذِى يُبَقِّرُ ٱللَّهُ عِبَادَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَبِلُوا ٱلصَّلِحَتِ قُل لَا آسَعُلُمُ عَلَيهِ آجَرًا إِلَّا الْمَهَوَّةَ فِي ٱلْقُرْنَ وَمَن يَفْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْنًا إِنَّ اللّهَ عَفُورٌ شَكُورُ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اللّهَ عَفُورٌ شَكُورُ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اللّهَ عَفُورٌ شَكُورُ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اللّهَ يَعْلَمُ اللّهِ كَذِبًا فَإِن يَشَا اللّهُ يَغْتِيدُ عَلَى قَلْبِكُ وَيَعْتُمُ اللّهُ ٱلْبَطِلَ وَيُحِقُّ ٱلْحَقَ بِكَلِمَنتِهِ ۗ إِنّهُ عَلَى اللّهِ كَذِبًا فَإِن يَشَا اللّهُ يَغْتِيدُ عَلَى قَلْبِكُ وَيَعْتُمُ اللّهُ الْبَطِلَ وَيُحِقُّوا عَنِ ٱلسَّيِّعَاتِ وَيَعْلَمُ مَا عَلِيدً بِذَاتِ ٱلصَّدُودِ ﴿ وَهُو ٱلّذِي يَقْبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُوا عَنِ ٱلسَّيِّعَاتِ وَيَعْلَمُ مَا عَلَيْهُ أَلُونَ السَّيْعِيدُ وَيَعْفُوا عَنِ ٱلسَّيِّعَاتِ وَيَعْلَمُ مَا عَلَيْهُ وَلَا السَّلِحَاتِ وَيَعْفُوا عَنِ ٱلسَّيِّعَاتِ وَيَعْلَمُ مَا فَعْلِمُ وَلَا السَّلِحَاتِ وَيَعْفُوا عَنِ ٱلسَّيِعَاتِ وَيَعْلَمُ مَا فَضَلِهِ وَ وَالْكَفِرُونَ لَكُمْ مَن فَضَلِهِ وَ وَالْكَفِرُونَ لَمُهُمْ عَن فَضَلِهِ وَ وَالْكَفِرُونَ لَكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَيَعْلُمُ مَا عَنْ فَضَالِهِ وَالْكُولُونَ اللّهُ وَالْمُولُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ذلك الذي يبشر الله عباده الذين آمنوا﴾ يبشرهم في الدنيا بروضات الجنات.

﴿قل لا أسألكم عليه أجرًا إلا المودّة في القربي﴾ تفسير الحسن قال: إلا أن يتقربوا إلى الله بالعمل الصالح.

قال يحيى: كقوله: ﴿قُلَ مَا أَسَالُكُم عَلَيْهُ مَنْ أَجْرِ إِلَّا مَنْ شَاءَ أَنْ يَتَخَذَ إِلَىٰ رَبِهُ سَبِيلًا﴾ (١) بطاعته.

﴿ ومن يقترف ﴾ أي: يعمل ﴿ حسنة نزد له فيها حسنًا ﴾ يعني: تضعيف الحسنات ﴿ إِن اللَّه غفورٌ ﴾ للذنب ﴿ شكور ﴾ للعمل ﴿ أم يقولون افترى ﴾ محمدٌ ﴿ على اللَّه كذبًا ﴾ أي: قد قالوه ﴿ فإن يشأ اللَّه يختم على قلبك ﴾

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٧٥ .

فيذهب عنك النبوة التي أعطاكها، هذا على القدرة؛ ولا ينتزع منه النبوة ﴿ويمح اللَّه الباطل﴾ فلا يجعل لأهله في عاقبته خيرًا ﴿ويحق اللَّه الحق بكلماته﴾ فينصر النبي والمؤمنين.

قال محمدٌ: ﴿ويمحوا﴾ الوقوف عليها بواو وألف، المعنى: والله يمحو الباطل على كل حالي، وكُتبت في المصحف بغير واو؛ لأن الواو تسقط في اللفظ؛ لالتقاء الساكنين على الوصل، ولفظ الواو ثابت(١).

﴿وهو الذي يقبل التوبة عن عباده ﴾ إذا تابوا.

﴿ويستجيب الذين آمنوا﴾ أي: يستجيبون لربهم يؤمنون به ﴿ويزيدهم من فضله﴾ يعني: تضعيف الحسنات.

﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللّهُ الزِّرْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوّا فِي الأَرْضِ وَلَكِن يُنَزِلُ بِقِدَرٍ مَّا يَشَأَهُ إِنّهُ بِعِبَادِهِ خَيْرٌ بَعِيرٌ مِنْ وَهُو الّذِى يُنَزِلُ الْعَيْتَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُ وَهُو الْوَلِى خَيْرٌ بَعِيدٌ فَيْ وَمِنْ مَا يَنشُرُ رَحْمَتُهُ وَهُو عَلَى جَعِهِم الْحَييدُ فَيْ وَمِنْ مَاينَاهِ خَلْقُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَنَّ فِيهِمَا مِن دَاتَةً وَهُو عَلَى جَعِهِم الْحَييدُ فَيْ وَمِنْ مَاينَاهُ وَيُو عَلَى جَعِهِم الْحَييدُ فَيْ وَمِنْ مَاينَاهِ مَنْ وَاللّهُ وَمُو عَلَى جَعِهِم اللّهِ الرّف . . . ﴾ الآية مِن دُولِ بسط اللّه الرزق . . . ﴾ الآية .

يحيى: عن الخليل بن مُرّة أن عليًا قال: «إن هذا الرزق يتنزَّل من السماء كقَطْر المطر إلى كل نفس بما كتب الله لها».

﴿ وَهُو الَّذِي يَنزُلُ الغَيثُ ﴾ المطر ﴿ مَن بعد مَا قَنطُوا ﴾ يتسوا ﴿ وينشر

 <sup>(</sup>۱) وقرأ بالوقف على ﴿يمح﴾ بالواو: يعقوب، وقنبل وابن شنبوذ. ينظر: إتحاف الفضلاء
 (۳۸۳).

رحمته ﴾ وهو المطر ﴿وهو الولي الحميد ﴾ الرب المستحمد إلى خلقه ﴿وهو على جمعهم (١) يوم القيامة ﴿وما أصابكم من مصيبة فبما كسبت أيديكم ﴾ فبما عملت أيديكم ﴿ويعفو عن كثير ﴾ .

قال محمدٌ: قرأ يحيى ﴿فبما ﴾ وأهل المدينة يقرءون ﴿بما ﴾ بغير فاء (٢).

﴿وما أنتم بمعجزين في الأرض﴾ يقوله للمشركين ما أنتم بسابقي الله حتى لا يبعثكم ثم يعذبكم ﴿وما لكم من دون الله من ولي﴾ يمنعكم من عذابه ﴿ولا نصير﴾ ينتصر لكم .

قال محمدٌ: ذكر ابن مجاهد أن نافعًا قرأ ﴿الجواري﴾ بياء في الوصل وبغير ياء في الوصل وبغير ياء في الوقف (٣).

<sup>(</sup>١) أي: أن (على) في الآية بمعنى اللام.

 <sup>(</sup>۲) قرأ نافع وابن عامر ﴿بما﴾، وقرأ الباقون ﴿فبما﴾.
 ینظر: السبعة (۵۸۱)، البحر (۷/۵۱۸)، التیسیر (۱۹۹)، النشر (۲/۲۳۷).

 <sup>(</sup>٣) قرأ ﴿الجواري﴾ وَصْلًا - نافع وأبو عمرو، وقرأها (الجواري) وصلًا ووقفًا نافع وابن كثير وأبو عمرو.

ينظر: البحر (٧/ ٥٢٠)، التيسير (١٩٥)، النشر (٢/ ٣٦٨)، السبعة (٥٨١).

﴿إِن يَشَأَ يَسَكَنَ الرَيَاحِ (١) فَيَظْلَلُنَ ﴿ يَعْنِي: السَفَنَ ﴿ رَوَاكِدَ ﴾ سَوَاكُنَ ﴿ عَلَى ظَهُره ﴾ على ظهره ﴾ على غيرة أن السفن ﴿ إِن فَي ذلك السفن ﴿ إِنّا لَا يَعْنِي : أَهْلَ السفن .

﴿ويعلم الذين يجادلون في آياتنا﴾ يجحدونها ﴿ما لهم من محيصٍ ﴾ أي: ملجأ يلجئون إليه من عذاب الله.

قال محمد: يقال: حاص عن الشيء؛ أي: تنحّى عنه (٢)، وتقرأ: ﴿وَيَعَلُّمُ ۗ بَرْفُعُ الْمَيْمِ، وتَقَرأ بالنصْب، وقراءة نافع بالرفع (٢).

﴿ فَمَا أُوتِيتُم مِن شَيْءٍ ﴾ يعني: المشركين ﴿ فَمَتَاعُ الحِياةُ الدنيا ﴾ ينفد ويذهب ﴿ وما عند الله خيرٌ وأبقى ﴾ يعني: الجنة .

﴿والذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش﴾ أي: ويجتنبون الفواحش ﴿وإذا ما غضبوا هم يغفرون﴾ يعني: يغفرون للمشركين، وهو منسوخ نسخه القتال، وصار ذلك العفو بين المؤمنين .

﴿والذين استجابوا لربهم﴾ أي: آمنوا ﴿وأقاموا الصلاة﴾ كانت الصلاة يوم نزلت هذه الآية ركعتين غدوة، وركعتين عشيّة قبل أن تفرض الصلوات الخمس ﴿وأمرهم شورى بينهم﴾ تفسير الحسن أي: يتشاورون في (...)(٤)

<sup>(</sup>١) قرأ نافع وأبو جعفر ﴿الرياح﴾ بالجمع، وقرأ الباقون ﴿الريح﴾ بالإفراد. النشر (٢/ ٢٢٣) وإتحاف الفضلاء (٤٩٢).

<sup>(</sup>٢) يقال: حاص يَجِيص جَيْصًا وحَيْصَانًا ومَجِيصًا. لسان العرب (حيص).

 <sup>(</sup>٣) قرأ نافع وابن عامر بالرفع، وقرأ الباقون بالنصب. ينظر: البحر (٧/ ٥٢١)، السبعة (٥٨١)،
 النشر (٢/ ٣٦٧).

<sup>(</sup>٤) كلمتان غير واضحتين في الأصل.

﴿ومما رزقناهم ينفقون﴾ ولم يكن يومئذِ شيء مؤقتًا.

(ل٣١٢) ﴿والذين إذا أصابهم البغي﴾ إذا بغى عليهم المشركون فظلموهم ﴿هُم ينتصرون﴾ بألسنتهم لم يكونوا أُمروا بقتالهم يومئذٍ .

﴿ وَجَزَا أَا سَيِنَةِ سَيِنَةً مِنْلُهَا فَمَنَ عَفَى وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللّهِ إِنَّامُ لَا يُحِبُ الظَللِمِينَ ﴿ وَلَمَنِ انْعَمَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأَوْلَتِكَ مَا عَلَيْهِم مِن سَبِيلٍ ﴿ إِنَّمَ السَّبِيلُ عَلَى الّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَلَمَنِ انْعَمَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأَوْلَتِكَ مَا عَلَيْهِم مِن سَبِيلٍ ﴿ إِنَّا السَّبِيلُ عَلَى الّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبَعُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ أُولَتِهِكَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَهُ مِن وَلِي قِنْ بَعْدِيدٍ وَرَبَى الظّللِمِينَ لَمَّا رَأَوا لَكُونَ عَرْمِ الْمُؤْمِنِ فَهُ مَن يُصْلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن وَلِي قِنْ بَعْدِيدٍ وَرَبَى الظّللِمِينَ لَمَّا رَأَوا الْعَدَابُ يَقُولُونَ هَا إِلَى مَرَدِ مِن سَبِيلٍ ﴿ ﴾

﴿وجزاء سيئة سيئة مثلها﴾ يعني: ما يسيء إليهم المشركون أن يفعلوا بهم ما يفعلون هم.

قال محمدٌ: قوله: ﴿وجزاء سيئة سيئة مثلها﴾ فالأولى سيئة في اللفظ والمعنى، والثانية سيئة في اللفظ وعاملها ليس بمسيء ولكنها سميت سيئة؛ لأنها مجازاة لسوء على مذهب العرب في تسمية الشيء باشم الشيء إذا كان من سببه (۱).

﴿ فَمَنَ عَفَا وَأَصَلَحَ ﴾ يقول: فَمَن ترك مظلمته ﴿ فَأَجَرَه ﴾ ثوابه ﴿ على اللَّهُ إِنَّه لا يحب الظالمين ﴾ المشركين ﴿ ولمن انتصر بعد ظلمه ﴾ بعد ما ظُلِمَ ﴿ فَأُولَئُكُ مَا عَلَيْهِم مِن سبيل ﴾ أي: من حجّة .

<sup>(</sup>۱) وهو ما يعرف بالمُشَاكلة، وهو مبحثُ من مباحث علم البديع، حيث يُذْكر الشيء بلفظ غيره لوقوعه في صُحْبته، كقوله تعالى: ﴿نسوا اللّه فنسيهم﴾ التوبة: ٦٧. وقوله: ﴿ومكروا ومكر اللّه﴾ آل عمران: ٥٤.

﴿ إنما السبيل﴾ الحجة ﴿على الذين يظلمون الناس ويبغون في الأرض بغير الحق﴾ يعني: بكفرهم وتكذيبهم ﴿أُولئك لهم عذابٌ أليمٌ ﴾ موجع ﴿ولمن صبر وغفر إن ذلك لمن عزم الأمور ﴾ وهذا كله منسوخٌ فيما بينهم وبين المشركين نسخه القتال.

﴿ فما له من ولي من بعده ﴾ من بعد الله يمنعهم من عذاب الله ﴿ وترى الظالمين ﴾ المشركين ﴿ لما رأوا العذاب يقولون هل إلى مرد ﴾ إلى الدنيا ﴿ من سبيل ﴾ فنؤمن .

﴿ وَتَرَنهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَشِعِينَ مِنَ الذُّلِ يَنظُرُونَ مِن طَرّفٍ خَفِي وَقَالَ الّذِينَ المَنوَا إِنَّ الظّلِلِمِينَ فِي الْمَنوَا إِنَّ الظّلِلِمِينَ فِي الْمَنوَا إِنَّ الظّلِلِمِينَ فِي الْمَنوَا إِنَّ الظّلِلِمِينَ فِي اللّهِ وَمَن يُضَلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُ عَذَابٍ مُقِيمٍ فَيْ وَمَن يُضَلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُ مَن سَيلٍ فِي اللّهِ وَمَن يُضَلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن سَيلٍ فِي اللّهِ اللّهُ مَن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا مَرَدَ لَهُ مِن اللّهِ مَا لَكُمْ مِن مَن سَيلٍ فِي اللّهِ اللّهُ مَن تَجْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا مَرَدَ لَهُ مِن اللّهِ مَا لَكُمْ مِن مَن اللّهِ مَن اللّهِ اللّهُ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّ

﴿ينظرون من طرف خفي﴾ أي: يسارقون النظر ﴿الذين خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة﴾ خسروا أنفسهم أن يغنموها؛ فصاروا في النار، وخسروا أهليهم من الحور العين، وقد فسرناه في سورة الزمر(١) ﴿ومن يضلل الله فما له من سبيل﴾ إلى الهدى ﴿استجيبوا لربكم﴾ أي: آمنوا ﴿من قبل أن يأتي يومٌ

<sup>(</sup>١) عند قوله تعالى ﴿قُلُ إِنَّ الْحَاسِرِينِ الَّذِينِ خَسْرُوا أَنْفُسُهُمْ وَأَهْلِيهُمْ يُومُ القيامة ﴾ الزمر: ١٥.

لا مرد له﴾ يوم القيامة، أي: لا يرده أحدٌ بعد ما حكم الله به وجعله أجلًا ووقتًا.

﴿ وما لكم من نكير ﴾ أي: نصير ﴿ فإن أعرضوا ﴾ أي: لم يؤمنوا.

﴿ فَمَا أُرسَلْنَاكُ عَلَيْهِم حَفَيْظًا ﴾ تحفظ عليهم أعمالهم؛ حتى تجازيهم بها ﴿ إِنْ عَلَيْكُ إِلَّا البَّلَاغِ ﴾ وليس عليك أن تكرههم وقد أمروا بقتالهم بعد.

﴿ وإنا إذا أذقنا الإنسان ﴾ يعني: المشرك ﴿ منا رحمة ﴾ وهذه رحمة الدنيا ﴾ وما فيها من الرخاء والعافية ﴿ فرح بها ﴾ كقوله: ﴿ وفرحوا بالحياة الدنيا ﴾ (١) لا يقرون بالآخرة ﴿ وإن تصبهم سيئة ﴾ من ذهاب مالٍ ، أو مرضٍ ﴿ بما قدمت ﴾ عملت ﴿ أيديهم فإن الإنسان كفور ﴾ يعني: المشرك ليس له صبرً على المصيبة ولا حسبة ؛ لأنه لا يرجو ثواب الآخرة .

﴿ لِلَّهِ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ يَخَلُقُ مَا يَشَاءُ يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ إِنَّكُ وَبَهَبُ لِمَن يَشَآءُ اللَّهُ وَلَنَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَشَآءُ عَقِيمًا اللّهُ إِلَّا وَجَمَّا أَوْ مِن وَرَآيِ جَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِي وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللّهُ إِلَّا وَحَمَّا أَوْ مِن وَرَآيِ جَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِي وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللّهُ إِلَّا وَحَمَّا أَوْ مِن وَرَآيِ جَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِي إِذْ نِهِ مَا يَشَآءُ إِنَّهُ عَلِي حَكِيمٌ إِنَّ وَكَنَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِن أَنْرِنا مَا كُنتَ تَذْرِي بِإِذْ نِهِ مَا يَشَآءُ إِنَّهُ عَلِي حَكِيمٌ أَنْ وَكَنَاكِ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَنْرِنا مَا كُنتَ تَذْرِي مِا اللّهُ عَلَيْهُ نُولًا نَهْدِى بِهِ مِن ظَنْهُ مِنْ عِبَادِنا فَإِنِكَ لَتَهْدِى إِلَى اللّهِ تَصِيرُ مِمَا فِي اللّهَ مِنْ عِبَادِنا فَإِلَى اللّهِ تَصِيرُ مِمَا فِي السَّمَونِ وَمَا فِي الْأَرْضِ أَلَا إِلَى اللّهِ تَصِيرُ اللّهُ مَا فِي السَّمَونِ وَمَا فِي الْأَرْضِ أَلَا إِلَى اللّهِ تَصِيرُ اللّهُ مَا فِي السَّمَونِ وَمَا فِي الْآرْضِ أَلَا إِلَى اللّهِ تَصِيرُ اللّهُ مَا فِي السَّمَونِ وَمَا فِي الْآرْضِ أَلَا إِلَى اللّهِ تَصِيرُ اللّهُ مَا فِي السَّمَونِ وَمَا فِي الْآرْضِ أَلَا إِلَى اللّهِ تَصِيرُ اللّهُ اللّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَونَ وَمَا فِي الْآرْضِ أَلَا إِلَى اللّهِ تَصِيرُ اللّهُ اللّهُ مَا فِي السَّمَونَ وَمَا فِي الْآرُضِ أَلَا إِلَى اللّهِ تَصِيرُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّه

﴿يهب لمن يشاء إناتًا ﴾ يعني: الجواري ﴿ويهب لمن يشاء الذكور أو

<sup>(</sup>١) الرعد: ٢٦.

يزوجهم﴾ يعني: يخلط بينهم.

قال محمد: المعنى: يجعل بعضهم ذكورًا وبعضهم إناثًا؛ تقول العرب: زوجت إبلي إذا قرنت بعضها إلى بعض، وزوَّجت الصغار بالكبار إذا قرنت كبيرًا بصغير (١) وهو الذي أراد مجاهد.

﴿ وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وَحْيًا أو من وراء حجاب ﴾ فكان موسى ممّن كلمه الله وراء حجاب ﴿ أو يرسل رسولًا ﴾ جبريل ﴿ فيوحي بإذنه ما يشاء ﴾ .

قال محمدٌ: قيل ﴿إلا وحيًا﴾ يعني: إلهامًا، وتقرأ ﴿أو يرسلُ﴾ بالرفع والنصب؛ فمن قرأها بالنصب فالمعنى: ما كان لبشر أن يكلمه الله إلا بأن يوحي أو أن يرسل، ومن قرأ بالرفع فالمعنى: أو هو يرسلُ<sup>(٢)</sup>.

﴿وَكَذَلَكُ أُوحِينَا إِلَيْكُ رُوحًا﴾ يعني: القرآن ﴿مَنْ أَمُرِنَّا﴾.

قال محمدٌ: معنى ﴿روحًا﴾ أي: ما يهتدي به الخَلْق؛ فيكون حياة [من الضلال]<sup>(٣)</sup>.

﴿ مَا كُنْتُ تَدْرِي ﴾ قبل أن نوحيه إليك ﴿ مَا الكتاب ولا الإيمان ولكن جعلناه ﴾ يعني: القرآن ﴿ نورًا ﴾ أي: ضياء من الظُّلْمة ﴿ وإنك لتهدي ﴾ لتدعو ﴿ إلى صراط ﴾ طريق ﴿ مستقيم صراط الله ﴾ طريق الله ﴿ ألا إلى الله تصير الأمور ﴾ يعني: أمور الخلائق.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) لسان العرب (زوج).

<sup>(</sup>٢) قرأ بالرفع نافع وابن عامر، وقرأ الباقون بالنصب. ينظر: البحر (٧/ ٥٢٧)، السبعة (٥٨٢)، النشر (٢/ ٣٦٨)، التيسير (١٩٥).

<sup>(</sup>٣) غير واضحة في حاشية الأصل، ولعلها كما أثبتها.

### تفسير سورة الزخرف وهي مكية كلها

#### بِنْسِمِ أَنَّهِ ٱلنَّخْنِ ٱلنَّجَيْدِ

﴿ حَمَّ إِنَّ وَالْكِتَبِ الْمُبِينِ إِنَّا جَمَلَنَهُ قُرُءَنَا عَرَبِيًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ وَإِنَّهُ فِي وَالْكِتَبِ الْمُبِينِ الْمُبِينِ إِنَّا جَمَلَنَهُ قُرُءَنَا عَرَبِيًا لَعَلَمُ الذِحْرَ صَفَحًا أَن وَإِنَّهُ فِي أَنْ الْكِتَبِ لَدَيْنَ لَعَلِيمُ عَكِيمُ الْفَصَا أَن وَالْمَا الْمُتَرِفِينَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الذِحْرَ صَفَحًا أَن كَتُمُ وَاللَّهُ فَوَمَا تُسْرِفِينَ اللَّهُ اللللْمُولَى الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولَى الللْمُعِلَى اللللْمُ اللللْمُولَى اللللْمُولَى الللْمُولَى اللللْمُولَى الللْمُولَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولَى الللْمُولَى الللْمُولِي الللْمُعِلَّاللَّهُ الللْمُعِلَى اللْمُعَلِي اللللْمُعِلَى اللْمُلْمِينِ اللللْمُعِلَى الللْمُعِلَى اللللْمُعِلَى اللللْمُ الللللْمُل

قوله: ﴿حم والكتاب المبين﴾ البين وهذا قسمٌ ﴿إِنَا جَعَلَنَاهُ يَعْنِي: القرآن ﴿فَي أَم ﴿وَرَأَنَا عُرِبِيًا لَعَلَكُم تَعْقَلُونَ ﴾ لكي تعقلوا ﴿وإِنه ﴾ يعني: القرآن ﴿في أم الكتاب لدينا ﴾ عندنا ﴿لعليّ ﴾ رفيعٌ ﴿حكيم ﴾ محكم، و﴿أم الكتاب ﴾: (ل٣١٣) اللوح المحفوظ، وتفسير أم الكتاب: جملة الكتاب وأصله.

قال محمدٌ: ومعنى ﴿جعلناه ﴾ بيّناه، كذلك قال غير يحيى.

﴿أَفْنَضُرِبُ عَنَكُمُ الذَّكُرِ ﴾ يعني: القرآن ﴿صَفْحًا ﴾ تفسير الكلبي يقول: أَنَذَرُ (١) الذِّكْرَ من أجلكم؟! ﴿أَنْ كَنتُم قُومًا مسرفين ﴾ مشركين أي: لا نَذَرُه.

قال محمدٌ: تقرأ ﴿أَن كنتم﴾ بالفتح وبالكسر، فمن فتح فالمعنى: لأن كنتم ومن كسر فعلى الاستقبال؛ المعنى: إن تكونوا مسرفين نضرب عنكم الذكر<sup>(٢)</sup>.

ويقال: ضربتُ عنه الذكر وأضربتُ بمعنى واحد إذا أمسكت (٢). وقوله:

<sup>(</sup>١) أي: أنترك. لسان العرب (وذر).

 <sup>(</sup>۲) قرأ نافع وحمزة والكسائي بالكسر، وقرأ الباقون بالفتح. ينظر: السبعة (٥٨٤)، البحر (٨/ ٢٦)، التشر (١/ ٣٦٨).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (ضرب، صفح).

﴿صفحًا﴾ أي: إعراضًا يقال: صفحت عن فلانٍ أي: أعرضت عنه، والأصل في ذلك أنك توليه صفحة عنقك(١).

﴿ وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِن نَبِي فِي الْأَوَّلِينَ ﴿ وَمَا يَأْلِيهِم مِن نَبِي إِلَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِهُ ونَ ﴿ فَأَهْلَكُنَا ۚ أَشَدٌ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ وَلَبِن سَأَلْنَهُم مِّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيرُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ نَهْتَدُونَ ﴿ الْعَلِيمُ ﴿ اللَّهِ عَلَى لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ نَهْتَدُونَ ﴿ الْعَلِيمُ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الْعَلَكُمْ الْمُتَدُونَ ﴾

﴿وكم أرسلنا من نبي في الأولين ﴾ أي: كثيرًا ﴿فأهلكنا أشدّ منهم بطشًا ﴾ يعني: أشدّ من مشركي العرب قوة ﴿ومضى مثل الأولين ﴾ يعني: وقائعه في الأمم السّالفة بتكذيبهم رسلهم ﴿ولئن سألتهم ﴾ يعني: المشركين ﴿من خلق السموات والأرض ليقولن خلقهن العزيز العليم ﴾ ثم قال: ﴿الذي جعل لكم الأرض مهادًا ﴾ أي: بساطًا وفراشًا ﴿وجعل لكم فيها سبلًا ﴾ طرقًا ﴿لعلكم تهتدون ﴾ لكي تهتدوا الطرق .

﴿ وَالَّذِى نَزُّلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً بِقَدَرٍ فَأَنشَرْنَا بِهِ. بَلْدَةً مَّيْنَاً كَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴿ وَاللَّذِى خَلَقَ الْأَزْوَجَ كُلُّهَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْفُلْكِ وَالْأَنْعَذِ مَا تَرْكَبُونَ ﴿ لِلسَّتَوُما عَلَى طُهُورِهِ. ثُمَّ تَذَكُرُوا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَنَ الَّذِى سَخَرَ لَذَا هَذَا وَمَا كُنَّ لَهُ مُقْرِنِينَ ﴿ وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ ﴿ وَاللَّهِ مِنْ اللَّهِ مُقْرِنِينَ ﴿ وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ ﴿ وَاللَّهِ مُنْ اللَّهُ مُقْرِنِينَ ﴿ وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ ﴿ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُقْرِنِينَ ﴿ وَإِنَّا إِلْ رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ ﴿ وَإِلَّهُ اللَّهُ مُقْرِنِينَ إِلَى وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ ﴿ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُقْرِنِينَ إِنْ وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ ﴿ وَلَا لَمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُقْرِنِينَ ﴿ وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ ﴿ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْعِينَ اللَّهُ مُنْ إِلَى اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ إِنِهُ إِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ إِلَى اللّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللّه

﴿والذي نزَّل من السماء ماء بقدر ﴾.

يحيى: عن عاصم بن حكيم، عن سليمان التيمي، عن الحسن بن مسلم،

<sup>(</sup>١) يقال: صَفَحَ عنه يَصْفَحُ صَفْحًا: أعرض. وصفحة العنق: جانبه. لسان العرب (صفح).

عن ابن عباس قال: «ما عام بأكثر مطرًا من عام - أو قال: ماء - ولكن الله يصرفه حيث يشاء»(١).

﴿فأنشرنا به ﴾ يعني: فأحيينا به ﴿بلدة ميتا ﴾ اليابسة التي ليس فيها نبات ﴿كذلك تخرجون ﴾ يعني: البعث يرسل الله مطرًا منيًا ؛ كمني الرجال فتنبت به جسمانهم ولحمانهم ؛ كما ينبت الأرض الثرى ﴿والذي خلق الأزواج كلها ﴾ تفسير الحسن: يعني: الشتاء والصيف، والليل والنهار، والسماء والأرض، وكل اثنين، فالواحد منهما زوج.

قال محمدٌ: وقيل: معنى الأزواج: الأصناف، تقول: عندي من كل زوج أي: من كل صنف.

﴿وجعل لكم﴾ أي: خلق لكم ﴿من الفلك والأنعام ما تركبون لتستووا على ظهوره﴾ ظهور ما سخر لكم؛ أي: تركبوه.

﴿ وما كنا له مقرنين ﴾ يعني: مطيقين، قال: تقول: أنا مقرن لك؛ أي مطيقً لك؛ وقيل: إن اشتقاق اللفظة من قولهم: أنا قِرْنُ لفلان إذا كنت مثله في الشدة، فإذا أردت السنّ قلت: قَرْنُه بفتح القاف (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٨/ ٢٧٠٦ رقم ١٥٢٤٧) والطبري في تفسيره (١٩/ ٢٢) وابن أبي الدنيا في المطر (٦٧ - ٦٨ رقم ٢٤، ١٠١ رقم ٥٧) والحاكم (٢/ ٤٠٣) والبيهقي (٣/ ٢٣) من طرق عن سليمان التيمي، عن الحسن بن مسلم، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس عليها.

وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه.

قلت: زادوا في الإسناد: «سعيد بن جبير» والحسن بن مسلم هو ابن يناق المكي يروي عن سعيد بن جبير ونحوه، ولم يذكر له المزي في التهذيب (٦/ ٣٢٥) رواية عن ابن عباس، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) ينظر لسان العرب (قرن).

قال قتادة: قد بين الله لكم ما تقولون إذا ركبتم في البر، وما تقولون إذا ركبتم في البحر؛ إذا وكبتم في البر قلتم: ﴿سبحان الذي سخر لنا هذا وما كنا له مقرنين وإنا إلى ربنا لمنقلبون﴾ وإذا ركبتم في البحر قلتم: ﴿بسم الله مجراها ومرساها...﴾(١) الآية.

يحيى: عن إبراهيم بن محمد، عن أيوب بن موسى، عن سعيد المقبري، عن أبي هريرة «أن رسول الله ﷺ كان يقول: إذا ركب راحلته: بسم الله اللهم ازو لنا<sup>(٢)</sup> الأرض وهَوِّن علينا السَّفَر، اللَّهم أنت الصاحبُ في السفر والخليفة في الأهل، اللَّهم إنا نعوذُ بك من وَعْثَاء السفر<sup>(٣)</sup> وكآبة المنقلب وسوء المنظر في الأهل والمال» (٤).

<sup>(</sup>۱) هود: ۲۱

<sup>(</sup>٢) أي: اقبض واجمع. لسان العرب (زوى).

 <sup>(</sup>٣) أي: شدته ومشقته، وأصله من الوغث، وهو الرمل، والمشي فيه يشتد على صاحبه ويشق،
 يقال: رملٌ أؤعث، ورملة وعثاء. النهاية (٥/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام أحمد (٢/ ٤٣٣) وأبو داود (٣/ ٢٥٥ رقم ٢٥٩١) والنسائي في الكبرى (٦/ ١٥٨ رقم ١٠٨٨) والبيهقي في الدعوات الكبير (٢/ ١٠٨ رقم ١٠٣٨) والبيهقي في الدعوات الكبير (٢/ ١٥٨ رقم ١٠٨٨ رقم ٣٩٩) وابن عبد البر في التمهيد (٢٤/ ٣٥٦ – ٣٥٧) من طريق محمد بن عجلان عن سعيد المقبري عن أبي هريرة صفحه بنحوه، ليس فيه «بسم الله».

ورواه الإمام أحمد (٢/ ٤٠١) والترمذي (٥/ ٤٦٣ رقم ٣٤٣٨) والنسائي (٨/ ٢٧٣ – ٢٧٤ رقم ٢٥٥) والطبراني في الدعاء (٢٥٦ رقم ٢٠٥) وابن السني في عمل اليوم والليلة (٢٣٥ رقم ٤٩٨) وابن السني في عمل طريق أبي زرعة عن أبي درعة عن أبي هريرة تطبيعة .

وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب.

وذكره الإمام مالك في الموطأ (٢/ ٧٤٤ رقم ٣٤) بلاغًا عن النبي ﷺ مثل حديث الكتاب. قال ابن عبد البر في التمهيد (٢٤/ ٣٥٢): وهذا يستند من وجوهٍ صحاح من حديث عبد الله ابن سرجس، ومن حديث أبي هريرة، وحديث ابن عمر، وغيرهم. اهـ.

قلت: رواه مسلم (٩٧٨/٢ رقم ١٣٤٢) عن ابن عمر عظم بنحوه.

ورواه مسلم (٢/ ٩٧٩ رقم ١٣٤٣) عن عبد الله بن سرجس تعلي بنحوه.

﴿ وَجَعَلُوا لَمُ مِنْ عِبَادِهِ جُزَّةًا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَفُورٌ مُبِينُ ﴿ آَمِ اَتَّخَذَ مِمَّا يَخَلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَنكُم بِالْبَرْمَانِ مَشَلًا ظُلَّ وَجَهُمُ بَنَاتٍ وَأَصْفَنكُم بِالْبَرْمَانِ مَشَلًا ظُلَّ وَجَهُمُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمُ ﴿ وَمَن يُنشَقُوا فِى ٱلْجِلْيَةِ وَهُو فِي ٱلْجِصَامِ عَيْرُ مُبِينٍ ﴿ مُسْوَدًا وَهُو فِي ٱلْجِصَامِ عَيْرُ مُبِينٍ ﴿ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمُ مَا لَكُمْ مُبِينٍ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ عِلْمَ إِنْ هُمْ إِلَا اللَّهُ مِنْ عِلْمَ إِنْ هُمْ إِلَا اللَّهُ مِن عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَا اللَّهُ مُن عَلَيْهِ إِنْ هُمْ إِلَا اللّهُ مِن عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَا اللّهُ مُن عَلَمٍ إِنْ هُمْ إِلّا اللّهُ مُن عَلْمٍ إِنْ هُمْ إِلّا اللّهُ مُن عَلَمٍ إِنْ هُمْ إِلّا اللّهُ مُن عَلْمٍ إِنْ هُمْ إِلّا اللّهُ مُن عَلْمُ إِلّهُ اللّهُ مِن عِلْمِ إِلَا اللّهُ مُن اللّهُ مِن عِلْمُ إِلَا اللّهُ إِلّهُ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿وجعلوا له﴾ يعني: المشركين ﴿من عباده جزءًا﴾ قال مجاهد: يعني: الملائكة حيث جعلوهم بنات الله ﴿إن الإنسان لكفورٌ مبين﴾ يعني: الكافر ﴿أم اتخذ مما يخلق بناتٍ ﴾ على الاستفهام ﴿وأصفاكم بالبنين ﴾ أي: لم يفعل ﴿وإذا بُشُر أحدهم بما ضرب للرحمن مثلا ﴾ أي: بالأنثى لما كانوا يقولون أن الملائكة بنات الله؛ فألحقوا البنات به، فيقتلون بناتهم ﴿ظل وجهه مسودًا ﴾ أي: مغيرًا ﴿وهو كظيم ﴾ يعني: كُظِم على الغيظ والحزن، أي: رضوا لله ما كرهوا لأنفسهم.

قال محمد: الكظم أصله في اللغة: الحَبْسُ(١)

﴿ أُو من ينشَأ في الحلية ﴾ وهذا تبعٌ للكلام الأول ﴿ أُم اتخذ مما يخلق بنات ﴾ يقول: أنتخذ من ينشأ في الحُلى - يعني: النساء - بنات؟! ﴿ وهو في الخصام ﴾ الخصومة.

﴿غير مبين﴾ أي: لا تبين عن نفسها من ضعفها (٣١٤٥) ﴿وأصفاكم

<sup>(</sup>١) لسان العرب (كظم).

بالبنين﴾ أي: لم يفعل ﴿وجعلوا الملائكة﴾ قال السدي: يعني: وصفوا.

قال محمد: الجعل ها هنا في معنى القول، والحكم تقول: جعلت فلانًا أعلم الناس؛ أي: قد وصفته بذلك وحكمت به (١).

(الذين هم عند (٢) الرحمن إناثًا )، كقوله: ﴿ومن عنده لا يستكبرون عن عبادته ﴾ (٣) وقرأ ابن عباس: ﴿الذين هم عباد الرحمن ﴾ كقوله سبحانه: ﴿بل عبادٌ مكرمون ﴾ (٤) ﴿أشهدوا خلقهم ﴾ أي: أنهم لم يشهدوا خلقهم ﴿ستكتب شهادتهم ويسألون ﴾ عنها يوم القيامة ﴿وقالوا لو شاء الرحمن ما عبدناهم أي: لو كره الله هذا الدين الذي نحن عليه لحوّلنا عنه إلى غيره، ولكنّ الله لم يكرهه. قال الله: ﴿ما لهم به من علم ﴾ بأني أمرت أن يعبدوا غيري، إنما قالوا ذلك على الشك والظن.

﴿ أَمْ ءَالْيَنَاهُمْ كِتَنَبًا مِن فَبَلِهِ عَهُم بِهِ مُسْتَمْسِكُونَ ﴿ بَلَ فَالُواْ إِنَا وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰ أُمْتَةً وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاكُرُهِم مُنْهَ تَدُونَ ﴿ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ فِى قَرْيَةٍ مِن نَذِيرٍ إِلَّا عَلَىٰ أَمْتُهُ وَإِنَّا عَلَىٰ أَمْتُهُ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاكْرِهِم مُقْتَدُونَ ﴿ إِلَّا عَلَىٰ أَمْتُهُ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاكْرِهِم مُقْتَدُونَ ﴿ إِلَا عَلَىٰ مَارَفُوهُمَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰ أَمْتَةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاكْرِهِم مُقْتَدُونَ ﴿ إِلَىٰ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ مُنْ أَنْهُ وَإِنَّا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ فَا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَالَعَالَالَ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَمْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْكُونَ عَلَىٰ عَلَيْكُوا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَمُ عَلَى عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَمْ عَلَى عَلَمْ عَلَى عَلَعَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَمْ عَلَمُ عَلَى عَلَى عَلَمُونَ عَلَى عَ

﴿أُم آتيناهم كتابًا من قبله ﴾ من قبل القرآن فيه ما يدّعون من قولهم أن الملائكة بنات الله [وقولهم] (٥): لو كره الله ما نحن عليه لحوّلنا عنه إلى غيره

<sup>(</sup>١) ينظر: لسان العرب، المعجم الوسيط (جعل).

<sup>(</sup>٢) قرأ المدنيان وابن كثير وابن عامر ويعقوب ﴿عند﴾ بنون ساكنة وفتح الدال من غير ألف على أنه ظرف، وقرأ الباقون ﴿عباد﴾ بالباء وألف بعدها ورفع الدال، جمع عبد. النشر (٢/ ٣٦٨) وإنجاف الفضلاء (٤٩٤).

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: ١٩.

<sup>(</sup>٤) الأنباء: ٢٦ .

<sup>(</sup>٥) في الأصل: وقوله.

﴿فهم﴾ بذلك الكتاب ﴿مستمسكون﴾ يحاجوننا به أي: لم نؤتهم كتابًا فيه ما يقولون ﴿بل قالوا إنا وجدنا آباءنا على أمة﴾ ملة، وهي ملّة الشرك ﴿وإنا على آثارهم مهتدون﴾ أي: أنهم كانوا على هدى ونحن نتبعهم على ذلك الهدى، قال الله: ﴿وكذلك ما أرسلنا من قبلك في قرية من نذير﴾ نبي ينذرهم العذاب ﴿إلا قال مترفوها﴾ وهم أهل السمعة (١) والقادة في الشرك ﴿وإنا على آثارهم مقتدون﴾ أي: أنهم كانوا مهتدين فنحن نقتدي بهداهم.

قال الله للنبي عَلَيْمَا : ﴿قل(٢) أو لو جئتكم بأهدى مما وجدتم عليه آباءكم ثم رجع إلى قصة الأمم، فأخبر بما قالوا لأنبيائهم ﴿قالوا ﴾ لهم: ﴿إِنَا بِمَا أَرْسَلْتُم بِهِ كَافُرُونَ ﴾.

قال محمدٌ: قوله: ﴿قل أو لو جئتكم بأهدى مما وجدتم عليه آباءكم﴾ المعنى: أتتبعون ما وجدتم عليه آباءكم وإن جئتكم بأهدى منه؟!

﴿فانتقمنا منهم ﴾ يعني: الذين كذبوا رسلهم ﴿فانظر كيف كان عاقبة

<sup>(</sup>١) أي: أهل الشهرة والصّيت.

<sup>(</sup>٢) قرأ ابن عامر وحفص ﴿قال﴾ على الخبر، وقرأ الباقون ﴿قل﴾ على الأمر. النشر (٢/ ٣٦٩) وإتحاف الفضلاء (٩٥).

المكذبين ﴾ أي: كان عاقبتهم أن دمَّر اللَّه عليهم ثم صيرهم إلى النار ﴿وإذ قال إبراهيم لأبيه وقومه إنني براء مما تعبدون إلا الذي فطرني ﴾ لكن أعبد الذي فطرني: خلقني ﴿فإنه سيهدين ﴾ أي: يثيبني على الإيمان.

قال محمدٌ: قوله ﴿براءُ﴾ بمعنى بريءٌ، والعرب تقول للواحد منها: أنا البراءُ منك، وكذلك الاثنان والجماعة، والذكر والأنثى يقولون: نحن البراء منك، والْخَلاء منك، لا يقولون: نحن البراآن منك ولا نحن البراءون منك، المعنى: أنا ذو البراء منك، ونحن ذوو البراء منك، كما تقول: رجل عَذلٌ، وامرأةٌ عذلٌ، وقوم عَذلٌ؛ المعنى: ذو عدل، و[ذات](١) عدل هذا أفصح اللغات.

﴿وجعلها كلمة ﴾ يعني: لا إله إلا الله ﴿باقية في عقبه ﴾ تفسير مجاهد: في ولده ﴿لعلهم يرجعون ﴾ لكي يرجعوا إلى الإيمان ﴿بل متعت هؤلاء وآباءهم ﴾ يعني: قريشًا لم أعذبهم ﴿حتى جاءهم الحق ورسول مبين ﴾ محمد عَلَيْتُلاً.

﴿وقالوا لولا﴾ هلا ﴿نُزُل هذا القرآن على رجلٍ من القريتين عظيم﴾ القريتين: مكة والطائف أي لو كان هذا القرآن حقًا لكان هذان الرجلان أحق

<sup>(</sup>١) في الأصل: ذوات. والصواب ما أثبتنا؛ لأنه يعود على قوله: (وامرأة عدل)؛ حيث يقال: هو ذو عدل وهي ذات عدل، وهم ذوو عدل، وهن ذوات عدل.

به منك يا محمد؛ يعنون: الوليد بن المغيرة المخزومي وأبا مسعود الثقفي؛ في تفسير قتادة.

قال محمد: ﴿على رجل من القريتين﴾ المعنى: على رجل من رَجُلَيِ القريتين عظيم.

قال الله: ﴿أهم يقسمون رحمة ربك﴾ يعني: النبوة؛ أي: ليس ذلك في أيديهم فيضعون النبوة حيث شاءوا ﴿ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات﴾ في الرزق ﴿ليتخذ بعضهم بعضًا سُخريًا﴾ أي: يملك بعضهم من باب السُّخرة (١) ﴿ورحمة ربك﴾ النبوة ﴿خير مما يجمعون﴾ خير مما يجمع المشركون من الدنيا.

قال محمدٌ: المعنى: فكما فضلنا بعضهم على بعضٍ في الرزق وفي المنزلة كذلك (ل٣١٥) اصطفينا للرسالة من نشاء.

﴿ولولا أن يكون الناس أمة واحدة﴾ تفسير الحسن: لولا أن تجتمعوا على الكفر.

﴿لجعلنا لمن يكفر بالرحمن لبيوتهم سقفًا من فضة ومعارج عليها﴾ أي: درج ﴿عليها يظهرون﴾ أي: يرقون إلى ظهور بيوتهم .

﴿ وَلِبُهُوتِهِمْ أَنُوَا وَسُرُرًا عَلَيْهَا يَنْكُونَ ﴿ وَرُخُرُفاً وَإِن كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَنعُ الْحَيَوَةِ
الدُّنَيَا ۚ وَالْآخِرَةُ عِندَ رَبِكَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّحْنِ نُقَيِضَ لَمُ شَيطَانَا
فَهُو لَمُ قَرِينٌ ﴿ وَ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُونَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَيَعْسَبُونَ أَنَهُم مُهْ تَدُونَ ﴿ حَقِّ إِذَا
جَاءَنَا قَالَ يَنلَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ الْمَشْرِقَيْنِ فَإِنْسَ الْقَرِينُ ﴿ وَلَى يَنفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذ

<sup>(</sup>١) وينظر في ذلك قول ابن أبي زمنين عند تفسير سورة المؤمنون الآية (١١٠).

# ظَلَمْتُهُ أَنَّكُو فِي ٱلْمَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ولبيوتهم﴾ أي: لجعلنا لبيوتهم ﴿أبوابًا﴾ من فضة ﴿وسررًا﴾ (١) من فضة ﴿وعليها يتكثون وزخرفًا﴾ والزخرف: الذهب ﴿وإن كل ذلك لما متاع الحياة الدنيا﴾ يُسْتَمتع به ثم يذهب ﴿والآخرة﴾ يعني: الجنة ﴿عند ربك للمتقين﴾.

قال محمد: واحدُ المعارج: مَعْرَجٌ (٢)، ويقال: ظهرت على البيت إذا علوت سطحه (٣).

﴿ ومن يعش عن ذكر ﴾ أي: ومن يعم عن ذكر ﴿ الرحمن ﴾ أي: المشرك. قال محمد: قراءة يحيى ﴿ يعش ﴾ بفتح الشين، ومن قرأ ﴿ يعش ﴾ بضم الشين (٤) فالمعنى: ومن يعرض عن ذكر الرحمن، هذا قول الزّجاج، قال ابن

الشين كالمعنى: ومن يعرض عن ذكر الرحمن، هذا قول الزجاج، قال ابن قُتَيْبة المعني: يظلم بصره كقوله: ﴿الذين كانت أعينهم في غطاء عن ذكري﴾ (٥) قال: والعرب تقول: عشوت إلى النار؛ إذا استدللت إليها ببصر ضعيف (٦)، وأنشد للحُطينة (٧):

<sup>(</sup>١) في الأصل (وسرر).

<sup>(</sup>٢) قالَ الأخفش: إن شنت جعلت الواحد مِعْرج ومَعْرج بكسر المميم وفتحها. وواحد المعارج أيضًا: معراج. لسان العرب، مختار الصحاح (عرج).

<sup>(</sup>٣) ينظر لسان العرب (ظهر).

<sup>(</sup>٤) قراءة الضم هي قراءة العامة، وقرأ بالفتح يحيى بن سلام، وعكرمة وابن عباس، ينظر البحر (٨/ ١٦)، الجامع للقرطبي (١٦/ ٨٩).

<sup>(</sup>٥) الكهف: ١٠١ .

<sup>(</sup>٦) ينظر لسان العرب، مختار الصحاح (عشو).

<sup>(</sup>٧) هو جرول بن أوس بن مالك العبسي شاعر مخضرم، أدرك الجاهلية والإسلام، لم يكد يسلم من هجائه أحد، حتى هجا أباه وأمه ونفسه. توفي نحو (٤٥ هـ). تنظر ترجمته ومصادرها في الأعلام (١١٨/٢).

متى تأته تغشو إلى ضوء ناره تَجِد خير نارِ عندها خيْرُ مُوقِد (١)

قوله: ﴿وإنهم ليصدونهم عن السبيل﴾ سبيل الهدى ﴿حتى إذا جاءنا﴾ يعني: هو وقرينه: شيطانه ﴿قال يا ليت بيني وبينك بعد المشرقين فبئس القرين﴾.

يحيى: عن أبي الأشهب، عن أبي مسعود الجُرَيْري (٢) قال: «إن الكافر إذا خرج من قبره، وجد عند رأسه شيطانه، فيأخذ بيده فيقول: أنا قرينك حتى أدخل أنا وأنت جهنم.

قال محمد : عند ذلك يقول: يا ليت بيني وبينك بعد المشرقين فبئس القرين!

قال محمدٌ: قيل: معنى المشرقين ها هنا المشرق والمغرب؛ كما قالوا: سُنَّة العمرين؛ يراد أبو بكر وعمر<sup>(٣)</sup>، ومثل هذا من الشعر: لنا قمراها والنجوم الطوالع<sup>(٤)</sup>

<sup>(</sup>۱) البيت من بحر الطويل. ينظر ديوان الحُطيئة (٥١)، مجالس ثعلب (٤٦٧) المقتضب (٢/ ٢٦٣)، ابن الشجري (٢/ ٢٧٨)، وشواهد العيني (٤/ ٤٣٩). ونسب هذا البيت في نهاية الأرب (٣/ ٢١٨) للشماخ، غير أن محقق ديوان الشماخ ردَّ هذه النسبة، ينظر الديوان (٤٣٦).

<sup>(</sup>٢) بعدها في الأصل: «عن» ثم كلمة غير واضحة، والأثر رواه عبد الرزاق في تفسيره (٢/ ١٩٦) والطبري في تفسيره (٢/ ٧٤) من طريق معمر عن سعيد الجريري - وهو أبو مسعود - قال: «بلغنا أن الكافر . . . » فذكره.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٦/ ٢٠) لابن المنذر في تفسيره أيضًا.

<sup>(</sup>٣) وهو ما يعرف بالتغليب، تقول: القمران وتريد الشمس والقمر، وتقول: الأبوان، وتريد الأب والأم، وتقول: العمران، وتريد أبا بكر الصديق وعمر بن الخطاب. ينظر لسان العرب، المعجم الوسيط (غلب).

<sup>(</sup>٤) هذا عجز بيت للفرزدق، وصدره: أخذنا بآفاق السماء عليكم. وهو من بحر الطويل ينظر: ديوانه (٤١٩)، المقتضب (٢٢٦/٤)، مجال العلماء (٣١)، ابن الشجري (١٤/١)، (٢/ ١٦٠).

يريد: الشمس والقمر.

قوله: ﴿ولن ينفعكم اليوم إذ ظلمتم﴾ إذ أشركتم ﴿أنكم في العذاب مشتركون﴾ يقرن هو وشيطانه في سلسلة واحدة، يتبرأ كل واحدٍ منهما من صاحبه، ويلعن كل واحدٍ منهما صاحبه.

قال محمد: ذكر محمد بن يزيد المبَرِّد أن معنى هذه الآية: أنهم مُنِعُوا روحَ التَّاسِّي؛ لأن التَّاسِّي يُسَهِّل المصيبة، فأعلموا أنه لا ينفعهم الاشتراك في العذاب. وأنشد للخنساء:

ولولا كثرةُ الباكين حولي على إخوانهم لقتلتُ نَفْسي فما يبكون مثلَ أخي ولكن أُعزِّي النفس عنه بالتأسي(١)

﴿ أَفَانَتَ تَسْمِعُ الصَّمَّ أَوْ تَهْدِى الْمُعْنَى وَمَن كَانَ فِي ضَلَالٍ ثَمِينٍ ﴿ فَإِمَّا مَذْهَبَنَ اللهِ عَلَيْهِم ثُمُقْتَدِرُونَ ﴿ وَعَدْنَهُمْ فَإِنَّا مِنْهُم ثَمَنْفِعُونَ ﴾ أَوْ نُرِينَكَ الَّذِى وَعَدْنَهُمْ فَإِنَّا عَلَيْهِم ثُمُقْتَدِرُونَ ﴿ وَمَدْنَهُمْ فَإِنَّا مِنْهُم لَيْكُو لَكَ وَلِقَوْمِكُ وَسَوْفَ فَاسْتَمْمِيكَ بِاللّذِى أَوْمَى إِلَيْكُ إِنَّكُ عَلَى صِرَالِم مُسْتَقِيمٍ ﴾ وَإِنّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكُ وَسَوْفَ مُسْتَقِيمٍ ﴾ وَاللّذِى وَمَكُونَ أَلَى مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَرْسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحْمَنِ وَاللّهَ لَمُ يُعْبَدُونَ وَمَلَا لِي وَمَعْلَى مِن وَسُلِنَا أَجَعَلَى مِن وَسُولُ وَمِ اللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ الللللللللللللللللل

قوله: ﴿أَفَأَنت تسمع الصُم﴾ يعني: النبي، تسمع الصم عن الهدى ﴿أُو تهدي العُمّي﴾ عن العمى، يقوله على الاستفهام، أي: أنك لا تسمعهم ولا تهديهم يعني: من لا يؤمن.

<sup>(</sup>١) ينظر ديوان الخنساء (٨٧)، القرطبي (١٦/٩١).

﴿ فَإِمَا نَذَهِبَنَ بِكَ . . ﴾ أي: نتوفينك إلى قوله: ﴿ مقتدرون ﴾ أنزل الله آيات في المشركين هذه وأشباهها مما وعدهم به من العذاب؛ فكان بعض ذلك يوم بدر، وبعضه يكون مع قيام الساعة بالنفخة الأولى؛ بها يكون هلاك كفار آخر هذه الأمة.

﴿ فاستمسك بالذي أوحي إليك﴾ القرآن ﴿ إنك على صراطٍ مستقيم ﴾ وهو الإسلام.

﴿ وَإِنَّهُ لَذَكُرُ لَكُ وَلَقُومُكُ ﴾ يعني: قريشًا، أي شرفٌ لك ولقومك ﴿ وسوف تُسألون ﴾ يوم القيامة، قال بعضهم: عن أداء شكره.

﴿واسأل من أرسلنا من قبلك من رسُلنا﴾ تفسير بعضهم: كان هذا ليلة أسري به.

﴿ولقد أرسلنا موسى بآياتنا إلى فرعون وملاه، يعني: قومه.

﴿إِذَا هُمْ مِنْهَا يَضْحَكُونَ﴾ استهزاءً وتكذيبًا .

﴿ وما نريهم من آية إلا هي أكبر من أختها ﴾ تفسير الحسن: كانت اليدُ أكبر من العصا ﴿ وأخذناهم بالعذاب لعلهم ﴾ لعل مَنْ بعدهم ممّن كان على دينهم من الكفار ﴿ يرجعون ﴾ إلى الإيمان ﴿ وقالوا يا أيها الساحر ادع لنا ربك ﴾ سَلْ لنا ربك ﴿ بما عهد عندك ﴾ فيمن آمن ممن كشف العذاب عنهم لعلهم يؤمنون ﴿ وقلما كشفنا عنهم العذاب إذا هم ينكثون ﴾ (ل٣١٦) أي: ينقضون عهدهم.

﴿ونادى فرعون في قومه حين جاءه موسى يدعوه إلى الله ﴿قال يا قوم السلس لي ملك مصر وهذه الأنهار تجري من تحتي أي: في ملكي ﴿أفلا تبصرون ثم استأنف الكلام فقال: ﴿أَمْ أَنَا خَيرٌ ﴾ أي: بل أنا خيرٌ ﴿من هذا الذي هو مهين ضعيف ﴿ولا يكاد يبين عني: العقدة التي كانت في لسانه من الجمرة التي ألقاها في فيه وهو صغير حين تناول لحية فرعون، وقد ذكرنا ذلك قبل هذا (١) ﴿فلولا فهلًا، يقوله فرعون ﴿ألقي عليه على موسى ﴿أساورةٌ (٢) من ذهب تفسير الحسن: مالٌ من الذهب.

قال محمدٌ: قيل: أَسَاورة جمعُ: أَسُورَة (٣).

﴿أُو جاء معه الملائكة مقترنين ﴾ يمشون جميعًا عيانًا يصدقونه بمقالته بأنه رسول الله.

﴿ وَلَمَا آسِفُونَا ﴾ أغضبونا ﴿ وَجَعَلْنَاهُم سَلْفًا وَمِثْلًا ﴾ قال مجاهد: يقول: جعلنا كفارهم سَلفًا لكفار أمة محمد ﴿ وَمِثْلًا للآخِرِين ﴾ أي: عبرة لمن بعدهم.

<sup>(</sup>١) في تفسير سورة طه عند قوله ﴿واحلل عقدة من لساني﴾ الآية: ٢٧

 <sup>(</sup>۲) قرأ حفص ﴿أَسُورَةٌ﴾ بإسكان السين من غير ألف، وقرأ باقي السبعة ﴿أَسَاوِرَة﴾ بفتح السين
 وبعدها ألف. ينظر السبعة (٥٨٧)، النشر (٢/ ٣٦٩)، القرطبي (١٠٠/١٦).

 <sup>(</sup>٣) المفرد: سِوَار، وجمعه: أَسْوِرة، وجمع الجمع: أَسَاوِرة. وقيل: (أساورة) جمع (أساور).
 وقال أبو عمرو: واحدها إسْوَار. ينظر لسان العرب، مختار الصحاح (سور).

قال محمد: ومعنى ﴿سَلْفًا﴾ أي: قدمًا تقدَّموا؛ في قراءة من قرأها بفتح السين واللام(١).

﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَهُ مَنْكُمْ إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ ﴿ وَقَالُواْ ءَالِهَتُنَا خَيْرُ أَرّ هُوَّ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلَ هُمْ قَوْمُ خَصِمُونَ ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَتِهِ وَبَحَعَلْنَهُ هُوً مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلَ هُمْ قَوْمُ خَصِمُونَ ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَتِهِ وَبَحَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَ إِسْرَبُوبِلَ ﴿ وَهُ نَشَاءٌ لَجَعَلْنَا مِنكُم مَلَيْكِذَ فِي ٱلْأَرْضِ يَعْلَقُونَ ﴿ فَيَهُ مَثَلًا لِبَنِيَ إِسْرَبُوبِلَ ﴿ وَهُ نَشَاءٌ لَجَعَلْنَا مِنكُم مَلَكِهِكَةً فِي ٱلْأَرْضِ يَعْلَقُونَ ﴿ وَهُ هُولِما ضُرب ابن مريم مثلًا إذا قومك منه يَصِدُّونَ ﴾ أي : يضحكون؛ في قراءة من قرأها بكشر الصاد، ومن قرأها برفعها ﴿ يصُدُونَ ﴾ فهو من الصدود؛ أي : يفرون (٢).

تفسير الكلبي : «لما نزلت: ﴿إنكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم أنتم لها واردون﴾ (٣) قام رسول الله مقابل باب الكعبة، ثم اقترأ هذه الآية، فوجَد منها أهل مكة وجدًا شديدًا؛ فدخل عليهم ابن الزّبَعْرَى الشاعر وقريش يخوضون في ذكر هذه الآية، فقال: أمحمد تكلم بهذه ؟! قالوا: نعم، قال: واللّه إن اعترف لي بهذا لأخصُمنَه، فلقيه فقال: يا محمد، أرأيت الآية التي قرأت آنفًا، أفينا وفي آلهتنا نزلت خاصّة أم في الأمم وآلهتهم؟ قال: لا؛ بل فيكم وفي آلهتكم وفي الأمم وآلهتهم. فقال: خصمتُك وربّ الكعبة! أليس فيكم وفي قالي عيسى ومريم والملائكة خيرًا، وقد علمت أن النصارى تعبد عيسى

<sup>(</sup>۱) وهي قراءة السبعة إلا حمزة والكسائي، فقد قرآ ﴿سُلُفًا﴾. ينظر: البحر (۸/ ٢٣ – ٢٤)، السبعة (٥٨٧)، التيسير (١٩٧)، النشر (٢/ ٣٦٩)، القرطبي (١٠٢/١٠).

<sup>(</sup>۲) قرأ بضم الصاد نافع وابن عامر والكسائي، وقرأ الباقون بكسرها. ينظر: السبعة (٥٨٧)، البحر (٨/ ٢٥)، التيسير (١٩٧)، النشر (٢/ ٣٦٩)، القرطبي (٢٠٣/١٦).

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: ٩٨.

وأمّه، وأن طائفة من الناس يعبدون الملائكة، أفليس هؤلاء مع آلهتنا في النار؟! فسكت رسول اللّه وضحكت قريش وضجُّوا، وقالوا: ﴿ءَأَلهتنا خيرٌ أم هو﴾ يعنون عيسى. قال اللّه للنبي عَلَيْتُلا ﴿ما ضربوه لك إلا جدلًا﴾ وأنزل في عيسى وأمه والملائكة ﴿إن الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون﴾»(١).

وقد مضى تفسير هذا<sup>(٢)</sup>.

قال محمدٌ: قوله ﴿إلا جدلًا﴾ أي: طلبًا للمجادلة، يقال: جَدِلَ الرجل جَدلًا فهو صاحب جَدَلِ (٣).

﴿إِن هُو إِلاَ عَبدُ أَنعَمنا عَلَيه ﴾ بالنبوة؛ يعني: عيسى ﴿وجعلناه مثلاً ﴾ يعني: عبرة ﴿لبني إسرائيل ﴾ تفسير مجاهد: جعله الله عبرة لهم بما كان يصنع من تلك الآيات، مما يبرئ الأكمه والأبرص ومما علمه الله.

﴿ ولو نشاء لجعلنا منكم ملائكة في الأرض يخلفون ﴾ أي: يعمرون الأرض بدلًا منكم .

﴿ وَإِنَّهُمْ لَمِنْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُكَ بِهَا وَأَتَّبِعُونَ هَلَاَ صِرَطَ مُسْتَفِيمٌ ﴿ وَلَا يَصُدَ نَكُمُ الشَّيْطُانُ إِنَّهُ لَكُوْ عَدُوَّ مُبِينٌ ﴿ وَلَمَا جَاءَ عِيسَىٰ بِالْبَيِنَتِ قَالَ قَدْ جِفْتُكُمُ الشَّيْطُانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوَّ مُبِينٌ ﴿ وَلَمَّا جَاءَ عِيسَىٰ بِالْبَيِنَتِ قَالَ قَدْ جِفْتُكُمُ اللَّهَ يَعْفُونُ إِنَّ اللَّهَ هُو رَتِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ هُو رَتِي

<sup>(</sup>۱) وقد رُوي هذا الحديث من طرق عن ابن عباس، انظر تخريج الكشاف (۲/ ٣٦٩ – ٣٧١ رقم (۸) والدر المنثور (٤/ ٣٧١ – ٣٧٢).

<sup>(</sup>٢) في تفسير سورة الأنبياء، الآيات: ١٠١ - ١٠٣ .

<sup>(</sup>٣) يقال: جَدِل الرجل يَجْدَل جَدَلا: اشتدت خصومته، فهو جَدِلٌ ومِجْدَل، ومِجْدَال، لسان العرب (جدل).

وَرَبُّكُو فَأَعُبُدُوهُ هَنَذَا صِرَطُ مُسْتَفِيدٌ ﴿ فَاخْتَلَفَ الْأَخْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ عَذَابِ يَوْمٍ الِيمٍ ﴿ هَلْ يَظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تَأْنِيَهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ ﴾

﴿وَإِنَّهُ لَعْلَمُ لَلْسَاعَةِ﴾ رجع إلى ذكر عيسى، قال قتادة: يعني: نزول عيسى ﴿ فَلَا تَمْتُرِنَ بِهَا ﴾ لا تشكن فيها.

قال محمد: قوله: ﴿لعِلمٌ للساعة﴾ في قراءة من قرأ بكسر العين (١)، المعنى: نزوله؛ يُعْلَم به قرب الساعة.

قوله: ﴿واتبعون هذا صراط مستقيم ﴾ وهو الإسلام ﴿ولما جاء عيسى بالبينات قال قد جئتكم بالحكمة ولأبين لكم بعض الذي تختلفون فيه ﴾ يعني: من تبديلهم التوراة، وكان من البينات إحياؤه الموتى بإذن الله وإبراؤه الأكمه والأبرص، وما كان يخبرهم به مما كانوا يأكلون ويدّخرون في بيوتهم، ومن البينات التي جاء بها أيضًا: الإنجيل؛ فيه ما أمروا به ونهوا عنه، قال: ﴿فاتقوا الله وأطيعون ﴾ يقوله عيسى لهم ﴿إن الله هو ربي وربكم فاعبدوه هذا صراط مستقيم ﴾ يعني: الإسلام ﴿فاختلف الأحزاب من بينهم ﴾ يعني: النصارى.

قال قتادة: «ذُكر لنا أنه لما رُفع عيسى انتخبت بنو إسرائيل أربعة من فقهائهم فقالوا للأول: ما تقول في عيسى؟ قال: هو الله هبط إلى الأرض، فخلق ما خلق، وأحيا ما أحيا، ثم صعد إلى السماء. فتابعه على ذلك أناس (ل٣١٧) فكانت اليعقوبية من النصارى، فقال الثلاثة الآخرون: نشهد أنك كاذبً! فقالوا للثاني: ما تقول في عيسى؟ فقال: هو ابن الله فتابعه على ذلك

<sup>(</sup>١) وهي قراءة العامة. ينظر: البحر (٢٦/٨)، جامع القرطبي (١٠٥/١٦).

أناسٌ، فكانت النسطورية من النصارى، فقال الاثنان الآخران: نشهد إنك كاذبٌ! فقالوا للثالث: ما تقول في عيسى؟ فقال: هو إله وأمه إله والله إله. فتابعه على ذلك أناسٌ من الناس، فكانت الإسرائيلية من النصارى، فقال الرابع: أشهد أنك كاذبٌ! ولكنه عبد الله ورسوله وكلمة الله وروحه. فاختصم القوم، فقال المسلمُ: أنشدكم الله، هل تعلمون أن عيسى كان يَطِعم الطعام، وأن الله لا يَطعم الطعام؟! قالوا: اللهم نعم. فخصمهم المسلم؛ عيسى كان ينام، وأن الله لا ينام؟! قالوا: اللهم نعم. فخصمهم المسلم؛ فاقتتل القوم، فذكر لنا أن اليعقوبية ظهرت يومئذ وأصيب المسلم»(١).

قال الله: ﴿ فُويِل للذِّينِ ظلمُوا . . . ﴾ أشركوا ، الآية .

﴿ الْأَخِلَاءُ يَوْمَإِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوًّ إِلَّا الْمُتَقِينَ ﴿ يَعِبَادِ لَا خَوْفُ عَلَيْكُو الْمُتَقِينَ ﴿ يَايَنِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ الْخَلُوا الْمُتَقِيمَ وَلَا أَنْتُمْ عَنْزُونِ ﴾ اللَّذِينَ ءَامَنُوا بِعَايَنِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ الْخَلُوا اللَّهَ اللَّهُ وَفِيهَا مَا الْجَنَّةَ أَنتُم وَأَزْوَنَجُكُو تُحَبّرُونَ ﴾ يُطافُ عَلَيْهِم بِصِحافِ مِن ذَهَبٍ وَأَكُوابٌ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِمِهِ الْأَنفُسُ وَتَلَدُ الْأَعْبُنُ وَأَنشُم فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ وَيَلْكَ الْمُنَّذُ الْأَعْبُنُ وَأَنشُم فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّه

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره (۱٦/ ٨٥ – ٨٦) من طريق سعيد بن أبي عروبة عن قتادة به. ورواه عبد الرزاق في تفسيره (٨/٢) عن معمر عن قتادة بنحوه.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٢٩٨/٤) لابن أبي حاتم أيضًا.

وروى النسائي في الكبرى (٦/ ٤٨٩ – ٤٩٠ رقم ١١٥٩١) والطبري في تفسيره (٢٨/ ٩٢) عن ابن عباس نحوه.

عبادي لا خوفٌ عليكم اليوم﴾ يقوله يوم القيامة .

قال محمدٌ: تقرأ ﴿يا عبادي﴾ بإثبات الياء وحذفها، وقد تقدم القول في مثل هذا<sup>(۱)</sup>.

﴿ادخلوا الجنة أنتم وأزواجكم ﴾ يعني: وحلائلكم ﴿تحبرون ﴾ تكرمون. قال محمد : الحَبْرة في كلام العرب المبالغة في الإكرام، والحَبْرة أيضًا المبالغة فيما وصف بالجمال (٢).

﴿يطاف عليهم بصحاف من ذهب يطوف على أدناهم منزلة سبعون ألف غلام بسبعين ألف صحفة من ذهب، يُغدى عليه (٣) بها، في كل واحدة منها لون ليس في صاحبتها؛ يأكل من آخرها كما يأكل من أولها، ويجد طعم آخرها كما يجد طعم أولها لا يشبه بعضه بعضًا، ويراح عليه بمثلها، ويطوف على أرفعهم منزلة كل يوم سبعمائة ألف غلام، مع كل غلام سبعمائة ألف صحفة من ذهب فيها لون من الطعام ليس في صاحبتها، يأكل من آخرها كما يأكل من أولها، ويجد طعم آخرها كما يجد طعم أولها، ولا يشبه بعضه بعضا، قال: ﴿وأكواب أي: ويطاف عليهم بأكواب، قال قتادة: الكوب: المدور القصير العنق القصير العروة، والإبريق الطويل العنق الطويل العروة (٤) المدور القصير العنق الطويل العنق الطويل العروة أناهم من غير أن

<sup>(</sup>١) ينظر سورة الزمر، آية: ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) وهو أيضًا: الجبر. قال الأصمعي: هو الجمال والبهاء وأثر النعمة. لسان العرب، مختار الصحاح (حبر).

<sup>(</sup>٣) أي: على أَدْنَاهم.

<sup>(</sup>٤) وقيل: الكوب: هو الكُوز الذي لا عُزوَةً له، ويجمع على أكواب وأَكْوُب، والإبريق فارسي معرب. ينظر لسان العرب، مختار الصحاح (برق، كوب).

يدعوا به، وإن أحدهم ليكون في فمه الطعام، فيخطر على باله طعامٌ غيره، فيتحول ذلك الطعام في فيه.

قال محمدٌ: تقرأ (تشتهي) و(تشتهيه) بإثبات الهاء، وأكثر المصاحف بغير هاء، وفي بعضها الهاء. ذكره الزَّجَّاج<sup>(١)</sup>.

﴿وتلك الجنة﴾ التي وصف ﴿أورثتموها بما كنتم تعملون﴾ على قدر أعمالهم، ورَّث اللَّه المؤمنين منازل الكفار التي أُعدت لهم لو آمنوا مع منازلهم، وهي مثل التي في المؤمنين ﴿أولئك هم الوراثون﴾(٢).

﴿لكم فيها فاكهة كثيرة﴾.

يحيى: عن عثمان، عن نعيم بن عبد الله، عن أبي هريرة قال: قال رسولُ الله ﷺ: "والذي نفسي بيده، إن أهل الجنة ليتناولون من قطوفها وهم مُتَّكنون على فرشهم فما تصل إلى في أحدهم؛ حتى يبدل الله مكانها أخرى"(").

﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَمَّ خَلِدُونَ ﴿ لَا يُفَتَّرُ عَنَهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴿ وَمَا ظَلَنَنَهُمْ وَلَكِن كَانُوا هُمُ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ وَنَادَوْا يَنَكِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكُ قَالَ إِنَّكُم مَنكِئُونَ ﴿ لَقَدْ جِنْنَكُم مِالْحَقِ وَلَكِنَ أَكْثَرَكُمْ الْحَقِ كَنْرِهُونَ ﴿ أَمْ أَبْرَمُوا أَمْرًا فَإِنَّا مُبْرِمُونَ ﴿ أَمْ الْمَالِمُونَ ﴿ أَمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ

﴿إِن المجرمين﴾ المشركين ﴿في عذاب جهنم خالدون لا يُفتر عنهم﴾

<sup>(</sup>۱) قرأ نافع وابن عامر وحفص ﴿تشتهيه﴾ وقرأ الباقون ﴿تشتهي﴾. ينظر: السبعة (٥٨٩)، النشر (٢٠/٣)، التيسير (١٩٧)، البحر (٢٦/٨).

<sup>(</sup>٢) المؤمنون: ١٠.

 <sup>(</sup>٣) لم أقف عليه من هذا الطريق، وانظر صفة الجنة لأبي نعيم (١/ ١٨٥ رقم ٣٤٥) وتخريج الكشاف للزيلعي (١/ ٥٥ رقم ٣٣).

العذاب ﴿وهم فيه مبلسون﴾ يائسون من أن يخرجوا منها، قال: ﴿وما ظلمناهم﴾ يعني: كفار الأمم كلها؛ فنعذبهم في الآخرة بغير ذنب ﴿ولكن كانوا هم الظالمين﴾ لأنفسهم بكفرهم.

قال محمد: ﴿هم الظالمين﴾ هم ها هنا صلة؛ فلا موضع لها في الإعراب(١).

﴿ونَادَوْا يَا مَالِكُ﴾ وهو خازن النار مَلَكُ مِن المَلَائِكَةَ ﴿... ﴿ لَيُقَضَّ عَلَيْنَا رَبِكُ ﴾ (٣١٨) أي: يميتنا، يدعون مَالكًا؛ فلا يجيبهم مقدار ثمانين سنة، ثم يكون جواب مالك إياهم: ﴿ إِنكُم مَاكِثُونَ ﴾.

﴿لقد جنناكم بالحق﴾ بالقرآن؛ يقوله للأحياء ﴿ولكن أكثركم للحق كارهون﴾ يعني: من لا يؤمن ﴿أم أبرموا أمرًا﴾ كادوا كيدًا بمحمد ﴿فإنا مبرمون﴾ كائدون لهم بالعذاب، وذلك ما كانوا اجتمعوا له في دار الندوة في أمر النبي على في قوله: ﴿وإذ يمكر بك الذين كفروا ...﴾(٣) الآية، وقد مضى تفسير ذلك في سورة الأنفال.

﴿أُم يحسبون أنا لا نسمع سرهم ونجواهم ﴾ ما كانوا يتناجون فيه من أمر النبي ﴿بلى ورسلنا ﴾ (الملائكة)(٤) الحفظة ﴿لديهم ﴾ عندهم ﴿يكتبون ﴾ أعمالهم.

﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرِّحْمَانِ وَلَدُّ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْعَنبِدِينَ ﴿ لَهُ سُبْحَنَ رَبِّ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلأَرْضِ رَبِّ

<sup>(</sup>١) ينظر تفصيل ذلك من الدر المصون (٦/ ١٠٧).

<sup>(</sup>٢) طمس في الأصل تحو تصف سطر.

<sup>(</sup>٣) الأنفال: ٣٠ .

<sup>(</sup>٤) مشتبهة في الأصل، ولعلها كما أثبته.

الْمَدَشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ فَذَرْهُمْ يَخُوضُواْ وَيَلْعَبُواْ حَتَى بُلَاقُوا يَوْمَهُ الَّذِى يُوعَدُونَ ﴿ وَهُوَ الْمَدَشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ وَفَى الْأَرْضِ إِلَا أَنْ وَهُوَ الْمَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴿ وَتَبَارَكَ الَّذِى لَهُمْ مُلْكُ النَّيَاعَةِ وَإِلَيْهِ مُرْجَعُونَ ﴿ وَهَا بَيْنَهُمَا وَعِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَإِلَيْهِ مُرْجَعُونَ ﴿ وَهَا بَيْنَهُمَا وَعِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَإِلَيْهِ مُرْجَعُونَ ﴿ وَهَا بَيْنَهُمَا وَعِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَإِلَيْهِ مُرْجَعُونَ ﴿ وَهُ يَمْلِكُ اللَّذِينَ اللَّهُمُ مَنْ خَلَقَهُمْ السَّعَوْنَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَيْنِ سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَقَهُمْ لِمَا اللَّهُ فَا فَا يُوْلِكُونَ ﴿ وَلَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَهُمْ يَعْلَمُونَ فَلَى وَلَيْنِ سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَقَهُمْ لِللَّهُ وَلَكُونَ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللَّذِي اللْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ

﴿قُلُ إِنْ كَانَ للرحمنَ وَلدٌ ﴾ أي: ما كان للرحمن ولدٌ، ثم انقطع الكلام، ثم قال: ﴿فَأَنَا أُولُ العابدين ﴾ تفسير بعضهم: فأنا أول الدائنين من هذه الأمة بأنه ليس له ولدٌ.

﴿سبحان رب السموات والأرض﴾ ينزُّه نفسه ﴿ربِّ العرش عما يصفون﴾ عما يكذبون.

﴿فذرهم يخوضوا ويلعبوا﴾ فقد أقمت عليهم الحجة ﴿حتى يلاقوا يومهم الذي يوعدون﴾ يوم القيامة، وهذا قبل أن يؤمر بقتالهم.

﴿وهو الذي في السماء إله وفي الأرض إله ﴾ هو إله أهل السماء، وإله أهل الأرض ﴿وهو الحكيم﴾ في أمره ﴿العليم﴾ بخلقه.

قال محمد : المعنى: هو المُوَحَّدُ في السماء وفي الأرض؛ وإليه ذهب يحيى.

﴿وعنده علم الساعة ﴾ علم مجيء الساعة، لا يعلم علم مجيئها غيره.

﴿ولا يملك الذين يدعون من دونه ﴾ يعني: الأوثان لا تملك أن تشفع لعابدها ﴿إلا من شهد بالحق في الدنيا ﴿وهم يعلمون ﴾ أنه الحق؛ تشفع لهم الملائكة.

﴿فَأَنَّى يَوْفَكُونَ﴾ يُصدون فيعبدون غيره.

﴿ وَقِيلِهِ ، يَكُرَبِ إِنَّ هَتَوُكَآءِ قَوْمٌ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ فَأَصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَمٌ فَسَوْفَ بِعَلَمُونَ ﴿ فَاصَفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَمُ فَسَوْفَ بِعَلَمُونَ ﴿ فَالْمَا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّلْمُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

﴿ وقيله يا رب إن هؤلاء قوم لا يؤمنون ﴾ هذا قول النبي يشكو قومه إلى الله.

قال يحيى: وهي تُقرأ على ثلاثة أوجه: ﴿قيلَه﴾ و ﴿قيلُه﴾ و ﴿قيلِه﴾ و ﴿قيلِه﴾ و فيلِه﴾ و فيلِه﴾ و فيلِه﴾ و فمن قرأها بالنصب رجع إلى قوله: ﴿أم يحسبون أنا لا نسمع سرهم ونجواهم ولا نسمع قيلَه، ومن قرأها بالجر رجع إلى قوله: ﴿وتبارك الذي له ملك السموات والأرض وما بينهما وعنده علم الساعة ﴾ وعلم قيله، ومن قرأها بالرفع فهو كلام مبتدأ يُخبَر بقوله(٢).

قال الله: ﴿فاصفح عنهم﴾ وهي منسوخة نسختها القتال ﴿وقل سلام﴾ كلمة حلم، وكان ذلك أيضًا قبل أن يؤمر بقتالهم ﴿فسوف تعلمون(٣)﴾ يوم القيامة، وهي كلمة وعيدٍ.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قرأ بالجر عاصم وحمزة، والباقون بالنصب، وقرأ الأعرج وأبو قلابة ومجاهد والحسن بالرفع.

ينظر: السبعة (٥٨٩)، التيسير (١٩٧)، النشر (٢/ ٣٧٠).

 <sup>(</sup>۲) ينظر التوجيه النحوي لهذه القراءات من البحر (۸/ ۳۰) الدر المصون (٦/ ١٠٩ - ١١٠)،
 إعراب القرآن (٣/ ٣٣) مجمع البيان (٥٨/٥).

 <sup>(</sup>٣) قرأ المدنيان وابن عامر ﴿تعلمون﴾ بالخطاب، وقرأ الباقون ﴿يعلمون﴾ بالغيب. النشر (٢/ ٣٧٠) وإتحاف الفضلاء (٤٩٨).

## تفسير سورة الدخان وهي مكية كلها

#### بِنْسِيدِ أَلَّهُ النَّكَانِ النِجَسِيْدِ

﴿ حَمْ إِنَّ وَالْكِتَٰبِ الْمُبِينِ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَرَكَةً إِنَّا كُنَا مُندِرِينَ ﴿ فِيهَا يُفَوَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴿ أَمْرًا مِنْ عِندِنا ۚ إِنَّا كُنَا مُرْسِلِينَ ﴿ رَحْمَةُ مِن رَبِّكَ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ إِنَّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۖ إِن كُنتُم مُوقِنِينَ ﴾ لَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الله الله الله ماركة ﴾ يعني: ليلة القدر.

يحيى: عن همَّام بن يحيى، عن الكلبي، عن أبي صالح [عن] (١) ابن عباس قال: «نزل القرآن ليلة القدر إلى السماء الدنيا جملة واحدة، ثم جعل بعد ذلك ينزل نجومًا ثلاث آيات وأربع آيات وخمس آيات وأقل من ذلك وأكثر. ثم تلا هذه الآية ﴿فلا أقسم بمواقع النجوم﴾»(٢).

<sup>(</sup>۱) سقطت من الأصل، وأبو صالح هو باذام مولى أم هانئ، وهذا إسناد الكلبي بتفسير ابن عباس، قال أبو عاصم النبيل: زعم لي سفيان الثوري، قال: قال لنا الكلبي: ما حدثت عن أبي صالح عن ابن عباس فهو كذب؛ فلا ترووه. انظر ترجمة الكلبي في التهذيب (٢٥/٢٥).

<sup>(</sup>٢) هذا إسناد واو، وقد روي بأسانيد أخرى: فرواه النسائي في السنن الكبرى (٦/ ٤٨٠ رقم ١١٥٦٥) والحاكم (٤٧٧/٢) والبيهقي في الشعب (٢/ ٤١٥ رقم ٢٢٥٠) من طريق حصين بن عبد الرحمن عن سعيد بن جبير عن ابن عباس تعلقته به.

وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه.

﴿إِنَا كَنَا مَنْدُرِينَ﴾ العباد من النار ﴿فيها﴾ يعني: ليلة القدر ﴿يفرق كل أمرٍ حكيم﴾ أي: يفصل، قال الحسن: ما يريد الله أن ينزل من الوحي وينفذ من الأمور في سمائه وأرضه وخلقه تلك السّنة، ينزله في ليلة القدر إلى سمائه، ثم ينزله في الأيام والليالي على قَدَرٍ حتى يحول الحول من تلك الليلة.

قوله: ﴿أُمرًا من عندنا إنا كنا مرسلين﴾ الرسل إلى العباد ﴿رحمة من ربك...﴾ الآية.

قال محمدٌ: قوله: ﴿أُمرًا﴾ منصوبٌ على الحال؛ المعنى: إنا أنزلناه آمرين أمرًا(١). وقوله: ﴿رحمةً من ربك﴾ أي: أنزلناه رحمة.

﴿ فَأَرْبَقِبَ بَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَاءُ بِدُخَانِ مُّبِينِ إِنَّ يَغْشَى ٱلنَّاسُّ هَنذَا عَذَابُ أَلِيمُ ال

<sup>=</sup> ورواه الطبري في تفسيره (٢٠٣/٢٧) من طريق حصين، عن حكيم بن جبير، عن سعيد ابن جبير، عن ابن عباس عليها.

ورواه الطبراني في المعجم الكبير (١٢/ ٤٤ رقم ١٢٤٢٦) من طريق شريك عن حكيم بن جبير، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس تنهيماً.

قال الهيثمي في المجمع (٧/ ١٢٠): رواه الطبراني، وفيه حكيم بن جبير، وهو متروك. ورواه الطبري في تفسيره (٣٠/ ٢٥٨) من طريق حصين عن حكيم بن جبير عن ابن عباس تنظيما.

ورواه الطبري في تفسيره (٣٠/ ٢٥٩) والحاكم (٢/ ٢٢٢) من طريق منصور، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس تعليمها .

وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرطهما، ولم يخرجاه،

ورواه النسائي في الكبرى (٧/٥ رقم ٧٩٩١) والحاكم (٢٢٣/٢) من طريق حسان بن حريث، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس.

وقال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه.

ورواه النسائي في الكبرى (٦/٥ رقم ٧٩٨٩ ، ٧٩٩٠) والطبري في تفسيره (٣٠/ ٢٥٨) والحاكم (٢/ ٢٢٢) من طريق داود بن أبي هند عن عكرمة، عن ابن عباس ﷺ.

وقال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>١) وفي نصبه أقوال أخرى. ينظر الدر المصون (٦/١١).

رَّبَنَا ٱكْشِفْ عَنَا ٱلْعَذَابَ إِنَا مُؤْمِنُونَ ﴿ أَنَّ لَهُمُ ٱلذِّكْرَىٰ وَقَدْ جَآءَمُمْ رَسُولُ مُّبِينٌ ﴿ مُمَّ الْذِكْرَىٰ وَقَدْ جَآءَمُمْ رَسُولُ مُّبِينٌ ﴿ مُمَّ اللَّهُ عَنْهُ وَقَالُواْ مُعَلَّدٌ خَنُونُ ﴿ إِنَا كَاشِفُوا ٱلْعَذَابِ قَلِيلًا ۚ إِنَّكُمْ عَآبِدُونَ ﴿ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

﴿فَارِتَقِب﴾ أي: فَانْتَظُرُ ﴿يُومِ تَأْتِي السَمَاء بدخان مبين﴾ بيّن ﴿يغشى الناس﴾ تفسير مجاهد: يعني: الجدب وإمساك المطرعن [كفار قريش](١).

يقولون: ﴿ربنا اكشف عنا العذاب﴾.

قال الله: ﴿أَنَى لَهُمُ الذَكْرَى﴾ أي: كيف لهم الذكرى؟ (ل٣١٩) يعني: الإيمان بعد وقوع هذا البلاء ﴿وقد جاءهم رسولُ مبين ثم تولوا عنه وقالوا معلم مجنون﴾ يُعَلمه عبد [لبني](٢) الحضرمي، وكان كاهنّا؛ في تفسير الحسن. وقال بعضهم: عداس غلام عتبة بن ربيعة؛ كان يقرأ الكتب، قال الله: ﴿إنَا كَاشَفُو العذابِ قليلًا﴾.

﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ ٱلْبَطْشَةَ ٱلْكُثْبَرَىٰ إِنَّا مُنْفَقِمُونَ ﴿ إِنَّا مُنْفَقِمُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿يوم نبطش البطشة الكبرى).

قال محمد: ﴿ يُومَ نَبطِش ﴾ منصوبٌ بمعنى: واذكر يوم نبطش، ويقال: يبطُش بالرفع أيضًا، مثل: عَكَفَ يَعْكُفُ ويَعْكِفُ، ومثل هذا كثير<sup>(٣)</sup>.

يحيى: عن المعلى، عن الأعمش، عن أبي وائل، عن أبي الضحى(٤)،

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل، والمثبت من تفسير الطبري (٢٥/١١٣).

<sup>(</sup>٢) طمس في الأصل، والمثبت من تفسير الطبري (١٤/ ١٧٨)، انظر: تفسير ابن أبي حاتم (٧/ ٢٠٠٣)، الدر المنثور (٤/ ١٤٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر الدر المصون (٦/ ١١٤)، إعراب القرآن (٣/ ١١٠)، البيان (٢/ ٢٥٨).

 <sup>(</sup>٤) كذا وقع هذا الإسناد «الأعمش عن أبي وائل عن أبي الضحى» والحديث معروف من رواية =

عن مسروق، عن عبد الله بن مسعود أنه قبل له: «ها هنا رجل يزعم أنه يأتي دخان قبل يوم القيامة فيأخذ بأسماع المنافقين وأبصارهم، ويأخذ المؤمنين منه كهيئة الزكام، وكان متكنًا فغضب؛ فجلس فقال: يا أيها الناس من عَلِمَ علمًا فليقل به، ومن لم يعلم فليقل: الله أعلم؛ فإن من العلم أن يقول العبد لما لا يعلم: الله أعلم، وقد قال الله لنبيه: ﴿قل ما أسألكم عليه من أجر وما أنا من المتكلفين﴾(۱) وسأخبركم عن الدخان: إن قريشًا لما أبطئوا عن الإسلام، دعا عليهم رسول الله؛ فقال: اللهم أعني عليهم بسبع كسبع يوسف. فأصابهم الجوع؛ حتى أكلوا الميتة والعظام، حتى كان أحدهم يرى ما بينه وبين السماء دخانًا من الجهد، فذلك قوله: ﴿فارتقب يوم تأتي السماء بدخان مبين... ﴾ إلى قوله: ﴿وانا مؤمنون ﴿ فَسُلُوا أَن يُكْشَفَ عنهم العذاب فيؤمنوا ، قال الله: ﴿أَنَى لَهِم الذَكرى وقد جاءهم رسول مبين ... ﴾ إلى قوله: ﴿ومنتقمون ﴿ فكشِف عنهم فعادوا في كفرهم ؛ فأخذهم يوم بدر ، فهو قوله: ﴿ويوم نبطش البطشة والدخان (٢) واللزام عنهم فعادوا في كفرهم ؛ فأخذهم يوم بدر ، فهو قوله: ﴿ويوم نبطش البطشة والدخان (٢) واللزام الكبرى ﴾ فكان عبد الله بن مسعود يقول: قد مضت البطشة والدخان (٢) واللزام الكبرى فكان عبد الله بن مسعود يقول: قد مضت البطشة والدخان (٢) واللزام الكبرى فكان عبد الله بن مسعود يقول: قد مضت البطشة والدخان (٢) واللزام الكبرى فكان عبد الله بن مسعود يقول: قد مضت البطشة والدخان (٢) واللزام الكبرى فكان عبد الله بن مسعود يقول: قد مضت البطشة والدخان (٢)

<sup>= «</sup>الأعمش عن أبي الضحى» – كما سيأتي – ولم يذكر المزي في التهذيب (١٢/ ٥٤٩ – ٥٥٠) لأبي وائل رواية عن أبي الضحى، وقد رواه الداني من طريق يحيى بن سلام، وفيه كما في الأصل، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) ص: ۸٦ .

<sup>(</sup>٢) قال ابن كثير في تفسيره (٤/ ١٣٨ – ١٣٩): وقد وافق ابن مسعود ريا على تفسير الآية بهذا وأن الدخان مضى جماعة من السلف كمجاهد وأبي العالية وإبراهيم النخعي والضحاك وعطية العوفي، وهو اختيار ابن جرير... وقال آخرون: لم يمض الدخان بعد؛ بل هو من أمارات الساعة كما تقدم من حديث أبي سريحة حذيفة بن أسيد الغفاري تعلي قال: «أشرف علينا رسول الله على ونحن نتذاكر الساعة فقال على: لا تقوم الساعة حتى تروا عشر آيات: طلوع الشمس من مغربها، والدخان، والدابة، وخروج يأجوج ومأجوج، وخروج عيسى ابن مريم، والدجال، وثلاثة خسوف: خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب، ونار تخرج من قعر عدن تسوق الناس – أو تحشر الناس – تبيت معهم حيث باتوا، وتقيل معهم حيث قالوا» تفرد بإخراجه مسلم في صحيحه. اه.

والروم والقمر»<sup>(١)</sup>.

قال محمدً: قيل للجوع: دخان، لِيَبَس الأرض في سنة الجَدْب، وانقطاع النبات وارتفاع الغبار، فشبه ما يرتفع منه بالدخان، ومن كلامهم: جوعٌ أغْبَرُ وسنة غبراء لسنة المجاعة (٢).

﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا فَبَلَهُمْ فَوْمَ فِرْعَوْنَ وَجَاءَهُمْ رَسُولُ كَرِيمُ ﴿ إِنَّ أَذُواْ إِلَىٰ عِبَادَ اللّهِ إِنِي الْكُورُ رَسُولُ آمِينُ ﴿ وَانَ لَا تَعْلُوا عَلَى اللّهِ إِنِي عَالَيْكُم بِسُلطَنِ شَبِينِ ﴿ وَانَ كُونَ اِللّهِ عَلَى اللّهِ إِنّ عَامَانِكُونِ ﴿ وَانَ لَا تَعْلُوا عَلَى اللّهِ إِنْ عَامَانِكُونِ ﴿ وَانَ لَا تَعْلُوا عَلَى اللّهُ عَرَالُونَ ﴿ وَانَ لَا يَعْمُ اللّهُ عَرَالُونَ ﴾ وَرَبّي وَمُعْوِنَ ﴿ وَانَ لَا يَعْمُ اللّهُ وَانْدُلُوا فِي اللّهُ عَرْدُونَ ﴿ وَاللّهُ وَانْدُلُوا فِيهَا فَلَكُونِ ﴾ حَنْدُ مُغْرَقُونَ ﴿ كَنْ اللّهُ وَانْدُلُوا فِيهَا فَلَكِهِينَ ﴾ كَذَالِكُ وَاقْرَفَنَهُا وَمُعْمُونًا فَي اللّهُ وَاللّهُ وَاقْرَفَنَهُا وَاللّهُ وَاقْرَفَنَهُا وَاللّهُ وَاقْرَفَنَهُا وَاللّهُ وَاقْرَفَنَهُا وَاللّهُ وَلَا عَلَمُ اللّهُ وَلَا عَلَيْهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُ اللّهُ وَلَا عَلَيْهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلّهُ الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ اللللّهُ وَلَا اللللّهُ وَاللّهُ الللللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا الللللّهُ وَاللّهُ الللللّهُ وَلَا اللللللّهُ وَلَا اللللللللّهُ وَلَا الللللللّهُ وَلَا اللللللللّهُ وَلَا الللللللّهُ اللللللللّ

<sup>(</sup>١) رواه الداني في الفتن (٥/ ١٠٠٣ – ١٠٠٥ رقم ٥٣٦) عن ابن أبي زمنين بإسناده إلى يحيى بن سلام.

ورواه الإمام أحمد (1/ ۳۸۰ – ۳۸۱ ، ٤٤١)، والحميدي (1/٦٢ – ٦٤ رقم ١١١) والطيالسي (٣٨ رقم ٢٩٣) والبخاري (7/70 رقم 7/70 والنسائي في الكبرى (7/70 رقم 7/70 رقم 7/70 والنسائي في الكبرى (7/70 رقم 7/70 رقم 7/70 والطبري في تفسيره (7/710 وابن حبان (7/70 وقل الأعمش عن أبي الضحى عن مسروق به وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (غبر).

<sup>(</sup>٣) المؤمنون: ٣٠.

﴿وجاءهم رسولٌ كريم﴾ على الله، يعني: موسى ﴿أَن أَدُوا إِلَيَّ عباد اللَّه﴾ أرسلوا معي بني إسرائيل؛ في تفسير مجاهد ﴿إِنِّي لَكُم رسولٌ أَمين﴾ على ما أتاني من الله، لا أزيد فيه شيئًا ولا أنقص منه شيئًا.

﴿وأن لا تعلوا على الله أي: لا تستكبروا عن عبادة الله ﴿إني آتيكم الله أي: قد أتيتكم ﴿بسلطان مبين بحجّة بيّنة ﴿وإني عُذْتُ بربي وربكم أن ترجمون لله يعني: القتل بالحجارة ﴿وإن لم تؤمنوا لي الصدقوني ﴿فاعتزلون حتى يحكم الله بيني وبينكم.

قال محمدٌ: قيل: المعنى: فإن لم تؤمنوا لي؛ فلا تكونوا عليَّ ولا معي. ﴿فدعا ربه أن هؤلاء قوم مجرمون﴾ مشركون.

قال محمد: من قرأ (إن) بالكُسْرِ فعلى معنى: قال: إن هؤلاء، ويجوز الفتح بمعنى: بأن هؤلاء (١).

﴿فأسر بعبادي ليلًا إنكم متبعون﴾ أي: يتبعكم فرعون وجنوده ﴿واترك البحر رهوًا﴾ قال مجاهد: يعني: ساكنًا بعد أن ضربه موسى بعصاه .

﴿ ومقام كريم ﴾ أي: منزل حَسن ﴿ ونعمة كانوا فيها فاكهين ﴾ أي: مسرورين. قال الله: ﴿ كذلك ﴾ أي: هكذا كان الخبر ﴿ وأورثناها قومًا آخرين ﴾ يعني: بني إسرائيل ﴿ فما بكت عليهم السماء والأرض ﴾ .

يحيى: عن حماد، عن يزيد الرقاشي، عن أنس بن مالك قال: «للمؤمن بابان في السماء، أحدهما يصَعدُ منه عمله، والآخر ينزل منه رزقه، فإذا مات

<sup>(</sup>۱) العامة على الفتح بإضمار حرف الجر؛ أي: دعاه بأن هؤلاء، وابن أبي إسحاق وعيسى والحسن بالكسر على إضمار القول عند البصريين، وعلى إجراء (دعا) مجرى القول عند الكوفيين. الدر المصون (١/ ١١٤) البحر المحيط (٨/ ٣٤).

بكيا عليه»<sup>(١)</sup>.

قال أبان العطار: بلغني أنهما يبكيان عليه أربعين صباحًا.

﴿ وما كانوا منظرين ﴾ من العذاب يعني: الغرق.

﴿ وَلَقَدْ نَجَيْنَا بَنِي إِسْرَةِ بِلَ مِنَ الْعَذَابِ الْمُهِينِ ﴿ مِن فِرْعَوْنَ إِنَّمُ كَانَ عَالِيًا مِن الْمُسْرِفِينَ ﴿ وَلَقَدِ الْخَرْنَهُمْ عَلَى عِلْمِ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴿ وَمَا لَيْنَهُم مِنَ الْآدِينِ مَا فِيهِ بَلَتُوًّا مُبِيثُ ﴿ إِنَّ مَتُؤُلاَ مِ لَيُقُولُونُ ﴿ إِنْ مِنَ إِلَا مَوْنَتُنَا الْأُولَى وَمَا نَحْنُ بِمُنشَرِينَ وَ فَأَنُوا بِنَابَإِينَا إِن كُشَتُم صَدِقِينَ ﴿ الْمُمْ خَيْرُ أَمْ قَوْمُ ثُبَعَ وَالَّذِينَ مِن مَبْلِهِمْ أَهْلَكُنَامُمُ أَ

<sup>(</sup>۱) هذا موقوف، وقد روي مرفوعًا؛ فرواه الترمذي (۵/ ۳۵۶ – ۳۵۵ رقم ۳۲۵۵) وأبو يعلى (۷/ ۱۲۰ – ۱۲۱ رقم ۴۱۳۵) وأبو نعيم في الحلية (۸/ ۳۲۷) والخطيب في تاريخه (۱۱/ ۲۳۲) والبغوي في تفسيره (۷/ ۲۳۲) من طريق موسى بن عبيدة الربذي عن يزيد الرقاشي عن أنس عن النبي ﷺ فرفعه.

ورواه أبو نعيم في الحلية (٣/ ٥٣) من طريق صفوان بن سليم عن يزيد الرقاشي به مرفوعًا . قال الترمذي: هذا حديث غريب لا نعرفه مرفوعًا إلا من هذا الوجه، وموسى بن عبيدة ويزيد ابن أبان يضعفان في الحديث .

وقال الهيثمي في المجمع (٧/ ١٠٥): رواه أبو يعلى، وفيه موسى بن عبيدة الربذي، وهو ضعيف.

وقال ابن حجر في المطالب (٤/ ١٥٥): هذا إسناد ضعيف.

وقال البوصيري في إتحاف الخيرة (٦/ ٢٦٩): هذا إسناد ضعيف؛ لضعف يزيد الرقاشي وموسى بن عبيدة الربذي.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٣/ ٣٣) لابن أبي الدنيا في ذكر الموت، وابن أبي حاتم وابن مردويه.

ورواه الطبري في تفسيره (٢٥/ ١٢٤ – ١٢٥) عن ابن عباس ﷺ موقوفًا.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٦/ ٣٣) لعبد بن حميد وابن المنذر، والبيهقي في شعب الإيمان.

إِيَّهُمْ كَانُواْ مُجْرِمِينَ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَنُوتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴿ مَا خَلَقْنَهُمَا إِلَّا مِالْحَقِ وَلَكِنَ الْحَامُونَ ﴾ إِلَّا بِٱلْحَقِ وَلَئِكِنَّ اَحْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾

(ل ٣٢٠) ﴿ ولقد نجينا بني إسرائيل من العذاب المهين من فرعون إنه كان عاليًا من المسرفين ﴾ أي: المتكبرين ﴿ ولقد اخترناهم على علم على العالمين ﴾ على عالم زمانهم الذي كانوا فيه ﴿ وآتيناهم ﴾ يعني: أعطيناهم ﴿ من الآيات ما فيه بلاءً مبين ﴾ نعمةً بينة.

﴿إِنْ هَوْلاً ﴾ يعني: مشركي العرب ﴿ليقولون إِنْ هِي إِلاَ مُوتَنَا الأُولَى وَمَا نحن بمنشرين﴾ بمبعوثين.

قال محمد: يقال: أَنْشَرَ اللَّه الموتى؛ فنشروا(١).

﴿فَأْتُوا بِآبَائِنَا إِنْ كَنْتُم صَادَقِينَ﴾ أي: فأحيوا لنا آباءُنا، حتى نصدقكم بمقالتكم أنَّ اللَّه يحيي الموتى. قال الله: ﴿أَهُمْ خَيْرٌ أَمْ قُومٌ تُبِعُ والذين من قبلهم﴾ من الكفار أي: أنهم ليسوا بخير منهم؛ يخوفهم بالعذاب.

﴿ما خلقناهما إلا بالحق﴾ للبعث وللحساب، وللجنة والنار ﴿ولكن أكثرهم﴾ جماعة المشركين ﴿لا يعلمون﴾ أنهم مبعوثون ومحاسبون ومجازون.

﴿إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ مِيقَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِى مَوْلًى عَن مَّوْلُ شَيْنَا وَلَا هُمْ الْمُصُرُونَ ﴿ إِنَّ يَوْمَ الْمُعْنِ اللَّهُ الْمُونِ الْمَوْدِ الرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ سَجَرَتَ الزَّفُومِ الْمَصَرُونَ ﴾ إِلَّا مَن رَحِيمَ اللَّهُ إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّفُومِ اللَّهُ الْمُحْدِيمِ ﴾ كَالْمُهُ لِي يَعْلِي فِي الْبُطُونِ ﴿ كَعْلِي الْحَدِيمِ ﴿ الْحَدِيمِ فَي خُذُوهُ فَا عَنَامِ الْحَدِيمِ ﴿ الْحَدِيمِ فَي أَنْ الْمُعْدِيمِ ﴿ الْحَدِيمِ فَي أَنْ الْمُعْلِيمِ اللَّهُ الْمُعْدِدِ ﴾ وَالْمُعْدِدِ اللَّهُ الْمُعْدِدِ الْمُحْدِيمِ اللَّهُ الْمُعْدِدِ اللَّهُ الْمُعْدِدِ اللَّهُ الْمُعْدِدِ اللَّهُ الْمُعْدِدِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ اللَ

<sup>(</sup>١) لسان العرب (نشر).

# أَنَّ ٱلْعَنْدِيزُ ٱلْكَرِيمُ ﴿ إِنَّ هَنَا مَا كُنُّتُم بِهِ، تَمْتَرُونَ ﴿ إِنَّ هَنَّا مَا كُنَّتُم بِهِ، تَمْتَرُونَ ﴿ إِنَّ هَنَّا مَا كُنْتُم بِهِ، تَمْتَرُونَ ﴿ إِنَّ هَنَّا مَا كُنْتُم بِهِ اللَّهُ اللّ

﴿إِن يوم الفصل عني: القضاء ﴿ميقاتهم أجمعين أي: ميقات بعثهم ﴿يوم لا يغني مولّى عن مولى ﴿ ولي ﴿ شيئًا ﴾ أي: لا يحمل من ذنوبهم شيئًا ﴿ولا هم ينصرون ﴾ يُمْنعون من العذاب ﴿إلا من رّحم الله ﴾ قال الحسن: يعني: من المؤمنين يشفع بعضُهم لبعض ؛ فينفعهم ذلك عند الله.

﴿إِن شَجْرَةَ الزَقْومُ طَعَامُ الأَثْيَمِ﴾ المشرك ﴿كَالْمَهُلُ﴾ المهل: ما كَان ذَائبًا مِن الفضة والنحاس وما أشبه ذلك.

قال محمد: وقيل: المهل: عكر الزيت الشديد السواد (١).

﴿تغلي (٢) في البطون كغلي الحميم ﴾ يعني: الماء الشديد الحر ﴿خذوه فاعتلوه ﴾ قال الحسن: يعني: فجرُّوه ﴿إلى سواء الجحيم ﴾ وسط الجحيم.

قال محمد: العَتْلُ في اللغة أن يُمْضَى به بعنْفِ وشدة، يقال منه: عتَلَ يَعْتُلُ، وفيه لغة أخرى: يَعْتِلُ<sup>(٣)</sup>.

﴿ ثُم صبوا فوق رأسه من عذاب الحميم ﴾ كقوله: ﴿ يُصب من فوق رءوسهم الحميم يصهر به ما في بطونهم والجلود ولهم مقامع من حديد ﴾ (٤) يُقْمَعُ بالمقمعة، فتخرقُ رأسهُ، فيُصَبُّ على رأسه الحميم، فيدخل في فيه

<sup>(</sup>١) وقيل: دردي الزيت، وقيل: عكر القطران، وقيل غير ذلك. انظر: الدر المصون (٦/ ١١٨)، لسان العرب (مهل).

<sup>(</sup>٢) هكذا في الأصل، وهي قراءة السبعة، إلا ابن كثير وعاصمًا؛ فقد قرآ بالياء؛ فالتاء لتأنيث (شجرة) والياء لتذكير (المهل) ينظر: السبعة (٢٩٢)، التيسير (١٩٨)، كشف المشكلات (٢/٢٢/٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر لسان العرب (عتل).

<sup>(</sup>٤) الحج: ٢١ .

حتى يصل إلى جوفه.

﴿ذَقَ إِنْكَ أَنتِ الْعَزِيزِ الْكُرِيمِ ﴾ يعني: المنيع الكريم عند نفسك، إذ كنت في الدنيا ولست كذلك، قال بعضهم: نزلت في أبي جهل كان يقول: أنا أعز قريش وأكرمها ﴿إِنْ هَذَا ﴾ يعني: (العذاب)(١) ﴿مَا كُنتُم بِهُ تَمْتُرُونَ ﴾ تشكون في الدنيا أنه كائن.

﴿إِنَّ ٱلْمُتَقِينَ فِي مَقَامٍ آمِينِ ﴿ فِي جَنَّنتِ وَعُيُونِ ﴿ يَلْسُونَ مِن سُندُسِ وَعُيُونِ ﴾ يَلْسُونَ مِن سُندُسِ وَالسَّتَرَقِ مُتَقَدِلِينَ ﴾ حَنَاكَ وَزَقَجْنَهُم بِحُورٍ عِينِ ﴿ يَنْ يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَالسَّتَرَقِ مُتَقَدِلِينَ ﴾ لَا يَدُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَ وَوَقَنهُمْ عَذَابَ فَكَهَمْ عَذَابَ الْمَوْتَةَ الْأُولَ فَوَقَنهُمْ عَذَابَ الْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَ وَوَقَنهُمْ عَذَابَ الْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَ وَوَقَنهُمْ عَذَابَ الْمَوْتَ إِلَى هُو ٱلْفَوْزُ ٱلْمَظِيمُ ﴿ فَي الْمَوْتَ إِلَيْ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللللل

﴿إِنَ المِتَقِينَ فِي مَقَامِ ﴾ في منزل ﴿أُمِينَ ﴾ أي: هم آمنون فيه من الغِيَرِ (٢). قال محمد: من قرأ ﴿مُقَامِ ﴾ برفع الميم فهو من قولهم: أَقَام مُقَامًا، ومن قرأ بفتح الميم فهو من قولهم: قام يَقُوم (٣).

﴿يلبسون من سندس وإستبرق﴾ تفسير الحسن: هما جميعًا حرير.

قال محمد: قيل الإستَبْرَقُ: الدِّيبَاجُ الصَّفِيقُ الكثيف، والسُّنْدس: الرقيق (٤).

<sup>(</sup>١) مشتبهة في الأصل، ولعلها كما أثبته.

<sup>(</sup>٢) أي: حوادث الدهر ونوازله. لسان العرب (غير).

 <sup>(</sup>٣) قرأ نافع وابن عامر ﴿مُقام﴾ بضم الميم، وقرأ الباقون: ﴿مَقام﴾ بفتح الميم. النشر (٢/ ٣٧١) إتحاف الفضلاء (٥٠٠) القرطبي (١٥٢/١٦).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (برق)، (إستبرق)، (سندس).

قال كعب: في الجنة شجر تُنْبِت الإستبرق والحرير؛ منه يكون لباس أهل الجنة.

قوله: ﴿متقابلين﴾ لا ينظر بعضهم إلى قفا بعضٍ إذا تزاوروا؛ في تفسير بعضهم.

﴿كذلك وزوجناهم بحور عين﴾ تفسير الحسن، أي: كذلك حكم الله لأهل الجنة بهذا؛ والحُور<sup>(۱)</sup>: البيضُ؛ في تفسير قتادة، والعِينُ<sup>(۲)</sup>: عظامُ العيون.

قال محمدٌ: قوله: ﴿وزوّجناهم﴾ أي: قَرَنّاهم بهن.

﴿يدعون فيها بكل فاكهة﴾ أي: يأتيهم ما يشتهون فيها ﴿آمنين﴾ من المؤت ﴿لا يذوقون فيها الموت إلا الموتة الأولى﴾ وليس ثُمَّ موتة، إنما هي هذه الموتة الواحدة في الدنيا.

﴿ فَضَلَّا مِن رَبِكَ ذَلِكَ هُو الفُوزِ العظيم ﴾ النجاة العظيمة مِن النار إلى الجنة . قال محمد : ﴿ فَضَلَّا ﴾ منصوب بمعنى : وذلك بفضلٍ مِن الله ، أي : فعل ذلك منه فضلًا (٣) .

﴿ فَإِنَّمَا يَسْرِنَاهُ لِعَنِي: القرآن ﴿ بِلْسَانِكُ ﴾ يعني: النبي، لولا أن الله يسره بلسان محمدٍ ما كانوا ليقرءوه ولا يفقهوه ﴿ لعلهم يتذكرون ﴾ لكي يتذكروا ﴿ فَارتقب ﴾ فانتظر العذاب، فإنه واقع بهم ﴿ إنهم مرتقبون ﴾ منتظرون.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) والواحدة: حوراء، لسان العرب (حور).

<sup>(</sup>٢) والواحدة: عيناء. لسان العرب (عين).

<sup>(</sup>٣) أي: مفعول لأجله. ينظر: إعراب القرآن (٣/ ١٢٠)، البيان (٢/ ٣٦٢).

# تفسير سورة الجاثية وهي مكية كلها

### بِسْمِ اللهِ النَّانِ النِيَكِيدِ

﴿ حَمّ إِنَّ فِي اَسْمَوْنِ وَالْأَرْضِ اللّهِ الْعَزِيزِ الْمُكِيمِ ﴿ إِنَّ فِي السَّمَوْنِ وَالْأَرْضِ لَآيَتُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَفِي خَلْفِكُمْ وَمَا يَبُثُنُ مِن دَاّبَتُهِ مَايَتُ لِقَوْمِ بُوفِنُونَ ﴿ وَاخْدِلَشِ الّيَاسِ اللّهَ وَالْفَهَارِ وَمَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن رِّزْقٍ فَأَخْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيفِ الرِّيَاجِ ءَايَنَتُ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ وَايَنْتُ اللّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ فَإِلَى حَدِيثٍ بَعْدَ اللّهِ وَوَايَنِهِدِ بُؤْمِنُونَ ﴾

﴿ حم تنزيل الكتاب [من الله العزيز الحكيم إن في السموات والأرض لآيات للمؤمنين وفي خلقكم ﴾ [(١) (٣٢١) من تراب؛ يعني: خلق آدم من نطفة ثم من علقة ثم من مضغة، وفي الأسماع والآذان وما لا يُحصى من خلق الله في الإنسان. ﴿ وما يبُث ﴾ يَخْلُق.

قال محمدٌ: (يبث) فيه لغتان تقول: بَثَثَتُكَ ما في نفسي، وأَبْثَثُكَ أي: بسطته لك<sup>(٢)</sup>.

﴿آياتٌ لقوم يوقنون﴾.

قال محمدٌ: من قرأ (آياتٌ) بالرفع فعلى الاستثناء (٣) والمعنى: وفي خلقكم آياتٌ (٤).

<sup>(</sup>١) سقطت من الأصل.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (بثث).

<sup>(</sup>٣) هكذا في الأصل وهو تحريف عن الصواب، والمراد: الابتداء. وينظر: إعراب القرآن (٣/ ١٧٤)، البيان (٢/ ٣٦٤ - ٣٦٤)، البحر المحيط (٨/ ٤٤).

<sup>(</sup>٤) قرأ حمزة والكسائي (آيات) بالكسر، وقرأ الباقون بالرفع. ينظر السبعة (٥٩٤)، التيسير (١٩٨).

﴿واختلافُ﴾ أي: وفي اختلاف ﴿الليل والنهار وما أنزل الله من السماءِ من رزقٍ﴾ يعني: المطر فيه أرزاق الخلق ﴿فأحيا به الأرض بعد موتها﴾ بعد إذ كانت يابسة لا نبات فيها.

﴿وتصريف﴾ أي: وتلوين ﴿الرياح﴾ في الرحمة والعذاب ﴿آياتُ لقوم يعقلون﴾ وهم المؤمنون .

﴿ فَبَأِي حَدِيثُ بَعِدَ اللَّهِ وآياته يؤمنون ﴾ يصدقون أي: ليس بعد ذلك إلا الباطل.

﴿ثم يصر﴾ على ما هو عليه ﴿مستكبرًا﴾ عن عبادة الله ﴿كأن لم يسمعها﴾ يعنى: آيات الله، أي: بلى قد سمعها، وقامتْ عليه الحجَّةُ بها.

﴿من ورائهم جهنّم﴾ يعني: أمامهم وهي كلمة عربية، تقول للرجل: من ورائك كذا؛ لأمر سيأتي عليه (١).

قال محمد: وقد يكون «وراء» بمعنى بَعْدُ (١)، وقد تقدم ذكر هذا (٢).

﴿ولا يغني عنهم ما كسبوا شيئًا﴾ تفسير الحسن: ما عملوا من الحسنات،

<sup>(</sup>١) لسان العرب (ورأ).

<sup>(</sup>٢) كما في قوله تعالى: ﴿قالوا نؤمن بما أنزل علينا ويكفرون بما وراءه﴾ [البقرة: ٩١].

يبطل الله أعمالهم في الآخرة ﴿ولا ما اتخذوا من دون الله أولياء ﴾ آلهه؛ يعني: الأوثان التي عبدوها لا تغني عنهم شيئًا.

قوله: ﴿هَذَا﴾ يعني: القرآن ﴿هَدِّي﴾ يهتدون به .

قوله: ﴿ لهم عذابٌ من رجز أليم ﴿ أي: موجع.

﴿ اَللَّهُ الَّذِى سَخَرَ لَكُرُ الْبَحْرَ لِتَجْرِى الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ. وَلِنَبْنَعُواْ مِن فَصْلِهِ. وَلَمَلَكُمْ مَشَكُرُونَ ﴿ وَلَمَلَكُمْ مَشَكُرُونَ ﴿ وَلَمَلَكُمْ مَنْكُرُونَ ﴿ وَلَمَلَكُمْ مَا فِي اللَّهَ مَا فِي الْلَارَضِ جَمِيعًا مِنْئُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَابَنتِ لِقَوْمِ مِنْكُمْ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْلاَرْضِ جَمِيعًا مِنْئُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَابَنتِ لِقَوْمِ مِنْكُمُ وَنَ اللَّهُ اللَّهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْلاَرْضِ جَمِيعًا مِنْنُهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَابَنتِ لِقَوْمِ مِنْكُمُ وَنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْلاَرْضِ جَمِيعًا مِنْنَهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَالْكُونَ السَّاعُونُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ إِنْ إِلَيْهُ إِلَيْهِ اللَّهُ إِلْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ولتبتغوا من فضله ﴾ يعني: طلب التجارة في السَّفَر ﴿ولعلكم تشكرون ﴾ (لكي تشكروا) (١) أي: تؤمنوا ﴿وسخر لكم ﴾ [أي] (٢) خلق لكم ﴿ما في السموات وما في الأرض جميعًا منه ﴾ أي: كل ذلك تفضُّلُ منه ؛ يعني: مما سخر في السموات: الشمسَ والقمر والنجوم والمطر، وبما سخر في الأرض: الأنهار والبحار وما ينبت في الأرض من النبات، وما يستخرج من الذهب والفضة وغير ذلك مما يُنتَفَعُ به، فذلك كلّه بتسخير الله.

﴿ قُلُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُوا لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ لِيَجْزِى قَوْمًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ

اللهُ مَنْ عَمِلَ صَلِيمًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَانَهُ فَعَلَيْهَا ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُو تُرْجَعُونَ ﴿

﴿قل للذين آمنوا يغفروا للذين لا يرجون أيام الله ﴾ يعني: المشركين؛ فأمر الله المؤمنين أن يغفروا لهم ﴿ليجزي قومًا بما كانوا يكسبون ﴾ يعملون؛ يجزي المؤمنين بحلمهم عن المشركين، ويجزي المشركين بشركهم، وكان

<sup>(</sup>١) تكرار في الأصل.

<sup>(</sup>٢) مطموس في الأصل والسياق يقتضيه.

هذا قبل أن يؤمروا بقتالهم، ثم نسخ ذلك بالقتال.

﴿من عمل صالحًا فلنفسه ﴾ أي: يجده عند الله ﴿ومن أساء فعليها ﴾ أي: فعلى نفسه .

﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا بَنِيَ إِسْرَاءِيلَ الْكِنَابَ وَالْمُكُمُ وَالنَّبُواَةُ وَرَزَقَنَهُم مِنَ الطَّبِبَتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى الْكَلِينَ فَيَ الطَّبِبَتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى الْكَلِينَ فَي وَءَاتَيْنَهُم بَيْنَتُوم مِنَ الْأَمْرِ فَمَا اخْتَلَفُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْعِلْمُ بَقْيَا الْكَلِينَ فَي وَمَ الْعِلْمُ بَقْيَا كَانُوا فِيهِ يَخْلِفُونَ فَي ﴾ يَنْنَهُمْ يَوْمَ الْقِينَكُمةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْلِفُونَ فَي ﴾ فَي أَنْ الناه عليهم أول الحكم في قال الحداد في الحكم في الحكم في قال الحداد في الحكم في قال الحداد في الحكم في قال الحداد في الحكم في قال المُعْلَقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ اللَّهُ الْمُعْلِقُ فَيْ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُؤْلُقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمِعْلِقُ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَلْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فِي الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فِي الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْمُ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْمُ الْمُعْلِقُ فَيْلِقُ الْمُعْلِقُ فَيْمِ الْمُعْلِقُ فَيْمُ الْمُعْلِقُ فَيْمِ الْمُعْلِقُ فَيْمُ الْمُعْلِقُ فَيْمُ الْمُعْلِقُ فَيْ الْمُعْلِقُ فَيْعِلِقُ الْمُعْلِقُ فَيْمُ الْمُعْلِقُ فَيْمُ الْمُعْلِقُ فَلْمُعِمْ الْمُعْلِقُ فَيْمُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ ف

﴿ ولقد آتينا بني إسرائيل الكتاب أي: أنزلناه عليهم ﴿ والحكم ﴾ قال قتادة: يريد الحِكْمة، وهي السُّنَة ﴿ ورزقناهم من الطيبات ﴾ ما أحل لهم ﴿ وفضلناهم على العالمين ﴾ يعني: عالمي زمانهم ﴿ فما اختلفوا إلا من بعد ما جاءهم العلم بغيًا بينهم ﴾ أرادوا الدنيا ورخاءها، فغيروا كتابهم وأحلوا فيه ما شاءوا وحرّموا ما شاءوا، فترأسوا على الناس يستأكلونهم ﴿ إن ربك يقضي بينهم . . . ﴾ الآية، فيكون قضاؤه فيهم أن يدخل المؤمنين منهم الذين تمسكوا بدينهم الجنة، ويدخل الكافرين النار.

﴿ ثُمَّةَ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةِ مِنَ ٱلْأَمْرِ فَاتَبِعْهَا وَلَا نَشَيْعُ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّهُمْ لَنَ يُغْنُوا عَنَكَ مِنَ اللّهِ شَبْعًا وَإِنَّ ٱلطَّلِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضٌ وَاللّهُ وَلِىُ ٱلْمُنَّقِينَ إِنَّهُمْ لَنَ يُغْنُوا عَنَكَ مِنَ اللّهِ شَبْعًا وَإِنَّ ٱلطَّلِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضٌ وَاللّهُ وَلِى ٱلْمُنَّقِينَ الْمُنَّقِينَ مَا اللّهِ مَنَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهَ مَا اللّهُ وَالْأَرْضَ بِاللّهِ وَلِيَّجْزَى كُلُّ نَقْمِ بِمَا كَسَبَتَ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَعَلَى اللّهُ السّمَونِ وَالْأَرْضَ بِالْمَقِي وَلِيَّجْزَى كُلُّ نَقْمِ بِمَا كَسَبَتَ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَعَلَمُ اللّهُ السّمَونَ وَالْأَرْضَ بِالْمَقِي وَلِيَّجْزَى كُلُّ نَقْمِ بِمَا كَسَبَتَ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَعَلَمُ اللّهُ السّمَونِ وَالْأَرْضَ بِالْمَقِي وَلِيَّجْزَى كُلُّ نَقْمِ بِمِا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَعَلَقُ اللّهُ السّمَنُوتِ وَالْأَرْضَ بِالْمَقِي وَلِيُجْزَى كُلُّ نَقْمِ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ إِلْمُ اللّهُ اللّهُ السّمَنُوتِ وَالْأَرْضَ بِالْمَقِي وَلِيَّجْزَى كُلُّ نَقْمِ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ إِلَى اللّهُ السّمَنُونِ وَالْأَرْضَ بِالْمَقِي وَلِيَّالِمُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَلَالِمُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللمُ الللللللللللّهُ الللللللمُ الللللللللللمُ اللللللمُ الللللللمُ

﴿ثم جعلناك على شريعة من الأمر﴾ تفسير الحسن: الشريعة: الفريضة

﴿فاتبعها ولا تتبع أهواء الذين لا يعلمون ﴾ يعني: المشركين ﴿إنهم لن يغنوا عنك من اللّه شيئًا ﴾ أي: إن اتبعت أهواءهم عذّبتك ولم يغنوا عنك شيئًا ، وقد [عصمه](١) اللّه من ذلك ، وقضى أن يثبت على ما هو عليه ﴿وإن الظالمين المشركين ﴿بعضهم أولياء بعض ﴾ في الدنيا ، وهم أعداءٌ في الآخرة ؛ يتبرّأ بعضهم من بعض . ﴿هذا بصائر للناس ﴾ يعني : القرآن ﴿وهدّى ﴾ يهتدون به ﴿ورحمة لقوم يوقنون ﴾ .

قال محمد: واحد البصائر: بصيرة (٢).

﴿أُم حسب الذين اجترحوا﴾ اكتسبوا ﴿السيئات﴾ الشرك.

قال محمدٌ: فمعنى ﴿اجترحوا﴾: [اكتسبوا]<sup>(٣)</sup> ويقال: فلانٌ جارح أهله، وجارحُهُ أهله، أي: [كاسبهم]<sup>(٣)</sup> (ل٣٢٢) ومنه قيل لذوات الصيد: جوارح.

﴿أَن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات ﴾ أي: لا نجعلهم مِثْلَهم، الذين آمنوا وعملوا الصالحات في الجنة، والمشركون في النار، وهذا لقول أحدهم: ﴿ولنن رُجعت إلى ربي كما يقولون: ﴿إن لي عنده للحسنى ﴿(٤) يعني: الجنة ؛ إن كانت جنة ﴿سواء محياهُم ومماتُهم ﴾ مقرأ مجاهد بالرفع: ﴿سواء همين أن يلونوا سواء والكافر كافر، ومقرأ الحسن بالنصب: ﴿سواء على معنى: أن يكونوا سواء ، أي: ليسوا سواء (صاء ما بئسما ﴿يحكمون أن يجعلهم سواء ﴿وخلق الله

<sup>(</sup>١) لم يظهر منها في الأصل إلا حرف العين، ولعلها كما أثبته، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (بصر).

<sup>(</sup>٣) طمس في الأصل، وانظر لسان العرب (جرح).

<sup>(</sup>٤) فصلت: ٥٠ .

<sup>(</sup>٥) قرأ بالنصب: حمزة والكسائي وحفص عن عاصم، وقرأ الباقون بالرفع، ينظر: السبعة (٥٩٥)، التشر (١٩٨)، النشر (٢/ ٢٧٢)، البحر (٨/ ٤٨/٨).

السموات والأرض بالحق أي: للبعث والحساب والجنة والنار.

﴿ أَفَرَهَ يَتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهُمُ هَوَنهُ وَأَصَلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمَعِهِ وَقَلِيهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عَشَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ وَقَالُواْ مَا هِى إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنَيَا نَمُوتُ وَغَيَا وَمَا عِشَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ وَقَالُواْ مَا هِى إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَغَيَا وَمَا عُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّا يَظُنُونَ ﴿ وَمَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ ۚ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ﴿ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ ۚ إِنْ هُمْ إِلَا يَظُنُونَ ﴿ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ ۗ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ﴿ وَمَا لَهُمْ إِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ ۗ إِنْ هُمْ إِلَا يَظُنُونَ ﴿ وَمَا لَهُمْ إِذَاكِكُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ النّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

﴿أَفْرَأَيْتُ مِنَ اتَّخَذَ إِلَهُهُ هُواهُ ﴾ هُو المشرك، اتَّخَذَ هُواهُ إِلَهًا؛ فعبد الأوثانُ مَن دونَ اللَّه .

قوله: ﴿وأضله الله على علم وختم على سمعه ﴾ فلا يسمع الهدى من الله، يعني سَمْعَ قبول ﴿وقلبه ﴾ أي: وختم على قلبه ؛ فلا يفقه الهدى.

﴿وجعل على بصره غشاوة ﴾ فلا يبصر الهدى ﴿فمن يهديه من بعد اللَّه ﴾ أي: لا أحد ﴿أفلا تذكرون ﴾.

قال محمدٌ: غشاوة: غطاء، ومنه غاشيةُ السَّرْج<sup>(۱)</sup>، وأنشد بعضُهم: صَحِبْتُكَ إِذْ عَيْنِي عَلَيْهَا غِشَاوَةٌ فَلَمَّا انْجَلَتْ قَطَّعْتُ نَفْسِي ٱلُومُهَا<sup>(۱)</sup> ويقال: غُشاوة برفع الغين، وغَشُوة بفتحها بغير ألف<sup>(۳)</sup>، وقد قرئ

<sup>(</sup>١) لسان العرب: (غشو).

<sup>(</sup>٢) البيت للحارث المخزومي. وهو من بحر الطويل. ويروى: (تبعتك) بدل (صحبتك) ويروى (أذيمها) بدل (ألومها) ينظر: البحر المحيط (٤/ ٢٦٥)، لسان العرب (غشو)، مجاز القرآن (١/ ٣١).

<sup>(</sup>٣) وفيها لغات: غَشُوة وغِشُوة وغَشَاوة، وغُشَاوة. ينظر لسان العرب (غشو).

<sup>(</sup>٤) قرأ الأخوان: (غَشُوة)، والأعمش وابن مصرف: (غِشُوة)، وباقي السبعة: (غِشَاوة)، وابن مسعود: (غَشَاوة)، والحسن وعكرمة: (غُشَاوة) وهي لغة عُكَلية. ينظر: الدر المصون (٦/ ١٣٠).

وقوله: ﴿وقالوا ما هي إلا حياتنا الدنيا نموت ونحيا ﴾ أي: نموت ونُولَد. قال محمد: المعنى: يموت قوم ويحيا قوم ؛ وهو الذي أراد يحيى. ﴿وما يهلكنا إلا الدهر ﴾ الزمان، أي: هكذا كان من قبلنا، وكذلك نحن. قوله: ﴿وما لهم بذلك من علم ﴾ بأنهم لا يبعثون ﴿إن هم إلا يظنون ﴾ إن هنهم إلا ظن.

قال محمد: (إن) بمعنى (ما)(١) أي: ما هم إلا يظنون.

﴿ وَإِذَا نُتُكَى عَلَيْهِمْ ءَابِنَتُنَا بَيْنَتِ مَا كَانَ حُبَّتُهُمْ إِلَّا أَنَ قَالُوا انْتُوا بِنَابَآبِنَا إِن كُنتُدَ صَدِقِينَ وَ قُلِ اللّهُ يُحْتِيكُو ثُمَّ يُمِيئُكُو ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِينَدَةِ لَا رَبَّبَ فِيهِ وَلَذِينَ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّ وَلِلّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَيَوْمَ نَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَ إِذِ يَخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ ﴿ وَيَرَىٰ كُلُّ أَمْنَةٍ جَائِيةً كُلُّ أَمْنَةٍ نُدْعَنَ إِلَى كِنَبِهَا الْبُومَ نَجْزُونَ مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴿ إِلَى ﴾

قوله: ﴿وإذا تتلى عليهم آياتنا﴾ القرآن ﴿بينات ما كان حجتهم إلا أن قالوا ائتوا بآبائنا﴾ أحيوا آباءنا حتى يصدقوكم بمقالتكم، بأن الله يحيي الموتى، قال الله جوابًا لقولهم: ﴿قل الله يحييكم﴾ يعني: هذه الحياة ﴿ثم يميتكم﴾ يعني: الموت ﴿ثم يجمعكم إلى يوم القيامة لا ريب فيه ﴾ لا شك فيه ؛ يعني: البعث ﴿ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ أنهم مبعوثون.

قال محمدٌ: من قرأ ﴿حجتَهم﴾ بالنصب جعل اسم كان (أن) مع صِلَتِها، ويكون المعنى: ما كان حجتَهم إلا مقالتُهم، ومن قرأ (حُجّتُهم) بالرفع جعل (حجّتهم) اسم كان و﴿أن قالوا﴾ خبر كان(٢).

<sup>(</sup>١) مغني اللبيب (١/ ٣٠).

<sup>(</sup>٢) قرأ العامة بالنصب، وقرأ زيد بن علي وعمرو بن عبيد وعبيد بن عمرو بالرفع، وفي توجيه النصب والرفع تأويلات نحوية أخرى. ينظر: الدر المصون (٦/ ١٣١).

قوله: ﴿ويوم تقوم الساعة يومئذ يخسر المبطلون﴾ المكذبون بالبعث ﴿وترى كُلِّ أُمِّهِ﴾ يعني: كفارها؛ في تفسير الحسن.

﴿جاثية﴾ على الرُّكَب؛ في تفسير قتادة ﴿كل أمة تُدعى إلى كتابها﴾ إلى حسابها، وهو الكتاب الذي كتبتْ عليهم الملائكة.

قال محمدٌ: يقال: جثا فلان يجثو إذا جلس على ركبتيه، ومثله جَذَا يَجْذُو، والجَذْوُ أَشَدُ استقرارًا من الجثو؛ لأن الجذو أن يجلس صاحبه على أطراف أصابعه (١).

ومن قرأ ﴿كُلُّ أُمَةٍ﴾ بالرفع رفع (كل) بالابتداء، والخبر ﴿تدعى إلى كتابها﴾ ومن نصب جعله بدلًا من (كل) الأول، المعنى: وترى كل أمة ﴿تدعى إلى كتابها﴾ (٢).

﴿اليوم تجزونُ ﴾ أي: يقال لهم: اليوم تجزون.

﴿ هَذَا كِتَنْهُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُمُ بِٱلْحَقِّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ الْمَنْ وَعَكِمُ الْمَوْدُ ٱلْمُدِينُ ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَافُورُ الْمُدِينُ ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَافُورًا أَفَامَ نَكُنْ ءَاكِنِي ثُنْكَى عَلَيْكُمُ فَأَسْتَكَمْرَتُمْ وَكُنْمْ قَوْمًا تُجْرِمِينَ ﴿ ﴾ كَفَرُوا أَفَامَ نَكُنْ ءَاكِنِي ثُنْكَى عَلَيْكُمُ فَأَسْتَكَمْرَتُمْ وَكُنْمْ قَوْمًا تُجْرِمِينَ ﴿ ﴾

﴿هذا كتابنا ينطق عليكم بالحق إنا كنا نستنسخ ما كنتم تعملون أي: ننسخ ما في كتب الحفظة، ونثبت عند الله - عز وجل.

يحيى: عن نُعيم بن يحيى، عن الأعمش، عن أبي ظبيان، عن ابن عباس

<sup>(</sup>١) ينظر لسان العرب (جثو) (جذو).

 <sup>(</sup>۲) العامة على الرفع، ويعقوب قرأ بالنصب. وفي التوجيه النحوى أقوال أخرى. ينظر: النشر
 (۲/ ۲۷۲)، كشف المشكلات (۲/ ۲۳۲)، البحر (۸/ ٥٠).

قال: «أوّل ما خلق الله القلم فقال: اكتب. قال: رب؛ ما أكتب؟! قال: ما هو كائنٌ. فجرى القلم بما هو كائن إلى يوم القيامة»(١).

(۱) رواه وكيع في نسخته عن الأعمش (٥٦ – ٥٥ رقم ٤) وعبد الرزاق في تفسيره (٢٠٧٣) والطبري في تفسيره (١٤/٢٩) وفي تاريخه (٣٠٧/١) وأبو الشيخ في العظمة (١/ ٣٣ ، ٥٠ ، ٥١) وأبو الشيخ في العظمة (٤/ ١٣٨٠ رقم ١٣٨٠) وابن منده في التوحيد (١/ ٩٣ – ٩٤ رقم ١٤ ، ١٥) والحاكم (٢/ ٤٩٨) والآجري في الشريعة (١/ ٢٢٨ رقم ١٩٧ ، ١/ ٥٩٣ رقم ٣٨٨) وابن بطة في الإبانة في كتاب القدر (١/ ٣٣٩ – ٣٣٩ رقم ١٣٧٧) والخطيب في تاريخ بغداد (٩/ ٥٩) والبيهقي في سننه (٩/ ٣) وفي الأسماء والصفات (٢/ ٢٣٩ رقم ١٠٤٤) من طريق الأعمش به.

ورواه عبد الله بن أحمد في السنة (٢/ ٤٠١ رقم ٨٧٢) والخطيب في تاريخ بغداد (١٤/ ٢٠٥) من طريق الحكم بن عتيبة عن أبي ظبيان به .

ورواه الضياء في المختارة (١٨/١٠ رقم ٧) من طريق قابوس بن أبي ظبيان عن أبيه به. ورواه الطبري في تفسيره (١٨/٢٩) وفي تاريخه (١/ ٣٣) من طريق شريك، عن الأعمش، عن أبى ظبيان – أو مجاهد – عن ابن عباس ﷺ.

ورواه الطبري في تفسيره (٢٩/ ١٥) وفي تاريخه (١/ ٣٤) من طريق معمر، عن الأعمش عن ابن عباس تعلقها .

ورواه الطبراني في المعجم الكبير (١١/ ٤٣٣ رقم ١٢٢٢٧) من طريق مؤمل بن إسماعيل، عن حماد بن زيد، عن عطاء بن السائب، عن أبي الضحى، عن ابن عباس تعلقه مرفوعًا. قال الطبراني: لم يرفعه عن حماد بن زيد إلا مؤمل بن إسماعيل.

قال الهيثمي في المجمع (١٢٨/٧) قلت: ومؤمل ثقة كثير الخطأ، وقد وثقه ابن معين وغيره، وضعفه البخاري وغيره، وبقية رجاله ثقات.

ورواه ابن أبي عاصم في السنة (١/ ٥٠ رقم ١٠٨) وأبو يعلى (٢١٧/٤ رقم ٢٣٢٩) وعبد الله بن أحمد في السنة (٢/ ٣٩٣ رقم ٨٥٤) والدارمي في الرد على الجهمية (١٢١ رقم ٢٥٣) والطبري في تفسيره (١٦/٢٩) وفي تاريخه (١/ ٣٣) والطبراني في المعجم = فأعمال العباد تُعْرض كلَّ يوم اثنين وخميس، فيجدونه على ما في الكتاب. قوله: ﴿وَأَمَا الذِّينَ كَفُرُوا أَفْلُم تَكُنَ آيَاتِي تَتْلَى عَلَيْكُم ﴾ يقول اللَّه لهم يوم القيامة: ألم تكن آياتي تتلى عليكم في الدنيا؟! ﴿فاستكبرتم وكنتم قومًا مجرمين ﴾ مشركين .

﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقَّ وَالسَّاعَةُ لَا رَبِّ فِيهَا قُلْتُم مَّا نَدْرِى مَا السَّاعَةُ إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنَّا وَمَا غَنْ بِمُسْتَيْقِنِينَ ﴿ وَبَدَا لَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا عَبِلُوا وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِبُونَ ﴿ وَمَا غَنْ بِمُسْتَيْقِنِينَ ﴿ وَبَدَا لَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا عَبِلُوا وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِبُونَ ﴿ وَمَا فَرَا لَهُ عَلَى إِلَّا عَلَى إِلَّا عَلَى اللَّهِ عَلَى إِلَّا عَلَى اللَّهِ عَلَى السَّاعَة إِلَّا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

قال محمد: [(الساعة) ترفع وتنصب فمن](١) رفع فعلى معنى [الابتداء](١)،

<sup>=</sup> الكبير (٢/ ٦٨ - ٦٩ رقم ١٢٥٠٠) وابن بطة في الإبانة (٣٣٣/ رقم ١٣٦١) وأبو نعيم في الحلية (٨/ ١٨١ - ١٨١) والبيهقي في سننه (٩/ ٣) وفي الأسماء والصفات (٢/ ٢٣٧ – ١٣٧ رقم ٨٠٣ رقم ٨٠٣) وغيرهم من طريق عمر بن حبيب عن القاسم بن أبي بزة عن سعيد بن جبير عن ابن عباس تعلقها مرفوعًا.

قال ابن كثير في تفسيره (٤/ ٢٠٢): غريب من هذا الوجه، ولم يخرجوه.

وقال الهيشمي في المجمع (٧/ ٩٠): رواه الطبراني، ورجاله ثقات.

وخالف عُمَر بن حبيب هشامُ الدستوائي؛ فرواه عن القاسم بن أبي بزة عن عروة بن عامر عن ابن عباس تعلقت قوله، فخالفه في الإسناد، وأوقف الحديث.

خرجه عبد الله بن أحمد في السنة (٢/ ٤١١ رقم ٨٩٨) والطبري في تفسيره (٢٥/ ٤٨).

وللحديث طرق أخرى عن ابن عباس تنهية موقوفًا، انظر تفسير الطبري (٢٩/ ١٥ – ١٧) وتاريخه (١/ ٣٥) والشريعة للآجري (١/ ٢٢٩ ، ٣٥٨ – ٣٦٠).

وله شواهد عن ابن مسعود وعبادة بن الصامت وأبي هريرة وابن عمر على .

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل، والسياق يقتضي ما أثبتناه. وينظّر الدر المصون (٦/ ١٣٢).

ومن نصبها عطف على (الوعد)<sup>(۱)</sup>، المعنى: إذا قيل: إن وعد الله حق وأن الساعة [آتية.

قوله: ﴿إِن نَظِنَّ إِلاً] (٢) ظنًا ﴿ قيل: المعنى: ما نعلم ذلك إلا شكًا ولا نستيقنه؛ لأن الظن قد يكون بمعنى العلم كقوله: ﴿ ورأى المجرمون النار فظنوا أنهم مواقعوها ﴾ (٣) أي: علموا(٤) ومثل هذا في الشعر - لم يثبت لأحد-:

فَقُلْتُ: لَهُمْ ظُنُوا بِأَلْفَيْ مُدَجِّجِ سَرَاتُهُمُ بِالفَارِسِيِّ المُسَرَّدِ<sup>(٥)</sup> وقد يكون الظن أيضًا بمعنى الشك.

قوله: ﴿وبدا لهم سيئاتُ ما عملوا﴾ أي: حين غضب عليهم علموا أن أعمالهم تلك سيئات، ولم يكونوا يرون أنها سيئات.

﴿وحاق بهم﴾ نزل بهم ﴿ما كانوا به يستهزئون﴾ كانوا يستهزئون بالنبي والمؤمنين؛ فحاق بهم عقوبة ذلك الاستهزاء، فصاروا في النار.

﴿ وَقِيلَ الْيَوْمَ نَسَنَكُمْ كَمَا نَسِيتُمْ لِقَاءً يَوْمِكُمْ هَلَا وَمَأْوَنَكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِرِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّ

 <sup>(</sup>١) قرأ حمزة بنصب (الساعة)، وقرأ الباقون برفعها. وفي توجيهات الرفع والنصب أقوال أخر.
 ينظر: البحر المحيط (٨/ ٥٠)، الدر المصون (٦/ ١٣٢)، السبعة (٥٩٥)، النشر (٢/ ٣٧٢).

<sup>(</sup>٢) طمس في الأصل، والسياق يقتضي ما أثبتناه. وينظر الدر المصون (٦/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٣) الكهف: ٥٣ .

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (ظنن).

<sup>(</sup>٥) البيت لدريد بن الصمة، وهو من بحر الطويل. ينظر: لسان العرب (ظنن)، شرح المفصل (٧/ ٨١)، الأصمعيات (١٠٧).

بُسْنَعْنَبُونَ ﴿ فَاللَّهُ مُلَدُّ رَبِّ السَّمَنَوَتِ وَرَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ وَلَهُ الْكِنْرِيالَهُ فِي السَّمَنُونِ وَلَهُ الْكِنْرِيالَهُ فِي السَّمَنُونِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْمَـزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّل

﴿كما نسيتم﴾ كما تركتم، وقيل: المعنى في (ننساكم): نترككم ﴿لقاء يومكم هذا﴾ فلم تؤمنوا ﴿وغرتكم الحياة الدنيا﴾ كنتم لا تقرون بالبعث ﴿فاليوم لا يخرجون منها﴾ من النار ﴿ولا هم يستعتبون﴾ أي: لا يستعتبوا ليُغتَبُوا؛ أي: ليؤمنوا.

﴿وله الكبرياء﴾ العظمة ﴿وهو العزيز﴾ في نقمته ﴿الحكيم﴾ في أمره.

and the same of th

## تفسيـــر ســـورة الأحقـــاف وهي مكيّة كلها

### بِنْسِمِ اللَّهِ النَّكْنِ الرَّجَيْسِ إِ

﴿حم تنزيل الكتاب﴾ القرآن ﴿من اللّه العزيز الحكيم﴾ العزيز في نقمته، الحكيم في أمره ﴿قل أرأيتم ما تدعون من دون اللّه ﴾ يعني: أوثانهم ﴿أروني ماذا خلقوا من الأرض ﴾ أي: لم يخلقوا منها شيئًا ﴿أم لهم شرك في السموات ﴾ هل خلقوا منها شيئًا أي: لم يخلقوا ﴿اثتوني ﴾ يقول للنبي: قل لهم: ﴿اثتوني بكتاب من قبل هذا ﴾ فيه أن هذه الأوثان خلقت من الأرض شيئًا أم من السموات ﴿أو أثارة من علم ﴾ بهذا ﴿إن كنتم صادقين ﴾ أي: ليس عندكم بهذا كتاب (ولا أثَرة من علم) في مقرأ الحسن، وهي تقرأ (أثرة) عندكم بهذا خاصة (أثرة).

قوله: ﴿وَمِن أَصْلَ مَمَن يَدْعُو مِن دُونَ اللَّهُ مِن لا يُستجيب له إلى يوم

 <sup>(</sup>١) قرأ العامة: (أثارة) وقرأ علي وابن عباس وزيد بن علي وعكرمة وآخرون: (أثرة) وقرأ الكسائي: (أثرة وإثرة)، وقرأ السلمي: (أثرة) ينظر: الدر المصون (٦/ ١٣٥).

القيامة ﴾ يعني: أوثانهم ﴿وهم عن دعائهم غافلون ﴾ يعني: الأوثان عن دعاء من عبدها غافلون.

قال محمدٌ: قال (مَن)<sup>(۱)</sup> وَهُو لغير ما يعقل؛ لأن الذين عبدوها أجروها مجرى ما يميز، فخوطبوا على مخاطبتهم<sup>(۲)</sup>؛ كما قالوا: ﴿ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفي﴾ (۲).

﴿ وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَمُمْ أَعْدَاءُ وَكَانُوا بِعِبَادَيْهِم كَفِينِ ﴿ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِم اَيَنُنَا لَيْنَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُم هَلَا سِحْرٌ مُبِينُ ﴿ آمْ يَقُولُونَ افْتَرَبَّهُ قُلْ إِنِ الْفَيْرَاتُهُمُ فَلَا تَسْتِكُمْ فَلَا تَسْتُحُ مُنِينً ﴿ وَمَا أَنْفَيْلُ اللَّهِ شَيْئًا هُوَ أَعْلَمُ بِمَا نُفِيضُونَ فِيدٍ كَفَى بِهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَيَتَنَكُمُ وَهُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ فَلَ مَا كُنتُ بِدْعًا مِنَ الرُّسُلِ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَيَبْنَكُمُ وَهُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ فَلَ مَا كُنتُ بِدْعًا مِنَ الرُّسُلِ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَيَبْنَكُمُ وَهُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ فَلَ مَا كُنتُ بِدْعًا مِنَ الرُّسُلِ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَيَبْنَكُمُ وَلَا يَكُمُ لِي اللَّهِ وَكُفَرَبُمُ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِي إِسْرَهِ يَلَ عَلَى مِثْلِهِ فَامَنَ وَاسْتَكُمَرَمُ أَلِي اللَّهِ وَكَفَرْتُمُ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِي إِسْرَهِ يَلَ عَلَى مِثْلِهِ فَامَنَ وَاسْتَكُمَرَمُ أَلَا اللَّهِ وَكَفَرْتُمُ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِي إِسْرَهِ يلَ عَلَى مِثْلِهِ فَامَنَ وَاسْتَكُمَرَمُ أَلَيْهِ وَكَفَرْتُمُ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِي إِسْرَهِ يلَ عَلَى مِثْلِهِ وَامَانَ وَالْسَلَعُمُ اللَّهُ وَلَا لِكُونُ اللَّهُ وَكَفَرَامُ اللَّهُ وَكُفَرَبُمُ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِي إِلَيْهِ اللَّهُ وَلَا لَهُ مِنْ اللَّهِ وَكُفَوْمُ الْقُلُومِينَ فَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مُنْ عَلَى مِنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ فِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا لَهُ مُنْ اللَّهُ عَلَى مُنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللمُ اللللللمُ الللللمُ الللللمُ الللللمُ اللللمُ الللمُ الللللمُ ا

﴿وَإِذَا حَشَرِ النَّاسِ كَانُوا لَهُمْ أَعَدَاءً . . . ﴾ الآية، قال الحسن: إن اللَّهُ يَجْمَعُ يوم القيامة بين كل عابدٍ ومعبود، فيوقفون بين يديه، ويحشرها (٤) اللَّه بأعيانها، فينطقها فتخاصم من كان يعبدها.

﴿ أُم يقولون افتراه ﴾ محمد قال الله: ﴿ قل ﴾ لهم يا محمد: ﴿ إِن افتريته فلا

<sup>(</sup>١) في قوله تعالى: ﴿مَنْ لا يستجيب له﴾.

<sup>(</sup>٢) وقيل: تعود على (مَن) في قوله: ﴿ومَنْ أَصْلَ﴾ وقيل: تغليبًا للعقلاء، فقال: (مَنْ) ينظر: الدر المصون (٦/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٣) الزمر: ٣ .

<sup>(</sup>٤) أي: الأصنام والأوثان التي كانت تُغبَّدُ من دون الله.

تملكون لي من الله شيئًا أي: سوف يعذبني ولا تستطيعون أن تمنعوني من عذابه ﴿هو أعلم بما تفيضون فيه ﴾ من الشّرك أي: تتكلمون به ﴿كفى به شهيدًا بيني وبينكم أي: جئت بالقرآن من عنده وإني لم أفتره ﴿وهو الغفور الرحيم لمن آمن.

﴿قل ما كنت بدعًا من الرسل﴾ أي: ما كنت أولهم؛ قد كانت الرسل قبلي ﴿وما أدري ما يفعل بي ولا بكم﴾ تفسير الكلبي: إن النبي قال: «لقد رأيت في منامي أرضًا أُخْرِجُ إليها من مكة. فلما اشتد البلاءُ على أصحابه بمكة قالوا: يا نبي الله، حتى متى نلقى هذا البلاء، ومتى نخرج إلى الأرض التي أُرِيتَ؟! فقال رسول الله ﷺ: ما أدري ما يفعل بي ولا بكم، أنموت بمكة أم نخرجُ منها؟».

﴿إِن أَتَبِع إِلاَ مَا يُوحَى إِلَيَّ ﴿ قُلَ أُرأَيتُم إِنْ كَانَ مِن عَنْدَ اللَّه ﴾ يعني: القرآن ﴿ وكفرتم به وشهد شاهد من بني إسرائيل على مثله ﴾ على مثل القرآن ؛ يعني: التوراة. قال الحسن: يعني بالشاهد: عبد الله بن سلام ﴿ فَآمِن واستكبرتم إِنَ اللّه لا يهدي القوم الظالمين ﴾ المشركين ؛ يعني: الذين يلقون الله بشركهم.

﴿ وقال الذين كفروا للذين آمنوا لو كان خيرًا ما سبقونا إليه ﴾ [... (ل

377) ...]<sup>(1)</sup>.

﴿ ومن قبله ﴾ من قبل القرآن ﴿ كتاب موسى إمامًا ﴾ يعني: التوراة؛ يهتدون به (٢) ﴿ ورحمة ﴾ لمن آمن به ﴿ وهذا كتابٌ ﴾ يعني: القرآن ﴿ مصدقٌ ﴾ للتوراة والإنجيل ﴿ لسانًا عربيًا لتنذر (٣) الذين ظلموا ﴾ أشركوا ﴿ وبشرى للمحسنين ﴾ المؤمنين بالجنة .

قال محمدٌ: ﴿إمامًا﴾ منصوبٌ على الحال، و﴿رحمة﴾ عطف عليه، و﴿لسانًا عربيًا﴾ منصوبٌ أيضًا على الحال، المعنى: مصدقٌ لما بين يديه عربيًا وذكر (لسانًا) توكيدًا(٤).

قوله: ﴿إِنَّ الذِينَ قَالُوا رَبِنَا اللَّهُ ثُمَّ استقامُوا﴾ على ذلك ﴿فلا خوفُ عليهم...﴾ الآية.

يحيى: عن يونس بن إسحاق، عن أبي إسحاق، عن [عامر]<sup>(٥)</sup> بن سَغدِ البجلي قال: «قرأ أبو بكر الصديق هذه الآية، فقالوا: وما الاستقامة يا خليفة رسول الله؟ قال: لم يشركوا»<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل نحو ست كلمات.

<sup>(</sup>۲) أي: كتاب موسى.

<sup>(</sup>٣) قرأ المدنيان وابن عامر ويعقوب (لتنذر) بالخطاب، واختلف عن البزي، وقرأ الباقون (لله المنافر). وقرأ الباقون (لله النفر (٢/ ٣٧٢ – ٣٧٣) وإتحاف الفضلاء (٥٠٣).

<sup>(</sup>٤) وفي ذلك تفصيل نحوي واسع. ينظر الدر المصون (٦/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٥) في الأصل: عمر. والمثبت هو الصواب، وعامر بن سعد البجلي الكوفي ترجمته في التهذيب (٢٥/ ٢٣ - ٢٥) وذكر المزي أن روايته عن أبي بكر الصديق مرسلة، وسيأتي أن بعض الرواة زاد بينهما سعيد بن نمران، والله أعلم.

<sup>(</sup>٦) رواه أبن المبارك في الزهد (١١٠ رقم ٣٢٦) وعبد الرزاق في تفسيره (٢/ ١٨٧) ومسدد في مسنده - كما في المطالب العالية (١٤/ ١٥١ رقم ٣٧١٥) - وأبو داود في الزهد (٦٠ رقم ٣٩١) والطبري في تفسيره (٢٤ / ١١٤) من طريق سفيان الثوري - وهو في تفسيره (٢٧٦ - =

﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنْسَنَ بِوَلِدَيْهِ إِحْسَنَا حَمَلَتُهُ أَمْتُهُ كُرْهَا وَوَضَعَتْهُ كُرُهَا وَوَصَيْلَهُ فَلَكُو يَعْمَنَكَ ٱلِّيَ ثَلَتُهُونَ شَهْرًا حَقَّى إِذَا بَلَغَ ٱلشَّكُرَ يَعْمَنَكَ الَيْقَ أَنْفُونَ هَا مَنْهُمُ وَأَصْلِحْ لِى فِي ذُرِيَّتِيَّ إِنِي تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِي أَنْفَيْلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَيلُوا وَنَنَجَاوَزُ عَن سَيِّعَاتِهِم فِي أَصَّبِ مَن ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَهَا اللَّذِي نَلْقَبُلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَيلُوا وَنَنَجَاوَزُ عَن سَيِّعَاتِهِم فِي أَصَبِ الْمُسْلِمِينَ ﴿ وَهَا اللَّهِ لَا يُوعَدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْحُلُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿ ووصينا الإنسان بوالديه حسنًا ﴾ (أ) يعني: برًا ﴿ حملته أمه كرهَا ووضعته كرهًا ﴾ وضعته كرهًا ﴾ وضاله ﴾ وطامُه ﴿ وملته بمشقّة ﴿ وحمله ﴾ في البطن ﴿ وفصاله ﴾ وطامُه ﴿ وثلاثون شهرًا ﴾ .

قال محمدٌ: ﴿حسنًا﴾ نصب على المصدر، المعنى: أمرناه بأن يحسن

<sup>=</sup> ۲۷۷ رقم ۸۹۳) - عن أبي إسحاق، عن عامر بن سعد البجلي، عن سعيد بن نمران، عن أبي بكر الصديق تعليه .

وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٥/ ٣٩٩) للفريابي وسعيد بن منصور وابن سعد وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم.

وقال الدارقطني في العلل (١/ ٢٧٣): حدَّث به سفيان الثوري، عن أبي إسحاق، عن عامر ابن سعد البجلي، عن سعيد بن نمران، عن أبي بكر.

وتابعه عبيد الله بن موسى عن إسرائيل.

ورواه أبو الأحوص ويحيى بن أبي بكير عن إسرائيل، عن أبي إسحاق عن سعيد بن نمران. لم يذكرا فيه عامر بن سعد.

وقول الثوري أصح . اهـ. وقال البوصيري في إتحاف الخيرة (٦/ ٢٦٥): هذا إسناد ضعيف؛ لجهالة سعيد بن نمران.

قلت: والوجه الثالث من الخلاف على أبي إسحاق رواية يحيى بن سلام عن يونس بن أبي إسحاق عن أبي إسحاق عن عامر بن سعد عن أبي بكر بإسقاط سعيد بن نمران.

 <sup>(</sup>١) هكذا في الأصل، وهي قراءة نافع وابن كثير وأبي عمرو وابن عامر، وقرأ الباقون:
 ﴿إحسانًا﴾ ينظر: السبعة (٥٩٦)، التيسير (١٩٩)، النشر (٢٧٣/٢).

إليهما إحسانًا. و (كرهًا) منصوبٌ بمعنى: حملته أمه على مشقة، ووضعته على مشقة (١).

﴿حتى إذا بلغ أشده ﴾ يعني: احتلم، وبعضهم يقول: عشرين سنة. قال محمدٌ: وجاء في الأشد ها هنا أنه بضع وثلاثون سنة، وهو الأكثر. قوله: ﴿وبلغ أربعين سنة ﴾ أي: في سِنّهِ ﴿قال رب أوزعني ﴾ يعني: ألهمني ﴿أن أشكر نعمتك . . . ﴾ الآية.

﴿ أُولئك الذين يُتقبل (٢) عنهم ﴾ أي: يتقبل الله منهم ﴿ أحسنُ ما عملوا ﴾ . ﴿ في أصحاب الجنة ﴿ وعد الصدق الذي كانوا يوعدون ﴾ في الدنيا .

قال محمد: ﴿وعد الصدق﴾ منصوب مصدر مؤكد لما قبله (٣).

﴿ وَالَّذِى قَالَ لِوَلِدَيْهِ أُفِّ لَكُمَّا أَنِهَدَانِينَ أَنْ أُخْرَجَ وَقَدْ خَلَتِ الْقُرُونُ مِن قَبْلِي وَهُمَا بَسْتَغِيثَانِ اللّهَ وَيْلُكَ مَامِنَ إِنَّ وَعْدَ اللّهِ حَقَّ فَيَقُولُ مَا هَلَاً إِلّاَ أَسْطِيرُ الْأَوَّلِينَ ﴿ أَوْلَيْهِكَ اللّهَ اللّهَ وَيُلْكَ مَامِنَ إِنَّهُمْ كَالُهُمْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ وَالْإِنِينَ إِنَّهُمْ كَالُونِ مِمَا الّذِينَ كَفَرُوا خَسِرِينَ اللّهِ وَيُكُلّ دَرَجَتُ مِمَّا عَيلُوا فَي إِنْهُمْ أَعْمَلُهُمْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَيَوْمَ بُعْرَضُ الّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّادِ أَذَهَبْتُمْ طَيِّبَنِيكُونَ فِي حَيَانِكُو اللّهُ اللّهُ إِنَّا وَاسْتَمْتَعْتُمْ عِيا فَالْيَوْمَ مُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ عَلَى النّادِ أَذَهَبْتُمْ طَيْبَنِيكُونُ فِي حَيَانِكُو اللّهَ اللّهُ وَاسْتَمْتَعْتُمْ عِيا فَالْيَوْمَ مُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ

<sup>(</sup>١) وفي ذلك تفصيل نحوي. ينظر البحر المحيط (٨/ ٦٠) كشف المشكلات (٢/ ١٢٣٧).

 <sup>(</sup>۲) بضم الياء وهي قراءة نافع وابن كثير وأبي عمرو وابن عامر وأبي بكر، على البناء للمفعول
ورفع ﴿أحسنُ﴾ وقرأ الباقون بالنون المفتوحة على البناء للفاعل، ونصب ﴿أحسنَ﴾ على
المفعولية. ينظر: النشر (۲/ ۳۷۳) القرطبي (۱۹٦/۱٦).

<sup>(</sup>٣) الدر المصون (٦/ ١٣٩).

تَسْتَكْبِرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَبِمَا كُنُّمْ نَفْسُقُونَ ﴿ ﴾

﴿والذي قال لوالديه أفِّ لكما أتعدانني أن أُخرج ﴾ أن أبعث ﴿وقد خلت القرون من قبلي ﴾ فلم يبعثوا.

قال محمد: (أف) كلمة تبرم، وقد مضى تفسيرها واشتقاقها بأكثر من هذا في سورة سبحان (١) وسورة الأنبياء (٢).

قال: ﴿وهما يستغيثان اللَّه ويلك آمن﴾ أي: يقولان له ذلك ﴿إن وعد اللَّه حق﴾ القيامة ﴿فيقول ما هذا إلا أساطير الأولين﴾ كذب الأولين وباطلهم، نزلت في عبد الرحمن بن أبي بكر قبل أن يسلم، وفي أبويه: أبي بكر الصديق وامرأته: أم رومان.

قال الله: ﴿أُولئك الذين حق عليهم القول﴾ وجب عليهم الغضب ﴿في أمم ﴾ أي: مع أمم ﴿قد خلت من قبلهم من الجن والإنس ﴾ صاروا إلى النار. ﴿ولكل درجاتُ مما عملوا ﴾ المؤمنون والمشركون؛ للمؤمنين درجات في الجنة على قدر أعمالهم، وللمشركين درجاتٌ في النار على قدر أعمالهم.

﴿ ويوم يعرض الذين كفروا على النار ﴾ وعرضهم في تفسير الحسن: دخولهم ﴿ أَذَهبتم ﴾ وتقرأ أيضًا بالاستفهام بمد: (آذهبتم طيباتكم في حياتكم الدنيا) فمن قرأها بغير مد يقول: قد فعلتم، ومن قرأها بمد فهي على الاستفهام (....) (٢) أي: قد فعلتم، المعنى: أنكم أذهبتم (٤) ﴿ طيباتكم ﴾

<sup>(</sup>١) عند قوله تعالى: ﴿ فلا تقل لهما أف ولا تنهرهما ﴾ الإسراء: ٣ .

<sup>(</sup>٢) عند قوله تعالى: (أفّ لكم ولما تعبدون من دون اللُّه﴾ الأنبياء: ٦٧ .

<sup>(</sup>٣) كلمة لم أستطع قراءتها.

<sup>(</sup>٤) قرأ ابن كثير وابن عامر بهمزتين، والباقون بهمزة واحدة. ينظر: البحر (٦٣/٨) ، الدر المصون (٦/ ١٤٠).

في الجنة بشرككم ﴿واستمتعتم بها﴾ يعني: بالدنيا ﴿وبما كنتم تفسقون﴾ يعني: فسق الشرك.

قال محمدٌ: قراءة نافع ﴿أَذَهبتم﴾ بلا مد على الخبر، وهو الذي أراد يحيى.

﴿ وَاذَكُرُ آَخَا عَادٍ إِذَ أَنَدَرَ قَوْمَهُ إِالْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ النَّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ آلَا تَعْبُدُواْ إِلَّا اللّهَ إِنِيَ آخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ ﴿ قَالُواْ أَجِفْنَنَا لِتَأْفِكُمْ عَنَّ الْمَهْتِنَا فَأْلِنَا الْعِلْمُ عِندَ اللّهِ وَأَثَلِقُكُمْ مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ مِنَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّندِقِينَ ﴿ قَالَ إِنَّمَا الْعِلْمُ عِندَ اللّهِ وَأَثَلِقُكُمُ مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ وَلَلْكِنِينَ آرَيْكُمْ فَوْمًا جَنْهُلُونَ ﴾ فَلَمّا رَأَوْهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِينِهِمْ قَالُواْ هَلَا عَارِضٌ مُطُونًا بَلْ هُو مَا اسْتَعْجَلَتُم بِهِ . ويشَ فَيهَا عَذَاكُ أَلِيمٌ ﴿ فَاعَدُمُ كُلَّ فَيْهِ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لَاللّهُ مُن مَا اسْتَعْجَلَتُم بِهِ . ويشَ عَذَاكُ أَلِيمٌ ﴿ فَا عَذِينَ ﴿ وَلَهُ مَن مَا اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ مِن اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا أَنْعَلَمُ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمَا عَنْهُمْ مَعْلَمُ وَلاَ أَبْصَدُوهُمْ وَلاَ أَنْصَدُوا وَاقْتُودُهُ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَعْمُهُمْ وَلاَ أَبْصَدُوهُمْ وَلاَ أَنْعِدَتُهُم فِيمَا وَأَشِيدُوهُ وَمَا فَعَى عَنْهُمْ مَنْ كُولُولُ اللّهِ وَمَا لَيْهُ وَمَا اللّهُ وَمَالَ اللّهُ مَن مَا كَانُوا بِهِ مِن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِن اللّهِ مَا كَانُوا بِهِ مِنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ مَا كُنُوا بِهِ مِنْ اللّهِ مَا كُنُوا بِهِ مِنْ اللّهُ مَا كُنُوا بِهِ مِنْ اللّهِ مِن النسب، وليس بأخيهم في الدين ﴿إِذْ أَنذُر قومه بالأحقاف ﴾ وكانت منازلهم .

قال محمدٌ: الأحقافُ في اللغة واحدها: حِقْفٌ، وهو من الرمل ما أشرف من كثبانه واستطال، وقد قيل: إن الأحقاف ها هنا: جبلّ بالشام<sup>(١)</sup>.

﴿وقد خلت النذر من بين يديه ومن خلفه ﴾ وهو بدء كلام مستقبل، يخبر الله أن النذر قد مضت من بين يدي هود؛ أي: من قبله ﴿ومن خلفه ﴾ أي:

<sup>(</sup>١) وقيل: هو الرمل المستطيل المعوج. لسان العرب (حقف).

ومن بعده يدعون إلى ما دعا إليه هود [﴿أَلَا تَعْبَدُوا إِلَّا اللَّهِ﴾](١) ﴿إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُم عَذَابِ يُومُ عَظَيْمِ﴾ رجع إلى قصتهم (ل٣٢٥) أي: قد فعلت ﴿فأتنا بِمَا تَعْدَنا﴾ كان يعدهم [بالعذاب](١) إن لم يؤمنوا.

﴿قَالَ ﴾ لهم: ﴿إِنَّمَا العلم عند اللَّه ﴾ علمُ متى يأتيكم العذاب.

﴿فلما رأوه﴾ رأوا العذاب ﴿عارضًا مستقبل أوديتهم قالوا هذا عارض ممطرنا﴾ حسبوه سحابًا، وكان قد أبطأ عنهم المطر، قال الله: ﴿بل هو ما استعجلتم به﴾ لما كانوا يستعجلون به هودًا من العذاب استهزاءً وتكذيبًا ﴿ريحٌ فيها عذابٌ أليم﴾ موجع.

قوله تعالى: ﴿تدمر كل شيء بأمر ربها﴾ أي: تدمر كل شيءٍ أُمِرتْ به، وهي ريحُ الدَّبُور (٢) ﴿فأصبحوا لا تَرَى إلا مساكنَهم (٣) ﴾ يقوله للنبي، أي: لا تُبْصر إلا مساكنَهم ﴿ولقد مكناهم فيما إن مكناكم فيه ﴾ أي: فيما لم نمكنكم فيه كقوله: ﴿كانوا أشد منكم قوة وأكثر أموالًا وأولادًا﴾ (٤).

﴿وحاق بهم﴾ نزل بهم ﴿ما كانوا به يستهزئون﴾ نزل بهم عقوبة استهزائهم، يعني: ما عذبهم به.

﴿ وَلَقَدْ أَهۡلَكُنَا مَا حَوۡلَكُم مِنَ ٱلْقُرَىٰ وَصَرَّفَنَا ٱلْأَبَنَتِ لَعَلَّهُمْ بَرْجِعُونَ ﴿ فَالَوَلَا نَصَرَهُمُ ٱلَّذِينَ ٱلْخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ قُرْبَانًا ءَالِهَ ۚ بَلْ ضَلُواْ عَنْهُمْ وَذَالِكَ إِفَكُهُمْ وَمَا

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل.

<sup>(</sup>٢) وهي ريح تهب من المغرب، وتقابل القُبُول؛ وهي ريح الصُّبَا. لسان العرب (دبر).

<sup>(</sup>٣) هَكَذَا ضَبِطَتَ القَرَاءَةُ فِي الْأُصَلَ ﴿لَا تُرَى إِلَا مُسَاكِنَهُم﴾ وهي قراء السبعة إلا حمزة وعاصمًا؛ فقد قرآ: ﴿لَا يُرَى إِلَا مُسَاكِنُهُم﴾. ينظر: البحر (٨/ ٢٥)، الدر المصون (٦/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٤) التوبة: ٦٩ .

## كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴿

﴿ولقد أهلكنا ما حولكم من القرى﴾ يقوله لأهل مكّة وهي أم القرى، منها دُحِيت الأرضُ، وما حولها البلاد كلها أخبر الله بهلاك من أَهلَكَ ﴿وصرفنا الآيات لعلهم [يرجعون](١) ﴾ لعل من بعدهم أن يرجعوا إلى الإيمان؛ يحذرهم.

﴿فلولا﴾ فهلا ﴿نصرهم الذين اتخذوا من دون الله قربانًا آلهة ﴾ يعني: آلهتَهم التي عبدوها، زعموا أنها تقربهم إلى الله زلفى، يقول: فهلا نصروهم إذ جاءهم العذاب.

قال محمدٌ: المعنى: اتخذوهم آلهة يتقربون بهم إلى الله، وهو معنى قول يحيى.

﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرُ مِنَ الْجِنِ يَسْتَعِمُونَ الْفُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُواْ أَنْصِتُوا فَكَمَّا فَضِي وَلَوْا إِلَى قَرْمِهِم مُّنذِرِينَ ﴿ يَنَقُومَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْدِ يَهْدِي إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَرِيقِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ يَنَقُومَنَا أَجِيبُوا دَاعِي اللّهِ وَءَامِنُوا بِهِ لَمَا بَيْنَ يَدَيْدِ يَهْدِي إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَرِيقِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ يَنْعُومَنَا أَجِيبُوا دَاعِي اللّهِ وَءَامِنُوا بِهِ يَعْفِر لَكُم مِن ذُنُوبِكُم مِن عَذَابٍ أَلِيدٍ ﴿ وَمَن لَا يُجِبُ دَاعِي اللّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ وَلِيَاةً أُولِيَاةً أُولَيْكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ ﴾

﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكُ نَفْرًا مِنَ الْجِنَ ﴾ أي: وجَّهِنَا ﴿ يَسْتَمَعُونَ القَرآنَ فَلَمَا حَضُرُوهُ قَالُوا أَنصَتُوا ﴾ يقوله بعضُهم لبعض ﴿ فَلَمَا قُضِي ﴾ لما قرأه النبيّ عليهم ﴿ ولوا ﴾ رجعوا ﴿ إِلَى قومهم منذرين ﴾ وهم جنّ نصيبين ﴿ قالُوا يا قومنا عليه اللهودية إنا سمعنا كتابًا ﴾ يعنون: القرآن ﴿ أَنْزِلُ مِن بعد موسى ﴾ كانوا على اليهودية

<sup>(</sup>١) ليست في «الأصل».

﴿مصدقًا لما بين يديه ﴾ من الكتاب.

﴿ وَمَنَ لَا يَجِبُ دَاعِي اللَّهِ ﴾ يعني: النبي؛ أي: لا يؤمن ﴿ فَلَيْسَ بِمَعْجَزٍ فَيَ الْأَرْضِ ﴾ فليس بالذي يسبق الله حتى لا يبعث.

يحيى: عن الصلت بن دينار، عن حبيب بن أبي فضالة، عن عون بن عبد الله بن عتبة، عن عبد الله بن مسعود قال: «خرجنا حاجين – أو معتمرين – حتى إذا كنا بالطريق هاجت ريح، فارتفعت عجاجة (۱) من الأرض، حتى إذا كانت على رءوسنا تكشفت عن جان بيضاء – يعني: حية – فنزلنا، وتخلف صفوان بن المعطّل فأبصرها، فصب عليها من مطهرته، وأخرج خرقة من عيبيه (۲) فكفنها فيها، ثم دفنها ثم اتبعنا، فإذا بنسوة قد جثن عند العشاء فسلمن، فقلن: أيكم دفن عمرو بن جابر؟ قلنا: والله ما نعرف عمرو بن جابر! فقال صفوان: أبصرت جانًا بيضاء فدفنتها. قلت: فإن ذلك عمرو بن جابر بقيّة من استمع إلى رسول الله قراءة القرآن من الجن، التقى زحفان من الجن، التقى زحفان من الجن: زحف من المسلمين، وزخفٌ من الكفار، فاستشهر رحمه الله» (۳).

<sup>(</sup>١) هي الغبار. لسان العرب (عجم).

<sup>(</sup>٢) وعاء من أدَّم ونحوه يكون فيه المتاع، والجمع: عِيَب، وعِيَاب. لسان العرب (عيب).

<sup>(</sup>٣) لم أقف عليه من هذا الطريق، والصلت بن دينار متروك الحديث، ترجمته في التهذيب (١٣/ ٢٢١ – ٢٢١).

ورواه عبد الله بن أحمد في زوائد المسند (٥/ ٣١٢) وأبو بكر بن أبي عاصم في الآحاد والمثاني (٣/ ٨٨ رقم ٧٣٤٥) والطبراني في المعجم الكبير (٨/ ٥٣ رقم ٧٣٤٥) والحاكم (٣/ ٥١٩) من طريق سلم بن قتيبة عن عمر بن نبهان عن سلام أبي عيسى عن صفوان بن المعطل بنحوه.

وعزاه ابن حجر في الإصابة (٧/ ٩٢) للباوردي وابن مردويه في تفسيره أيضًا. وقال الهيثمي في المجمع (١٠/ ٢): رواه عبد الله بن أحمد والطبراني، وفيه عمر بن نبهان، وهو متروك.

﴿ أُوَلَمْ بَرُواْ أَنَّ اللَّهَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَكُونِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْىَ بِخَلِقِهِنَّ بِقَدْدٍ عَلَىٰ أَن يُحْتَى الْمَوْقَةُ بَكَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَىْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النَّارِ الْبَسَ هَلَذَا بِالْحَقِّ الْمُوفَىٰ بَلَىٰ وَرَبِّنَا قَالَ فَدُوقُواْ الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ ﴿ فَاصْبِرَ كَمَا صَبَرَ أُولُواْ الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِل لَمُنْمُ كَانَهُمْ يَوْمَ بَرُونَ مَا يُوعَدُونَ لَهُ يَلْبَقُواْ إِلَا سَاعَةً مِن خَهَارٍ بَلِكُمْ فَهَلَ يُعْرَفُونَ الْمُسَلِّقُونَ إِلَا سَاعَةً مِن خَهَارٍ بَلِكُمْ فَهَلَ يُعْرَفُونَ الْمُسَلِّقُونَ الْمَالِمُ وَلَا الْفَوْمُ الْفَلْسِفُونَ الْمَالِكُونَ الْمُسَلِّقُولُ الْمُسَلِّقُولُ الْفَلْسِفُونَ الْمَالَالُهُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُ اللّهُ اللّهُ الْفَوْمُ الْفَلْمِيقُونَ الْمُعَالِيْ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمُ الْفَاسِفُونَ الْمُعَلِيْفُوا الْمُعَلِيْ اللّهُ الْمُؤْمُ الْفَاسِفُونَ الْمُؤْمُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمُ الْفَاسِفُونَ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْفَاسِفُونَ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْفَاسِفُونَ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمُ الْفُلُولُ اللّهُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ

قوله: ﴿أُو لَم يَرُوا﴾ يعني: المشركين ﴿أَنَّ اللَّهُ الذِي خَلَقَ السَّمُواتُ وَالْأَرْضُ وَلَم يعيَ بَخَلَقَهن﴾ كقوله: ﴿وَمَا مَسْنَا مِنْ لَغُوبٍ﴾(١) ﴿بِقَادِرُ عَلَى أَنْ يَحِييُ الْمُوتَى﴾.

قال محمد: دخلت الباء في خبر (أن) بدخول (أو لم) في أول الكلام، المعنى: أليس الله بقادر على أن يحيي الموتى (٢).

﴿ويوم يعرض الذين كفروا على النار أليس هذا بالحق﴾ يقال لهم وهم في

<sup>=</sup> قلت: وقع في المستدرك المطبوع: «عمر بن سنان» وهو تحريف، وهو في إتحاف المهرة (٦/ ٣٠٧) على الصواب؛ وعمر بن نبهان من رجال التهذيب، والله أعلم.

وقال القرطبي في تفسيره (٢١٦/١٦) ومنهم – أي: من الجن الذين بايعوا النبي ﷺ – عمرو ابن جابر؛ ذكره ابن سلام من طريق أبي إسحاق السبيعي عن أشياخه عن ابن مسعود... فذكر نحوه مختصرًا.

وقال ابن حجر في الإصابة (٧/ ٩٢): وروى الحكيم الترمذي في نوادره من طريق سفيان عن أبي إسحاق عن ثابت بن قطنة الثقفي قال: «جاء رجل إلى ابن مسعود...» فذكر نحوه مختصرًا.

قلت: ويراجع كتاب «أكام المرجان في أحكام الجان» للقاضي بدر الدين الشبلي، وكتاب «لقط المرجان في أحكام الجان» للسيوطي، لعل فيهما فائدة زائدة في الكلام على هذا الحديث؛ فإن يدي لا تطولهما الآن وعهدي بهما بعيد، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) ق: ۳۸

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن (٣/ ١٦١ – ١٦٢)، البيان (٢/ ٣٧٣)، البحر المحيط (٨/ ٨٨).

النار: أليس هذا بالحق الذي كنتم توعدون في الدنيا؟ ﴿فاصبر كما صبر أولو العزم من الرسل﴾ تفسير الكلبي يعني: من أمر بالقتال من الرسل ﴿ولا تستعجل لهم﴾ يعني: المشركين بالعذاب.

﴿كَأَنهُم يوم يرون ما يوعدون﴾ يعني: العذاب ﴿لَمْ يَلْبُثُوا إِلَا سَاعَةُ مَنْ نَهَارِ بِلاغ﴾ [... (ل٣٢٦) ...](١) ﴿فَهُلَ يَهَلُكُ ﴾ بعد البلاغ ﴿إِلَّا القوم الفاسقون﴾ المشركون.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل.

## تفسير سورة محمد ﷺ وهي مدنية كلها

﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللهِ أَضَلَ أَعْمَالُهُمْ ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَلُوا الْفَلِحَتِ وَمَامَنُوا بِمَا نُرِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُو الْمُقُ مِن رَبِهِمْ كَفَر عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَأَصَلَحَ بَالْهُمْ ﴿ وَهُو الْمُقُ مِن رَبِهِمْ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللهُ لِلنّاسِ آمَنْالُهُمْ ﴿ فَ كَفَرُوا النّبِعُوا الْمَقَى مِن رَبِيمٌ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللهُ لِلنّاسِ آمَنْالُهُمْ ﴿ فَ فَولا وَصِدُوا عِن سَبِيلِ اللّه ﴾ سبيل الهدى ؛ يعني : قوله : ﴿ الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله ﴾ سبيل الهدى ؛ يعني : ما عملوا من حسن ﴿ والذين آمنوا وعملوا الصالحات وآمنوا بما نزل على محمدٍ ﴾ صدقوا به ؛ يعني : القرآن ﴿ وهو الحق من ربهم كفر عنهم سيئاتهم ﴾ غفرها لهم ﴿ وأصلح بالهم ﴾ حالهم ؛ يعني : يدخلهم الجنة ﴿ ذلك بأن الذين كفروا اتبعوا الباطل ﴾ يعني : إبليس ؛ اتبعوا وسوسته بالذي دعاهم إليه من عبادة الأوثان ﴿ كذلك يضرب اللّه ﴾ أي : يبين ﴿ للناس أمثالهم ﴾ يعني : صفات الموالهم .

قال محمد: معنى قول القائل: ضربت لك مثلًا؛ أي: بينت لك صنفًا من الأمثال (١).

﴿ فَإِذَا لَقِيتُكُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرْبَ الرِّقَابِ حَتَى إِذَا أَثْخَنتُكُوكُمْ فَشُدُّواْ الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَآةً حَقَى تَضَعَ الْحَرْبُ أَوْزَارَهُمَّ ذَلِكُ ۖ وَلَوْ يَشَاءُ اللّهُ لَانْضَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِيَبْلُواْ بَعْضَكُم بِبَعْضٍ وَالَّذِينَ قُنِلُواْ

<sup>(</sup>١) لسان العرب (ضرب).

فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْنَلَهُمْ ﴿ سَيَهْدِيهِمْ وَيُصْلِحُ بَالْهُمْ ﴿ وَيُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَمُمْ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ مَا لَهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الْجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَمُمْ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

يحيى: عن المسعودي، عن القاسم بن عبد الرحمن «أن رسول الله على بعث سرية إلى حي فأصابوهم، فصَعِد رجلٌ منهم شجرة ملتفة أغصائها قال الذي حضر: قطعناها فلا شيء، ورميناها فلا شيء؟ قال: فجاءوا بنار فأضرمت فيها فخر الرجل ميتا فبلغ ذلك رسولَ الله فتغير وجهه تغيرًا شديدًا، ثم قال: إني لم أُبعَث لأعذب بعذاب الله! ولكن بُعِثت بضرب الأعناق والوثاق»(١).

قوله: ﴿حتى إذا أثخنتموهم فشدوا الوثاق﴾ وهذا في الأشرى ﴿فإما منّا بعد وإما فداء﴾ لم يكن لهم حين نزلت هذه الآية إذا أخذوا أسيرًا إلا أن يقادوه أو يمنون (٢) عليه فيرسلوه، وهي منسوخة نسختها ﴿فإما تثقفنهم في الحرب فشرد بهم من خلفهم . . . ﴾ (٣) الآية ؛ فإن شاء الإمامُ قتل الأسير، وإن شاء جعله غنيمة وإن شاء فاداه، وأما المنّ بغير فداء فليس ذلك له.

قال محمدٌ: قوله: ﴿أَتُخْنَتُمُوهُم﴾ يعني: أكثرتم فيهم القتل<sup>(٤)</sup> كقوله: ﴿ما كان لنبي أن يكون له أسرى حتى يثخن في الأرض تريدون عرض الدنيا﴾ <sup>(٥)</sup> أي: يبالغ في القتل.

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي شيبة في المصنف (١٢/ ٣٩٠ رقم ١٤٠٩١) والطبري في تفسيره (٩/ ١٩٨) من طريق وكيع عن المسعودي.

<sup>(</sup>٢) هكذا في الأصل، وهو خلاف الجادة. والصواب: يمنوا.

<sup>(</sup>٣) الأنفال: ٥٧ .

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (ثخن).

<sup>(</sup>٥) الأنفال: ٦٧ .

وقوله: ﴿فضرب الرقاب﴾ منصوبٌ على الأمر؛ أي: فاضربوا الرقاب(١). وقوله: ﴿فَإِمَا مَنَّا بِعِد وإِمَا فَدَاءً﴾ يعني: مُنُّوا منًّا، وافدوا فداءً ﴿حتى تضع الحرب أوزارها﴾ تفسير مجاهد: حتى لا يكون دينٌ إلا الإسلام.

قال يحيى: وفيها تقديمٌ؛ يقول: فإذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب حتى تضع الحربُ أوزارَها.

قال محمد: المعنى: حتى يضع أهلُ الحرب السلاح؛ وهو الذي ذهب إليه مجاهد، وأصل الوزر ما حملته، فسمي السلاح: أوزارًا؛ لأنه يُخمل (٢)، قال الأعشى:

وأَغْدَدْتُ للحربِ أَوْزَارَهَا وَمَاحًا طِوَالًا وَخَيْلًا ذُكُورا(٣)

يحيى: عن ابن لهيعة، عن أبي الزبير قال: «سألتُ جابر بن عبد الله قلت: إذا كان علي إمامٌ جائزٌ فلقيتُ معه أهل ضلالة أأقاتل أم لا، ليس بي حبه ولا مظاهرتُه؟ قال: قاتل أهل الضلالة أينما وجدتهم، وعلى الإمام ما حُمل، وعليك ما حملت»(1).

يحيى: عن عمار الدُهني، عن جسر المصيصي، عن الحسن قال: قال رسول الله ﷺ «بُني الإسلام على ثلاث: الجهادُ ماضٍ منذ بعث الله نبيَّه إلى آخر فئةٍ من المسلمين تكون هي التي تقاتل الدَّجَال؛ لا ينقضه جَوْرُ من جار،

<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط (٨/ ٧٤)، كشف المشكلات (٢/ ١٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (وزر).

<sup>(</sup>٣) البيت من بحر المتقارب. ينظر: ديوان الأعشى (٧١)، التهذيب، اللسان (وزر)، الكشاف (٣٧٧).

<sup>(</sup>٤) رواه أبو عمرو الداني في السنن الواردة في الفتن (٢/ ٣٩٣ – ٣٩٣ رقم ١٣٥) عن ابن أبي زمنين بإسناده إلى يحيى بن سلام به.

والكف عن أهل لا إله إلا الله أن تكفروهم بذنب، والمقادير خيرها وشرها من الله (١).

﴿ذلك ولو يشاء الله لانتصر منهم﴾ بغير قتال (٠٠٠) ﴿ولكن ليبلوا﴾ يبتلي ﴿بعضكم ببعض﴾.

﴿والذين قتلوا في سبيل الله فلن يضل أعمالهم﴾ (ل٣٢٧) لن يحبطها الله (...) (٢) فإن أحسنوا غفر لهم ﴿سيهديهم ويصلح بالهم﴾ حالهم ﴿ويدخلهم الجنة عرفها لهم﴾ تفسير مجاهد: يعرفون منازلهم في الجنة [ويهتدون] (٢) إليها.

# ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِن نَنصُرُوا ٱللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَيِّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴿ وَٱلَّذِينَ كُفُرُوا فَتَعْسَا لَمُمْ

(١) رواه أبو عمرو الداني في الفتن (٣/ ٧٥٠ رقم ٣٧٠) عن ابن أبي زمنين بإسناده إلى يحيى بن سلام.

ورواه ابن أبي زمنين في أصول السنة (١٤٣) من طريق آخر عن الحسن، وفيه من لم يسم. ورواه عبد الرزاق في المصنف (٥/ ٢٧٩ رقم ٩٦١١) عن عبد القدوس عن الحسن. وروى سعيد بن منصور في سننه (٢/ ١٤٣ رقم ٢٣٦٧) وأبو عبيد في الإيمان (٢٧) وأبو داود (٣/ ٢٢٨ رقم ٢٥٦٤) وابن أبي زمنين في أصول السنة (٢١٦) والبيهقي في سننه (٩/ ٥٦) من طريق جعفر بن برقان عن يزيد بن أبي نشبة عن أنس تعليمه مرفوعًا نحوه.

قال المنذري: يزيد بن أبي نشبة في معنى المجهول. وقال عبد الحق: يزيد بن أبي نشبة هو رجل من بني سليم، لم يروه عنه إلا جعفر بن برقان. نصب الراية (٣٧٧/٣).

وروى الطبراني في الأوسط (٥/ ٩٥ - ٩٦ رقم ٤٧٧٥) وأبو نعيم في الحلية (٣/ ٧٣) عن على بن أبي طالب وجابر بن عبد الله عليه منافقة مرفوعًا نحوه.

قال الهيثمي في المجمع (١٠٦/١): رواه الطبراني في الأوسط، وفيه إسماعيل بن يحيى التيمى، كان يضع الحديث.

(٢) طمس في الأصل.

<sup>(</sup>٣) طمس في الأصل، وروى الطبري في تفسيره (٢٦/ ٤٤) في تفسير هذه الآية عن مجاهد قال: يهتدي أهلها إلى بيوتهم ومساكنهم وحيث قسم الله لهم لا يخطئون؛ كأنهم سكانها منذ خلقوا لا يستدلون عليها أحدًا.

وَأَضَلَ أَعْمَلُهُمْ ﴿ فَاكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَلُهُمْ ﴿ أَفَامَ يَسِيمُوا فِ الْأَرْضِ فَيَنظُمُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِهُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ دَمَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَفِرِينَ آمْنَالُهَا ﴿ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ مَوْلَى اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَفِرِينَ آمْنَالُهَا ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهِ مَوْلَى اللَّهُ مَا اللَّهِ مَوْلَى اللَّهُ مَا اللَّهِ مَوْلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

﴿ يَا أَيُهَا الذَينَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهُ يَنْصُرُكُم ﴾ نصرتهم النبي نصرة لله . ﴿ وَالذَينَ كَفُرُوا فَتَعَسَّا لَهُم ﴾ تفسير الحسن: أن التَّعْسَ شتم من اللَّه لهم، وهي كلمة عربية (١).

قال محمدٌ: قيل: إن معنى (تعْسًا لهم): بُعدًا لهم، وقالوا: تَعِسَ الرجل، وفيها لغة أخرى تَعَسَ بفتح العين، وأَتْعَسْتُهُ أنا؛ أي: أشقيته (٢)، وتعسًا منصوبٌ على معنى: أتعسهم الله (٣).

﴿وأضل أعمالهم﴾ أحبطُ ما كان منها حسنًا.

﴿ذلك بأنهم كرهوا ما أنزل اللّه﴾ القرآن ﴿أفلم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم﴾ أي: أهلكهم الله ﴿وللكافرين أمثالها﴾ يعني: عاقبة الذين تقوم عليهم الساعة: كفار آخر هذه الأمة؛ يهلكون بالنفخة الأولى.

قال محمد: المعنى: وللكافرين أمثالها؛ أي: أمثال تلك العاقبة.

﴿ ذلك بأن اللَّه مولى ﴾ يعني: ولي ﴿ الذين آمنوا وأن الكافرين لا مولى

<sup>(</sup>۱) وقيل: التعس: الهلاك، وقيل: الجر على الوجه، وقيل غير ذلك. ينظر: الدر المصون (٦/... ١٤٨)، لسان العرب (تعس).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (تعس).

<sup>(</sup>٣) وفيه تفصيل نحوي واسع. ينظر: إعراب القرآن (٣/ ١٦٩)، البيان (٢/ ٣٧٤)، معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٨).

لهم لا ولي لهم إلا الشيطان؛ فإنه وليهم، وقوله في غير هذه السورة: ﴿ثم رُدُوا إلى الله مولاهم الحق﴾ (١) فمعناه: مالكهم، وليس هو من باب ولاية الله للمؤمنين.

﴿والذين كفروا يتمتعون﴾ في الدنيا ﴿ويأكلون كما تأكل الأنعام﴾ وهي غافلة عن الآخرة ﴿والنار مثوّى لهم﴾ أي: منزلٌ، يعني: الذين كفروا.

﴿ وَكَأَيْنَ مِنْ قَرِيَةً ﴾ أي: وكم من قرية ﴿ هِي أَشَدُّ قُوهً ﴾ أهلها أشدُّ قوة ﴿ من قريتك ﴾ من أهلها؛ يعني: مكّة.

﴿أَفَمَنَ كَانَ عَلَى بَيْنَةً مَنَ رَبِهُ كَمَنَ زُيِّنَ لَهُ سُوءً عَمَلُهُ وَاتَّبَعُوا أَهُواءُهُم ﴾ وهذا المشرك؛ أي: ليسا بسواء.

﴿ مَنَلُ الْمَنَةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُنَقُونَ فِيهَا أَنْهَرٌ مِن مَّآهِ غَيْرِ ءَاسِنِ وَأَنْهَرٌ مِن لَبَنِ لَمْ يَنَعَبُرُ طَعْمُهُ وَأَنْهَرٌ مِن أَلْهَا الْمَارَتِ وَمَغْفِرَهُ مِن تَنِيْمُ وَأَنْهَرُ مِن خَرِ لَذَّةِ لِلشَّارِبِينَ وَأَنْهَرُ مِنْ عَسَلِ مُصَفِّى وَلَمْمْ فِيهَا مِن كُلِّ الفَمَرَتِ وَمَغْفِرَهُ مِن تَنِيْمُ كُنَ هُوَ خَلِدٌ فِي النَّارِ وَسُقُوا مَاءً جَيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَاءَهُمْ وَإِن وَمِنْهُم مَن يَسْنَيعُ إِلَيْكَ حَتَى إِذَا خَرَجُوا مِن عِندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُونُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ ءَانِقاً أُولَئِينَ الْمَبْعَ اللّهُ عَلَى قُلُومِهِمْ وَالنّهُمْ تَقُونَهُمْ وَاللّهُ مَا وَاللّهُمْ تَقُونَهُمْ وَاللّهُ مَا وَاللّهُمْ تَقُونِهُمْ وَاللّهُمْ مَقُونِهُمْ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى قُلُومِهُمْ وَالنّهُمْ تَقُونِهُمْ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى قُلُومِهِمْ وَالنّهُمْ تَقُونِهُمْ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى قُلُومِهِمْ وَالنّهُمْ تَقُونِهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى قُلُومِهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَن اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَالِكُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَّا عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا عَلْمُ

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٦٢ .

﴿مثلُ الجنة ﴾ صفة الجنة ﴿فيها أنهار من ماء غير آسن ﴾ أي: متغير. قال محمد: يقال: أَسَنَ الماءُ يَأْسُنُ أُسُونًا وأَسْنًا (١).

﴿وأنهارٌ من لبن لم يتغير طعمه﴾ أي: لم يخرج من ضلوع المواشي فيتغيّر ﴿وأنهارٌ من خمر لذةٍ للشاربين﴾.

قال محمدٌ: قوله: ﴿لذة ﴾ أي: لذيذة، يقال: شرابٌ لَذُ إذا كان طيّبًا.

﴿وأنهارٌ من عسلٍ مصفى ﴾ لم يخرج من بطون النَّخل ﴿ولهم فيها من كل الثمرات . . . ﴾ إلى قوله: ﴿فقطع أمعاءهم ﴾ وهذا على الاستفهام، يقول: أهؤلاء المتقون الذين وُعِدُوا الجنة فيها ما وصف ﴿كمن هو خالدٌ في النار ﴾ على ما وصف؟! أي: ليسوا بسواءٍ.

﴿ ومنهم من يستمع إليك ﴾ يعني: المنافقين ﴿ حتى إذا خرجوا من عندك قالوا للذين أوتوا العلم ماذا قال آنفًا ﴾ كانوا يأتون النبي ﷺ يستمعون حديثه من غير حِسْبَة ولا يفقهون حديثه؛ فإذا خرجوا من عنده قالوا لعبد الله بن مسعود: ماذا قال محمد آنفًا؟ لم يفقهوا ما قال النبي.

قال محمد: ﴿آنِفًا ﴾ معناه: الساعة (٢).

قال الله للنبي: ﴿ أُولِنْكُ الذين طبع اللَّه على قلوبهم ﴾.

﴿والذين اهتدوا زادهم هدّى ﴾ كلما جاءهم من الله شيءٌ صدقوه؛ فزادهم ذلك هدّى ﴿وآتاهم ﴾ أعطاهم ﴿تقواهم ﴾ جعلهم متَّقين.

﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْلِيهُم بَغْتَةً فَقَدْ جَآهَ أَشْرَاطُهَا فَأَنَّ لَهُمْ إِنَا جَآهَ تُهُمْ ذِكْرَنَهُمْ وَكُرَنَهُمْ وَكُرَنَهُمْ وَكُرَنَهُمْ وَكُرَنَهُمْ فَأَعْلَرَ أَنَّهُ لَآلُهُ لِللَّهُ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّبَكُمْ اللَّهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّبَكُمْ

<sup>(</sup>١) يقال: أَسَنَ الماء يَأْسُن أَسْنَا وأُسُونَا، وأَسِنَ يَأْسَنُ أَسَنًا. لسان العرب (أسن).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (أنف).

## وَمُنُونَكُمُ اللهِ

﴿ فهل ينظرون ﴾ أي: فما ينتظرون ﴿ إلا الساعة ﴾ النفخة الأولى التي يهلك الله بها كفّار آخر هذه الأمة ﴿ أن تأتيهم بغتة ﴾ فجأة ﴿ فقد جاء أشراطها كان النبي عَلَيْتُ ﴿ من أشراطها ، وأشراطها كثير ، منها انشقاق القمر ، ورَجُمُ الشياطين بالنجوم .

قال محمدٌ: معنى (أشراطها): أعلامها، الواحد منها شَرَطٌ - بالتحريك (١) - وأنشد بعضهم:

فَإِنْ كُنْتِ قَدْ أَزْمَعْتِ بِالصَّرْمِ بَيْنَنَا فقد جَعَلَتْ أَشْرَاطُ أَوَّلِهِ تَبْدُو (٢)

يحيى: عن أبي الأشهب، عن الحسن قال: قال رسول الله على: "إنما مثلي ومثل الساعة [كهاتين. فما فضل إحداهما على الأخرى، وجمع بين أصبعيه الوسطى والتي يقول الناس: السبابة](")»(٤).

<sup>(</sup>١) الواحد: شَرْط وشَرَط. لسان العرب (شرط).

<sup>(</sup>٢) البيت لأبي الأسود، وهو من بحر الطويل. ينظر: البحر (٨/ ٧٠)، الكشاف (٤/ ٣٢٣).

 <sup>(</sup>٣) سقطت من الأصل، وأثبتها مما يأتي في تفسير سورة القمر، الآية: ١ ، ومثله في كتاب السنن الواردة في الفتن لأبي عمرو الداني.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو عمرو الداني في الفتّن (٤/ ٧٦١ رّقم ٣٧٣) عن ابن أبي زمنين بإسناده إلى يحيى بن سلام به.

وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «بُعثت أنا والساعة كهاتين – ويشير بأصبعيه». رواه البخاري (١١/ ٣٥٥ رقم ٢٠٥٤) ومسلم (٤/ ٢٢٦٨ – ٢٢٦٩ رقم ٢٩٥٠) عن أنس بيشير

ورواه البخاري (۱۱/ ۳۵۵ رقم ۲۵۰۳) عن سهل بن سعد تطفی . ورواه البخاري (۲۱/ ۳۵۵ رقم ۲۵۰۵) عن أبي هريرة تطفی . ورواه مسلم (۲/ ۹۹۲ رقم ۸۲۷) عن جابر تطفی . وفي الباب عن عدة من الصحابة علی .

(ل٣٢٨) يحيى: عن خداش، عن أبي عامر، عن أبي عمران الجوني قال: قال رسول الله ﷺ: «حين بُعِثَ إليَّ بُعِثَ إلى صاحب الصُّور فأُهوي به إلى فيه، وقدَّم رجلًا وأخر أخرى، ينتظر متى يؤمر ينفخ، ألا فاتقوا النفخة»(١).

﴿فأنى لهم إذا جاءتهم ذكراهم ﴾ أي: فكيف لهم توبتهم إذا جاءتهم الساعة ؟! أي: أنها لا تقبل منهم ﴿واللّه يعلم متقلّبكم ﴾ في الدنيا ﴿ومثواكم ﴾ إذا صرتم إليه، والمثوى: المنزل الذي يثوون فيه لا يزولون عنه (٢).

﴿ رأيت الذين في قلوبهم مرضٌ ﴾ يعني: المنافقين ﴿ ينظرون إليك نظر المغشي عليه من الموت ﴾ خوفًا وكراهية للقتال ﴿ فأولى لهم ﴾ هذا وعيدٌ من الله لهم، ثم انقطع الكلام.

قوله: ﴿طَاعَةٌ﴾ أي: طاعةٌ لله ورسوله ﴿وقول معروف﴾ خير مما أضمروا

<sup>(</sup>۱) رواه أبو عمرو الداني في الفتن (٤/ ٧٦٤ – ٧٦٥ رقم ٣٧٧ ، ٦/ ١٢٨٢ – ١٢٨٨ رقم ٧١٨) عن ابن أبي زمنين بإسناده إلى يحيى بن سلام به. وتقدم هذا الحديث في أول تفسير سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (ثوى).

من النفاق ﴿فإذا عزم الأمر﴾ بالجهاد في سبيل الله ﴿فلو صدقوا الله ﴾ فكان باطن أمرهم وظاهره صدقًا ﴿لكان خيرًا لهم﴾ يعني: به المنافقين.

قال: ﴿فهل عسيتم إن توليتم﴾ عما في قلوبكم من النفاق حتى تظهروه شركًا ﴿أن تفسدوا في الأرض وتقطعوا أرحامكم﴾ أي: تقتلوا قرابتكم.

قال محمدٌ: قرأ نافع ﴿عَسِيتُمْ﴾ بكَسْر السين، وقرأ غير واحد من القراء بالفتح، وهي أعلى اللغتين وأفصحهما؛ ذكره أبو عُبَيْد (١).

﴿أُولئك الذين لعنهم الله فأصمهم عن الهدى ﴿وأعمى أبصارهم ﴾ عنه ﴿أَفلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها ﴾ أي: أن على قلوبهم أقفالها ؛ وهو الطّبع.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱرْبَدُوا عَلَىٰ ٱدْبَرِهِم مِنْ بَعْدِ مَا بَدِّنَ لَهُمُ ٱلْهُدَفُ ٱلشَّيَطِنُ سَوَلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ فَالْمُوا عَلَىٰ آدَبُوهِم مِنْ بَعْفِ وَأَمْلَى لَهُمْ فَالْمَا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَّكَ ٱللَّهُ سَنُطِيعُمْ فِي بَعْفِ وَأَمْلَى لَهُمْ وَالْمَلَةِ مَنْ فَلِيهُ مَا أَنْهُمُ ٱللَّهَ وَكَرِهُوا رِضَوْنَهُ فَأَحْبَطَ وَأَدْبَرَهُمْ فَى ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ ٱلتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ ٱللَّهَ وَكَرِهُوا رِضَوْنَهُ فَأَحْبَطَ وَأَدْبَرَهُمْ فَى ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ ٱلتَّبِعُوا مَا أَسْخَطَ ٱللَّهَ وَكَرِهُوا رِضَوْنَهُ فَأَحْبَطَ وَأَدْبَرَهُمْ فَى ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ ٱلتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ ٱللَّهُ وَكَرِهُوا رِضَوْنَهُ فَأَحْبَطَ وَأَدْبَرَهُمْ فَى ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ أَلْمَالُهُمْ فَى أَمْ حَسِبَ ٱلَذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرْضُ أَن لَن يُعْتِجَ ٱلللهُ أَضَعَنَهُمْ فَى أَعْمَالُهُمْ فَى أَمْ حَسِبَ ٱلَذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُ أَن لَن يُعْتِجَ ٱلللهُ أَضَعَنَهُمْ فَى أَمْ حَسِبَ ٱلَذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُ أَن لَن يُعْتِجَ ٱلللهُ أَضَعَنَهُمْ فَى أَلْمَالُهُمْ فَى أَمْ مَسِبَ اللّذِينَ ارتدوا على أدبارهم من بعد ما تبين لهم الهدى من بعد ما أعلوا الإيمان، وقامت عليهم الحجة بالنبي والقرآن، يعني: المنافقين أعطوا الإيمان، وقامت عليهم الحجة بالنبي والقرآن، يعني: وسوس أعلوان سؤل لهم وأملى لهم قال الحسن: يعني: وسوس

<sup>(</sup>۱) قرأ نافع: ﴿عَسِيتُم﴾ بالكسر، وقرأ الباقون بفتحها. النشر (۲/ ۲۳۰)، وإتحاف الفضلاء (۲۰) وتفسير القرطبي (۲/ ۲۶۶) قال القرطبي: ﴿عسيتم﴾ بالفتح والكسر لغتان، وبالثانية قرأ نافع، والباقون بالأولى، وهي الأشهر.

إليهم أنكم تعيشون في الدنيا بغير عذاب، ثم تموتون فتصيرون إلى غير عذاب ﴿ذلك بأنهم قالوا للذين كرهوا ما نزل الله سنطيعكم في بعض الأمر﴾ أي: في الشرك وافقوهم على الشرك؛ في السر ﴿والله يعلم إسرارهم﴾.

قال محمدٌ: من قرأ بفتح الألف فهو جمع (سِرً)(١).

﴿ فكيف إذا توفتهم الملائكة يضربون وجوههم وأدبارهم ﴾ تفسير الحسن: ﴿ توفتهم الملائكة ﴾ حشرتهم إلى النار ﴿ يضربون وجوههم وأدبارهم ﴾ في النار.

قال محمدٌ: المعنى: فكيف تكون حالُهم إذا فعلت الملائكة هذا بهم؟! ﴿أم حسب الذين في قلوبهم مرض﴾ وهم المنافقون ﴿أن لن يخرج الله أضغانهم﴾ يعني: ما يكنون في صدورهم من الشرك .

﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَأَرْنَنَكُهُمْ فَلَعَرَفْنَهُم بِسِيمَهُمْ وَلَتَعْرِفَنَهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ وَاللّه يَعْلَمُ أَعْمَاكُمُ اللّهُ وَلَقَالِمِينَ وَبَنْلُوّا أَخْبَارَكُو ﴿ وَلَوْ نَشَاء لأريناكهم فلعرفتهم بسيماهم ﴾ يعني: نعتهم من غير أن تعرفهم ﴿ ولتعرفنهم في لحن القول ﴾ يعني: تَعَلَّلُهم وما كانوا يعتذرون به من الباطل في الغَزْو، وفيما يكون منهم من القول، ثم أخبره الله بهم، فلم يَخْفَ على رسول الله بعد هذه الآية منافق، وأسَرَّهم النبي إلى حذيفة.

قال محمدٌ: (في لحن القول) أي: في لحن كلامهم ومعناه، وأصل الكلمة

<sup>(</sup>١) قرأ الأخوان وحفص بكسر الهمزة مَصْدرًا، وقرأ الباقون بفتحها جمع (سرّ) ينظر: الدر المصون (٦/ ١٥٦).

من قولهم: لَجِنْتُ أي: بيَّنتُ، وأَلْحَنْتُ الرجلَ فَلَجِنَ؛ أي: فهَّمتُه فَفَهِمَ<sup>(١)</sup>. ﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَعَمَالُكُم﴾ من قبل أن تعملوا.

﴿ولنبلونكم حتى نعلم المجاهدين منكم والصابرين ﴿ وهذا علم الفَعَال ﴿ ونبلوا أَخباركم ﴾ أي: نختبركم ؛ فنعلم من يصدق فيما أُعْطي من الإيمان ومن يكذب.

﴿وشاقوا الرسول﴾ فارقوه وعادوه ﴿من بعد ما تبيَّن لهم الهدى﴾ من بعد ما قامت عليهم الحُجَّة ﴿لن يضروا اللَّه شيئًا﴾ بكفرهم ﴿وسيحبط أعمالهم﴾ (...)(٢).

﴿ولا تبطلوا أعمالكم تفسير السُّدي: لا تُخبطوا أعمالكم (...) (٢) . ﴿ فلا تهنوا ﴾ (٣٢٩) لا تضعفوا في الجهاد ﴿وتدعوا إلى السّلم ﴾ الصلح ، أي: لا تدعوا إلى الصلح ﴿وأنتم الأَعْلَوْن ﴾ أي: منصورون ؛ يقوله للمؤمنين ﴿واللَّه معكم ﴾ ناصركم ﴿ولن يتركم أعمالكم ﴾ أي: لن ينقصكم

<sup>(</sup>١) اللَّحَنُ: الفطنة إلى الحُجَّة، واللَّحْنُ: الخطأ في الإعراب ومخالفة وجه الصواب. لسان العرب (لحن).

<sup>(</sup>٢) طمس في الأصل بمقدار ثلاث كلمات تقريبًا.

<sup>(</sup>٣) كلمة غير واضحة في الأصل.

شيئًا من ثواب أعمالكم.

قال محمدٌ: يقال: وَتَرْتَنِي حقِّي؛ أي: بَخَسْتَنِيه، وهو الوِتْر بكسر الواو والتَّرَةُ أيضًا (١).

يحيى: عن همام، عن قتادة، عن أنس بن مالك؛ أنّ رسول الله ﷺ قال: «إن اللّه لا يَظْلم المؤمن حسنة يُثَاب عليها الرزق في الدنيا، ويُجْزى بها في الآخرة» (٢) من حديث يحيى بن محمد.

﴿ وَإِن تَوْمَنُوا وَتَتَوَا يَوْتَكُم أَجُورِكُم ﴾ ثوابكم ﴿ وَلا يَسْأَلُكُم أَمُوالُكُم ﴾ يعني: النبي ﴿ إِن يَسْئُلُكُمُوهَا فَيُخْفَكُم ﴾ بالمسألة ﴿ تَبْخُلُوا ﴾ أي: لو سألكم أموالكم لبخلتم بها ﴿ ويخرج أضغانكم ﴾ عداوتكم.

<sup>(</sup>١) ويقال: الوَتْر بفتح الواو أيضًا. ينظر: لسان العرب (وتر).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن المبارك في الزهد (۱۱۱ رقم ۳۲۷) عن همام بن يحيى به. مرماه الامام أحمد (۳/ ۲۲۳ ، ۱۲۵ ، ۲۸۳) معدر: حمد (۳۵۵ ، قم ۱۱۷۸ ) والمخاه

ورواه الإمام أحمد (٣/ ١٢٣ ، ١٢٥ ، ٢٨٣) وعبد بن حميد (٣٥٥ رقم ١١٧٨) والبخاري في خلق أفعال العباد (٤٣٢) ومسلم (٤/ ٢١٦٢ رقم ٢٨٠٨) وابن حبان (٢/ ١٠١ – ١٠٢ رقم ٣٧٧) من طريق همام به .

ورواه الطيالسي (۲۲۹ رقم ۲۰۱۱) ومسلم (٤/ ۲۱۲۲ – ۲۱۲۳ رقم ۲۸۰۸/ ۵۷) والطبري في تفسيره (۵/ ۸۹ ، ۲۰۰/۲۰۰) من طرق عن قتادة به.

医静脉 医腹膜皮炎

قال محمد: يقال: أَخْفاني بالمسألة؛ أي: ألَحُ (١).

﴿ هَا أَنتُم هؤلاء تدعون لتنفقوا في سبيل الله فمنكم من يبخل ﴾ بالنفقة في سبيل الله ؛ يعني: المنافقين ﴿ ومن يبخل فإنما يبخل عن نفسه والله الغني ﴾ عنكم ﴿ وأنتم الفقراء ﴾ إليه ؛ يعني: جماعة الناس ﴿ وإن تتولوا ﴾ عن الإيمان ﴿ يستبدل قومًا غيركم ﴾ ويهلككم بالاستئصال ﴿ ثم لا يكونوا أمثالكم ﴾ أي : يكونوا خيرًا منكم ؛ يقوله للمشركين .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أي: ألح عليه في السؤال وجهده، وردّد الكلام واستقصاه. لسان العرب (حفى).

### تفسير سورة الفتح وهي مدنية كلها

#### بنسم ألله الزُغن الرَجينِ

﴿ إِنَّا مَتَحَنَا لَكَ مَتَمَا مُبِينَا ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَلِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَبُتِمَ نِعْمَتُمُ عَلَيْكَ وَمَا تَأَخَّرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَلِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَبُتِمَ نِعْمَتُمُ عَلَيْكَ وَيَهْمِرُكَ اللّهُ نَصْرًا عَزِيزًا ﴿ هُوَ الَّذِينَ أَنْزَلَ السّرَكِينَةَ فِى ثُلُوبِ الشّوَمِينِينَ لِيَزَدَادُونَا إِيمَنِنَا مَعَ إِيمَنِهِم قُولِيهِ جُمُودُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا عَرِيمًا اللّهُ وَيَبِيمًا عَرِيمًا اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلِيمًا عَرِيمًا اللّهُ مِن اللّهُ عَلَيْمَ عَنْهُمْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْمًا وَيُكَافِمُ عَنْهُمْ مَنْ اللّهُ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ مَنْ اللّهُ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ مَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ وَيُلْكُ عِنْدَ اللّهِ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾

قوله: ﴿إِنَا فَتَحَا لِكُ فَتَحَا مِبِينًا . . . ﴾ إلى قوله: ﴿مستقيمًا ﴾ .

يحيى (١): عن قتادة، عن أنس بن مالك «أن هذه الآية نزلت على النبي ﷺ عند مَرْجعه من الحُدَيبية، وأصحابه مخالطو الحزن والكآبة، قد حيل بينهم وبين مناسكهم ونحروا الهدي بالحديبية. فقال: لقد نزلت عليَّ آيةٌ لهي أحبُ إلي من الدنيا جميعًا! فلما تلاها عليهم، قال رجُلٌ من القوم: هنيئًا مريئًا لك يا رسول الله، قد بيَّنَ اللهُ لنا ما يفعل بك، فماذا يفعل بنا؟ فأنزل الله: ﴿ وَوَزّا عظيمًا ﴾ (١).

<sup>(</sup>۱) وضع بعدها الناسخ علامة لحق، ولم يظهر في الحاشية شيء، وإنما سقط من الإسناد شيخ يحيى الذي يروى هذا الحديث عن قتادة، وقد روى هذا الحديث عن قتادة جماعة - سيأتي بيانهم إن شاء الله - وأظن يحيى رواه عن سعيد بن أبي عروبة عن قتادة؛ لأن لفظ الكتاب أقرب ما يكون إلى رواية سعيد، والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) رواه الإمام أحمد (۲۱۰/۳) ومسلم (۳/۴۱٪ رقم ۱۷۸۲) وأبو يعلى (۳۰۸/۰ رقم ۲۰۲۰) و الطبري (۲۹/۲۱ - ۷۰) = (۲۹۳۲ ، ۵/۲۲) و الطبري (۲۹/۲۱ - ۷۰)

قال محمدٌ: قوله: ﴿ فتحنا لك فتحًا مبينًا ﴾ قيل: المعنى: قضينا لك بإظهار دين الإسلام والنصرة على عدوك، وحكمنا لك بذلك، ويقال للقاضي: الفتاح (١)، والحديبية اسمُ بئر يُسَمَّى به المكانُ (٢).

= وابن حبان (۲/ ۹۲ – ۹۳ رقم ۳۷۰) والبيهقي (۲۲۲/۹) والواحدي في أسباب النزول (ص۲۸۱ – ۲۸۲) من طريق سعيد بن أبي عروبة عن قتادة به.

ورواه الإمام أحمد (٣/ ١٢٢ ، ١٣٤ ، ٢٥٢) ومسلم (١٤١٣/٣ رقم ١٧٨٦) والطبري (٢٢/٣) وأبو عوانة (٤/ ٢٩١ رقم ٢٨١١) والواحدي في أسباب النزول (ص٢٨١) من طريق همام بن يحيى عن قتادة به.

ورواه الإمام أحمد (٣/ ١٩٧) وعبد الرزاق في تفسيره (٣/ ٢٢٥) والترمذي (٥/ ٣٥٩ - ٣٠٠ رقم ٣٢٦٣) وأبو يعلى (٥/ ٣٨٥ رقم ٣٠٤٥) من طريق معمر عن قتادة به.

وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

ورواه مسلم (۳/۱۶۱۳ رقم ۱۷۸۲) وعبد بن حمید (۳۵۸ رقم ۱۱۸۸) وأبو عوانة (۶/ ۲۹۹ رقم ۲۸۱۰) من طریق شیبان عن قتادة.

ورواه مسلم (١٤١٣/٣) رقم ١٧٨٦) والطبري (٢٦/ ٦٩ وأبو عوانة (٢٩٨/٤ – ٢٩٩ رقم ٦٨٠٩) والواحدي في أسباب النزول (٢٨١) من طريق معتمر بن سليمان عن قتادة. ورواه الحاكم (٢/ ٤٦٠) من طريق الحكم بن عبد الملك عن قتادة، وفيه زيادة.

قال الذهبي: قلت: الحكم ضعيف.

ورواه الإمام أحمد (٣/ ١٧٣ - ١٧٤) والبخاري (٧/ ٥١٦ رقم ٤١٧٢) وأبو يعلى (٢ / ٢٦ - ٢٢ رقم ٣٢٥) وأبو عوانة (٤/ ٣٠ رقم ٦٨١٥) والبيهقي (٣/ ٢٢) من طريق شعبة عن قتادة، قال شعبة: فأتيت الكوفة فحدثتهم بهذا الحديث عن قتادة عن أنس، فلما رجعنا إلى البصرة، سألت عنه قتادة فقال: أما الأول فتح الحديبية فهو فعن أنس، وأما هذا قول أصحابه: «هنينًا لك» هذا عن عكرمة. انتهى وهذا لفظ أبي عوانة.

قلت: ولم يذكر الإمام مسلم كَثَلَقُهُ هذه الزيادة المدرجة في رواياته، وقد بيّن هذا الإدراج بطرقه وأسانيده الخطيب البغدادي كَثَلَقُهُ في الفصل للوصل المدرج في النقل (١/ ٤٦٠ – ٤٧٣ رقم ٤٦) أتم بيان.

ورواه ابن حبان (٢/ ٩٣ – ٩٤ رقم ٣٧١) من طريق الحسن عن أنس تَطْهُ بتمامه.

<sup>(</sup>١) لسان العرب (فتح).

<sup>(</sup>٢) معجم البلدان (٢/ ٢٦٥).

قوله: ﴿وينصرك اللّه نصرًا عزيزًا ﴾ يذلُ به أعداءك ﴿هو الذي أنزل ﴾ يعني: أثبت ﴿السكينة ﴾ الوقار، في تفسير الحسن ﴿في قلوب المؤمنين ليزدادوا إيمانًا مع إيمانهم ﴾ أي: تصديقًا مع تصديقهم، يعني: يصدقونه بكل ما أُنْزِلَ من القرآن.

﴿وَلِلَّهُ جَنُودُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ﴾ ينتقم لبعضهم من بعض.

﴿ وَكَانَ ذَلَكَ عَنْدَ اللَّهِ فُوزًا عَظَيْمًا ﴾ وهي النجاة من النار إلى الجنة.

﴿ وَيُعَذِبَ ٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْمُنَفِقَتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ الظَّانِينَ باللَّهِ ظَلَ السَّوَةُ عَلَيْهِمْ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ الظَّانِينَ باللَّهِ ظَلَ السَّوَةُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴿ وَيَلَهِ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَدٌ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴿ وَيَلَهِ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَدٌ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴿ وَيَلَهُمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدُ لَهُمْ جَهَنَدُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا وَكَيْمًا ﴿ وَلَيْ اللّهُ عَلِيمًا فَي إِنّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا جَكِيمًا ﴿ إِنّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا حَكِيمًا ﴿ إِنّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا حَكِيمًا ﴿ إِنّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا حَكِيمًا ﴿ إِنّا أَرْسَلْنَكَ شَنْهِدُا وَمُبَشِّرًا وَنَدْيِرًا حَكِيمًا ﴿ إِنّا أَرْسَلْنَكَ شَنْهِدُا وَمُبَشِّرًا وَنَدُيرًا وَلَا إِنّا إِنّا إِنّا إِلَا اللّهِ وَرَسُولِهِ، وَتُعَزِرُوهُ وَنُوقِ رُوهُ وَلُسَبِّحُوهُ بُكَوْمَ وَأُولِي اللّهُ اللّهُ وَرَسُولِهِ، وَتُعَزِيرُهُ وَلُولِةً وَوْقِرُوهُ وَلُسَتِبْحُوهُ بُكَونَ وَأَلِيمِالًا ﴿ إِلَا اللّهِ وَرَسُولِهِ، وَتُعَرِيرُهُ وَلُولِهُ وَلُهُ وَلُولِهُ وَلَا اللّهُ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَلَاللّهُ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَلَوْلِهُ وَلُولِهُ وَلُولِهُ وَلُولِهُمْ وَلَالِكُ وَسَاعِلُهُ الللّهُ وَلَالِهُ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَالَالِهُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَهُ الللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَالْمُ اللّهُ اللّهُ وَلَالْهُ اللّهُ وَلَا لَهُ الللّهُ وَلَوْلَالِهُ اللّهُ وَلَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللهُ الللهُ الللللللّهُ الللللللمُ الللللللمُ الللللمُ الللللمُ الللللمُ الللللمُ اللللم

قوله: ﴿الظانِّين باللَّه ظن السَّوْءِ﴾ كانوا يقولون: يهلكُ محمدٌ وأُصحابه ودينه ﴿عليهم دائرةُ السوء﴾ يعني: الهلاك في الآخرة ﴿وساءت مصيرًا﴾ أي: وبئست المصير.

﴿وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا﴾ في نقمته ﴿حَكَيْمًا﴾ في أمره.

﴿إِنَا أَرْسَلْنَاكُ شَاهِدًا﴾ على أمتك ﴿ومبشرًا﴾ بالجنة ﴿ونَّذِيرًا﴾ من النار ﴿لتَوْمنُوا بِاللَّهُ ورسُولُه﴾ يقوله للناس ﴿وتعزروه﴾ أي: وتنصروه ﴿وتوقروه﴾ أي: وتعظموه؛ يعني: النبي عَلَيَ الله في تفسير الكلبي ﴿وتسبحوه﴾ تسبّحوا الله: تصلوا له ﴿بكرةً وأصيلاً﴾ بكرة: صلاة الصبح، وأصيلًا: صلاة الظهر والعصر.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ

عَلَى نَقْسِهِ وَمَنَ أَوْفَى بِمَا عَنهَدَ عَلَيْهُ اللّهَ فَسَبُوْنِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ سَيَقُولُ لَكَ الْمُخَلَفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ شَغَلَقْنَا آمُولُنا وَأَهْلُونا فَأَسْتَغْفِر لَنا يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ قُلْ فَمَن يَعْلِكُ لَكُمْ مِن اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ فَمَن يَعْلِكُ لَكُمْ مِن اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ فَمَن يَعْلِكُ لَكُمْ مِن اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ فَمَن يَعْلِكُ لَكُمْ مِن اللّهُ بِمَا اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ فَمَن يَعْلِكُ لَكُمْ مِن اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ فَمَن يَعْلِكُ إِلَى اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ فَمَن يَعْلِكُ إِلَى اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مُن الللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُ

﴿إِن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله ﴾ من بايع رسول الله فإنما يبايع الله، وهذا يوم الحديبية، وهي بيعة الرضوان؛ بايعوه على ألا يفروا ﴿يدُ اللهِ فوق أيديهم ﴾ تفسير السدي يقول: فعل الله بهم الخير أفضل من فعلهم في أمر البيعة.

يحيى: عن ابن لهيعة (... (ل٣٣٠) ...) (١) يوم بيعة رسول اللّه تحت الشجرة «أن رسول اللّه بعث عثمان بن عفان إلى قريش بمكة يدعوهم إلى الإسلام، فلما راث عليه – أي: أبطأ عليه – ظنّ رسول اللّه أن عثمان قد غُدِر به فقُتل؛ فقال لأصحابه: إني لا أظن عثمان إلا قد غُدر به؛ فإن فعلوا فقد نقضوا العَهْد، فبايعوني على الصبر وألا تفروا».

قوله: ﴿ فَمَنْ نَكُ فَإِنَمَا يَنَكُ عَلَى نَفْسُه ﴾ أي: فَمَنْ نَكَث؛ يعني: يرجع (٢٠) محمد فإنما ينكث على نفسه ﴿ وَمَنْ أُوفَى بِمَا عَاهِدَ عَلَيْهِ اللَّهِ فَسَيُوتِيهِ أَجِرًا عَظَيْمًا ﴾ يعنى: الجنة .

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل نحو نصف سطر، ولم أجد الحديث بهذا اللفظ، والله أعلم. ٣٠

<sup>(</sup>٢) طمس في الأصل قدر ثلاث كلمات.

﴿سيقول لك المخلفون من الأعراب﴾ يعني: المنافقين المتخلّفين عن الجهاد؛ في تفسير الحسن ﴿شغلتنا أموالنا وأهلونا ﴿ خِفْنَا عليهم الضَّيْعَةَ، فذلك الذي منعنا أن نكون معك في الجهاد.

﴿فاستغفر لنا يقولون بألسنتهم ما ليس في قلوبهم ﴾ أي: يعتذرون بالباطل ﴿قل فمن يملك لكم من الله شيئًا إن أراد بكم ضرًا ﴾ أن يهلككم بنفاقكم فيدخلكم النار ﴿أو أراد بكم نفعًا ﴾ أن يرحمكم بإيمان يَمُنُ به عليكم، وقد أخبر نبيّه بعد هذه الآية أنه لا يتوب عليهم في قوله: ﴿لن يغفر الله لهم ﴾(١).

﴿بل ظننتم أن لن ينقلب الرسول والمؤمنون إلى أهليهم أبدًا كان المنافقون يقولون: لن يرجع محمدٌ إلى المدينة أبدًا ﴿وكنتم قومًا بورًا﴾ يعني: فاسدين.

قال محمد: البور في بعض اللغات: الفاسد، يقال: أصبحت أعمالهم بورًا؛ أي: مُبْطَلة، وأصبحت ديارُهم بورًا؛ أي: معطلة خرابًا<sup>(٢)</sup>.

﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآةً وَكَاكَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا ﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَبِعُكُمْ لَيْ سَكَفُولُ اللَّهُ مِن قَبْلُ فَسَيَقُولُونَ بَلْ يُمِيدُونَا كَذَلِكُمْ قَالَ ٱللَّهُ مِن قَبْلُ فَسَيَقُولُونَ بَلْ يَشْدُونَنَا كَذَلِكُمْ قَالَ ٱللَّهُ مِن قَبْلُ فَسَيَقُولُونَ بَلْ مَنْدُونَنَا بَلْ كَانُواْ لَا يَقْفَهُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللّ

﴿وللَّه ملك السموات والأرض يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء ﴾ ولا يشاء ﴿ وللَّه ملك السموات والأرض يغفر لمن يشاء ﴿ وبرئ من النفاق، ويعذُّب من أقام عليه حتى

<sup>(</sup>١) المنافقون: ٦ .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: (بور).

يموت ﴿وكان اللَّه غفورًا رحيمًا﴾ (لمن)<sup>(١)</sup> آمن.

﴿ سيقول المخلفون إذا انطلقتم إلى مغانم لتأخذوها ﴾ وهم المنافقون: ﴿ ذرونا ﴾ يقولونه للمؤمنين ﴿ نتبغكم ﴾ وهذا حين أرادوا أن يخرجوا إلى خَيْبر أحبوا الخروج ليصيبوا من الغنيمة ، وقد كان الله وعدها النبي عَلَيْكُ فلم يترك عَلَيْ أحدًا من المنافقين يخرج معه إلى خيبر أمره الله بذلك ، وإنما كانت لمن شهد بيعة الرضوان يوم الحديبية ﴿ يريدون أن يبدلوا كلام الله قل لن تتبعونا ﴾ أي: لن تخرجوا معنا ﴿ كذلكم قال الله من قبل ﴾ ألا تخرجوا ﴿ فسيقولون بل تحسدوننا ﴾ إنما تمنعوننا من الخروج معكم للحسد ، قال الله : ﴿ بل كانوا لا يفقهون إلا قليلا ﴾ عن الله ، ثم استثنى المؤمنين فقال : ﴿ إلا قليلا ﴾ فهم الذين يفقهون عن الله .

﴿ قُلُ لِلْمُخَلَفِينَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ سَنَدْعَوْنَ إِلَىٰ فَوْمِ أُولِى بَأْسِ شَدِيدٍ لُقَائِلُونَهُمْ أَوَ يُسُلِمُونَّ فَإِن تُطِيعُوا يُؤْتِكُمُ اللّهُ أَجْرًا حَسَكُنَّا وَإِن نَتَوَلَوْا كُمَا تَوَلَيْتُمْ مِن قَبْلُ يُعَذِبْكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ لَيْمَا لَهُمْ لَيْسَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَجٌ وَمَن يُعِلِعِ اللّهَ وَرَسُولُهُ يُذْخِلْهُ جَنَّنْتٍ بَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ وَمَن يَنْوَلَ يُعَذِّبْهُ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ ﴾

﴿قُلُ لَلْمُخْلَفِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ سَتَدْعُونَ إِلَى قُومٍ أُولِي بِأُسَ شَدِيدٍ وَالبَّاسِ: القَتَالَ.

﴿تقاتلونهم أو يسلمون﴾ أي: تقاتلونهم على الإسلام.

قال الحسن ومجاهد: هم أهل فارس ﴿فإن تطيعوا يؤتكم اللَّه أجرًا حسنًا وإن تتولوا كما توليتم من قبل﴾ قال الكُلبي: يوم الحديبية.

<sup>(</sup>١) تكررت في الأصل.

عَذَرَ اللّه عند ذلك أهلَ الزّمانة (١) فقال: ﴿ليس على الأعمى حرجٌ ﴾ إثمّ ﴿ولا على الأعرج حرجٌ ﴾ أن يتخلّفوا عن الغزوة ﴿ولا على المريض حرجٌ ﴾ فصارت رخصة لهم في الغزو، ووضع عنهم.

﴿ لَقَدْ رَضِى اللّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ غَتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِمِنَةَ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ﴿ وَمَغَانِمَ كَئِيرَةً يَأْخُذُونَهَا قَكْمُ هَذِهِ وَكَفَّ أَيْدِى اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا وَعَدَّكُمُ اللّهُ مَغَانِمَ حَنِيرَةً تَأْخُذُونَهَا فَعَجَلَ لَكُمْ هَذِهِ وَكَفَّ أَيْدِى النَّاسِ عَنكُمْ وَاعْتُكُونَ ءَايَةً لِلْمُؤْمِنِينَ وَبَهْدِيكُمْ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَأَخْرَىٰ لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا فَدْ أَحَاطَ وَلِنَكُونَ ءَايَةً لِلْمُؤْمِنِينَ وَبَهْدِيكُمْ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَأَخْرَىٰ لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا فَدْ أَحَاطَ اللّهُ بِهَا وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُومُ اللّهُ مِن اللّهُ عِلَى صَلّى اللّهُ عَلَى عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ الّذِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلٌ وَلَن يَجِدَ لِلسُّنَةِ اللّهِ الّذِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلٌ وَلَن يَجِدَ لِلسُّنَةِ اللّهِ الّذِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلٌ وَلَن يَجِدَ لِلسُّنَةِ اللّهِ الّذِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلٌ وَلَن يَجِدَ لِلسُّنَةِ اللّهِ الّذِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلٌ وَلَن يَجِدَ لِلسُنَةِ اللّهِ الّذِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلٌ وَلَن يَجِدَ لِلسُّنَةِ اللّهِ الّذِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن يَجِدَ لِلسُّنَةِ اللّهِ الّذِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن يَجِدَ لِلسُّنَةِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ

﴿لقد رضي الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة ﴾ قال جابر بن عبد الله: «كانت سَمُرةً (٢) بايعناه تحتها وكنا أربع عشرة مائة - يريد ألفًا وأربعمائة - وعمر آخذٌ بيده فبايعناه كلنا غير جد بن قيس اختبأ تحت إبط بعيره. قال جابر: ولم نبايع عند شجرة إلا الشجرة التي بالحديبية »(٣).

قال: ﴿فعلم ما في قلوبهم﴾ أنهم صادقون ﴿فأنزل السكينة عليهم﴾ تفسير الحسن: السكينة: الوقار ﴿وأثابهم فتحًا قريبًا﴾ خيبر ﴿ومغانم كثيرة

<sup>(</sup>١) أي: المرض الشديد الملازم زمانًا، والذي أقعدهم دون الغزو.

<sup>(</sup>٢) ضرب من الشجر العظيم وجمعه: سَمُر، وأَسْمُر. لسان العرب (سمر).

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٤/ ١٤٨٣ – ١٤٨٤ رقم ١٨٥٦) ويعضه في صحيح البخاري (٣٥٧٦).
 (٣) ١٥١٥ ، ١٥٥٤ ، ١٥٤٠ ، ١٨٤٥ ، ١٩٦٥).

﴿ وكف أيدي الناس عنكم ﴾ وهم أسد وغطفان كانوا (...) (٢) خيبر، وكان (ل٣٦٠) الله قد وعد نبيه خيبر؛ فأمر رسول الله ﷺ أن يوجهوا راياتهم إذا هموا إلى غطفان وأسد (...) (٢) ذلك، فألقى الله في قلوبهم الرعب، فهربوا من تحت ليلتهم (٣) فهو قوله: ﴿ وكفُّ أيدي الناس عنكم... ﴾ إلى آخر الآية؛ هذا تفسير الكلبي.

قوله: ﴿وأخرى لم تقدروا عليها ﴾ بعد ﴿قد أحاط الله بها ﴾ يقول: أعلم أنكم ستظفرون بها وتفتحونها ؛ يعني: كل غنيمة يغنمها المسلمون إلى يوم القيامة ﴿ولو قاتلكم الذين كفروا ﴾ في تلك الحال ﴿لولوا الأدبار ثم لا يجدون وليًا ﴾ يمنعهم من ذلك القتل الذي يقتلهم المؤمنون ﴿ولا نصيرًا ﴾ ينتصر لهم ﴿سنة الله التي قد خلت من قبل ﴾ أي: بقتل من أظهر الشرك، إذ أُمِرَ النبي بالقتال.

قال محمد: ﴿ سنة اللَّه ﴾ منصوب بمعنى: سنَّ اللَّه سنةً.

﴿ وَهُوَ الَّذِى كُفَّ اَيْدِيَهُمْ عَنَكُمْ وَاَيْدِيكُمْ عَنَهُم بِبَطْنِ مَكَّةَ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِيدًا ﴿ وَهُ اللّهِ عَنْهُم اللّهِ مَا اللّهِ اللّهِ وَمَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَارِ وَالْهَدَّى مَعْكُوفًا أَن يَبْلُغَ مَحِلَةُ وَلَوْلَا رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَلَةٌ مُؤْمِنَتُ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَن تَطَنُوهُمْ فَتُصِيبَكُم مَعْكُوفًا أَن يَبْلُغَ مَحِلَةٌ وَلَوْلَا رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَلَةٌ مُؤْمِنَتُ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَن تَطَنُوهُمْ فَتُصِيبَكُم مِنْ مَن يَشَاءُ لَوْ تَدَرَيْلُوا لَمَذَبَنَا الّذِيبَ كَفَرُوا مِن يَشَاءُ لَوْ تَدَرَيْلُوا لَمَذَبْنَا الّذِيبَ كَفَرُوا

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل نحو أربع كلمات.

<sup>(</sup>٢) طمس في الأصل.

<sup>(</sup>٣) هكذا في الأصل: ولعل المراد: هربوا تحت ظلام الليل. والله أعلم.

مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ إِذْ جَعَلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِى قُلُوبِهِمُ ٱلْحَمِيَّةَ جَمِيَّةَ ٱلْمَنْهِلِيَّةِ فَأَنْزَلَ ٱللَّهُ سَكِبْنَهُ عَلَى رَسُولِهِ. وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلنَّقْوَىٰ وَكَانُوٓا أَخَقَ بِهَا وَأَهْلَهَا ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِ ثَنَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ ﴾

﴿وهو الذي كفّ أيديهم عنكم وأيديكم عنهم ببطن مكة من بعد أن أظفركم عليهم والذي كفّ أيديهم عنكم وأيديكم عنهم ببطن مكة من أهل مكّة كانوا قاتلوا رسول الله عليته وكان شيء من رمي نَبْل وحجارة بين الفريقين ثم هزم الله المشركين وهم ببطن مكة، فهُزِمُوا حتى دخلوا مكة، ثم كفّ الله بعضهم عن بعض.

﴿هم الذين كفروا وصدوكم عن المسجد الحرام ﴾ صدّ المشركون رسول الله ﷺ عن البيت، فنحر ونحر أصحابه الهدي بالحديبيّة، وهو قوله: ﴿والهدي معكوفًا ﴾ أي: محبوسًا ﴿أن يبلغ محله ﴾.

قال محمدٌ: يقال: عَكَفْتُه عن كذا إذا حبَسْته، ومنه: العاكف في المسجد، إنما هو الذي يَحْبِس نفسه فيه (١): والمحِلُ: المَنْحَرُ<sup>(٢)</sup>. ونصب (والهَدْيَ) على معنى: صدوكم وصدوا الهَدْيَ معكوفًا<sup>(٣)</sup>.

﴿ولولا رجالٌ مؤمنون ونساءٌ مؤمناتٌ ﴾ بمكة يدينون بالتقية ﴿لم تعلموهم أن تطنوهم ﴿ بغير علم ﴾ أي: فتقتلوهم بغير علم ﴿ليدخل الله في رحمته ﴾ يعني: الإسلام ﴿من يشاء ﴾

<sup>(</sup>١) لسان العرب (عكف).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (حلل).

 <sup>(</sup>٣) وفيه تفصيل نحوي واسع. ينظر: إعراب القرآن (٣/ ١٩٣) البيان (٢/ ٣٧٨)، البحر (٨/
 (٩٨).

فيسلموا، وقد فعل الله ذلك.

قال الله: ﴿لُو تَزَيِّلُوا﴾ أي: زال المسلمون من المشركين، والمشركون من المسلمين، فصار المشركون مَحْضًا ﴿لعذبنا الذين كفروا منهم عذابًا أليمًا﴾ أي: لسلَّطناكم عليهم فقتلتموهم.

﴿إذ جعل الذين كفروا في قلوبهم الحَمِيَّة ﴾ هم المشركون ؛ صدوا نبيَّ اللَّه يوم الحديبية عن المسجد الحرام ، وحُبِسَ الهدي أن يبلغ محله ، وإنما حملهم على ذلك حَمِيَّة الجاهلية والتَّمَاسُك بها ﴿فأنزل اللَّه سكينته على رسوله وعلى المؤمنين وألزمهم كلمة التقوى ﴾ لا إله إلا اللَّه ﴿وكانوا أحق بها وأهلها ﴾ في الدنيا ، وعليها وقع الثواب في الآخرة .

﴿ لَقَدْ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّهُ يَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَ الْمَسْجِدَ الْحَوَامَ إِن شَاءَ اللَّهُ المِينِينَ كُولِهِ الْمُعَلِمِ مَا لَمْ تَعْلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ المِينِينَ كُولِيَا مَا لَمْ تَعْلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ وَلِينِ الْمُعَلِمُ اللَّهِ مَا لَمْ تَعْلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ وَلِينِ الْحَقِ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ وَلَاكَ فَتْحًا قَرِيبًا ﴿ هُو اللَّهِ مَا أَرْسَلَ رَسُولُهُ بِاللَّهُ مَا لَهُ وَيِنِ الْحَقِ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ وَلَا لَكُونَ الْحَقِ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ وَكُفّى بِاللَّهِ شَهِدِيدًا ﴿ إِنَّهُ مَا لَهُ مَا لَمُ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

﴿لقد صدق اللّه رسوله الرؤيا بالحق لتدخلُن المسجد الحرام إن شاء اللّه المنين محلِّقين رءوسكم ومقصرين لا تخافون كان رسول اللّه عَلَيْتُ - في تفسير الكلبي - رأى في المنام في خروجه إلى المدينة كأنه بمكّة، وأصحابه قد حلقوا وقصروا؛ فأخبر رسول اللّه بذلك المؤمنين، فاستبشروا وقالوا: وَحْيٌ . فلما رجع رسول اللّه من الحديبيّة ارتاب ناس؛ فقالوا: رأى فلم يكن الذي رأى، فقال الله - عز وجل -: ﴿لقد صدق اللّه رسوله الرؤيا بالحق لتدخلن المسجد الحرام إن شاء اللّه آمنين ﴾.

قال محمدٌ: ذكر بعض العلماء أن العرب تستثني في الأمر الذي لابُدَّ منه، ومنه قول الله - عز وجل -: ﴿لتدخلن المسجد الحرام﴾ فعزم لهم بالدخول، واستثنى فيه.

قال يحيى: وكان رسول الله صالح المشركين على أن يرجع عامه ذلك، ويرجع من قابل، ويقيم بمكة ثلاثة أيام، فنحر رسول الله ﷺ وأصحابه الهدي بالحُدَيبية، وحلقوا وقصروا ثم أدخله الله العام المقبل مكة وأصحابه آمنين فحلقوا وقصروا.

﴿ فعلم ما لم تعلموا فجعل من دون ذلك فتحًا قريبًا ﴾ فتح خيبر.

﴿ هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ﴾ (ل ٣٣٢) الإسلام ﴿ ليظهره على الدين كله ﴾ تفسير الحسن: حتى يحكم على الأديان. وتفسير ابن عباس: حتى يظهر النبي على الدين كله؛ أي: على شرائع الدين كلها، فلم يقبض رسول الله حتى أتم الله ذلك .

﴿ مُحَمَدُ رَسُولُ اللّهِ وَالّذِينَ مَعَهُ اَشِدًا أَهُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمَا أَهُ بَيْنَهُمْ تَرَبُهُمْ وُكُعَا سُجَدًا بَبْتَغُونَ فَضَلًا مِنَ اللّهِ وَوضَونَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِنْ أَثْرِ السَّجُودُ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التّورَبَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي التّورَبَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي التّورَبَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهِ ورضوانًا عَظِيمًا الله في السّجدًا الله والله ورضوانًا بالصلاة والصّوم والله بينهم والله من الله ورضوانًا بالصلاة والصّوم والله والله في وجوههم من أثر السجود قال بعضهم: سيماهم في التوراة في الآخرين يقومون غرًا مُحجّلين من أثر الوضوء ﴿ ذلك مثلهم في التوراة في التوراة في الآخرين يقومون غرًا مُحجّلين من أثر الوضوء ﴿ ذلك مثلهم في التوراة في التوراة في التوراة في التوراة في الآخرين يقومون غرًا مُحجّلين من أثر الوضوء ﴿ ذلك مثلهم في التوراة في المنتخود في التوراة في المناهم في التوراة في التوراة في المناهم في المناهم في التوراة في المناهم في التوراة في المناهم في التوراة في المناهم في المناه

أي: نَعْتُهم ﴿ومثلهُم في الإنجيل﴾ أي: ونعتهم في الإنجيل ﴿كزرع أخرج شطأه﴾ النعت الأول في التوراة، والنعت الآخر في الإنجيل و (شطأه): فراخه ﴿فَالرَره﴾ فشدَّه ﴿فَاستغلظ﴾ أي: فاشتد ﴿فَاستوى على سوقه﴾ أي: أصوله.

قال محمد: يقال: قد أشطأ الزرع فهو مُشْطِئ إذا أفرخ (١). ومعنى (آزره): أعانه وقوَّاه (٢)، و(السُّوق) جمع: ساق (٣).

﴿يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار﴾ أي: يخرجون فيكونون قليلًا كالزرع حين يخرج ضعيفًا فيكثرون ويَقْوَوْن، فشبَّههم بالزرْع يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار. يقول: إنما يفعل ذلك بهم ليغيظ بهم الكفار ﴿وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات منهم مغفرة وأجرًا عظيمًا ﴾ يعني: الجنة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) لسان العرب (شطأ).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (وزر).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (سوق).

## تفسيــر ســـورة الحــجــــرات وهي مدينة كلها

#### ينسيد أللهِ النَّكْنِ النِّحَسِدِ

﴿ يَتَأَيُّمُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَرَسُولِةٍ وَالْفُواْ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ يَتَأَيُّمُ اللَّهِ عَالَمُ وَلَا يَجْهَرُواْ اللَّهِ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِ أَنْ تَعْمُواْ لَا مَرْفَعُواْ أَصْوَتَكُمْ وَأَنتُر لَا تَشْعُرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُوتَهُمْ بِعَضِيمُ لِبَعْضِ أَن تَحْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُر لَا تَشْعُرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُوتَهُمْ عِنْ اللَّهُ وَلَا يَعْمُ وَأَنتُر وَسُولِ اللَّهِ أُولَئِيكَ اللَّذِينَ امْتَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُونَ لَهُم مَّغْفِرَهُ وَأَجْرُ عَظِيمُ ﴿ ﴾ عَظِيمُ ﴿ عَظِيمُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهِ وَلَا أَيْهِا الذِينَ آمنوا لا تقدموا بين يدي اللَّه ورسوله. . . ﴾ الآية ، قوله: ﴿ وَا أَيْهَا الذِينَ آمنوا لا تقدموا بين يدي اللَّه ورسوله . . . ﴾ الآية ، تفسير مجاهد: تفتاتوا على رسول اللَّه بشيء حتى يقضيه اللَّه على لسانه .

قال محمد: يقال: فلان يقدم بين يدي الإمام وبين يدي أبيه؛ أي: يعجل بالأمر والنهي (١).

﴿يا أيها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم... ﴾ الآية، تفسير الحسن: أن ناسًا من المنافقين كانوا يأتون النبي فيرفعون أصواتهم فوق صوته، يريدون بذلك أذاه والاستخفاف به، فنسبهم إلى ما أعطوا من الإيمان في الظاهر، فقال: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض في يقول: لا تقولوا: يا محمد، وقولوا: يا رسول الله، ويا نبي الله ﴿أن تحبط أعمالكم ﴾.

قال محمدٌ: المعنى: فيكون ذلك سببًا لأن تحبط أعمالكم.

<sup>(</sup>١) لسان العرب (قدم).

﴿إِنَ الذين يغضون أصواتهم عند رسول اللَّه فيعظّمونه بذلك؛ فلا يرفعونها عنده ﴿أُولئك الذين امتحن اللَّه قلوبهم أخلص اللَّه قلوبهم ﴿للتقوى ﴾.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُمُّرَتِ أَكَثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ صَبَرُوا حَتَّى غَرْجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمَّ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيثُرُ ﴿ فَيَ

قوله: ﴿إِن الذين ينادونك من وراء الحجرات... ﴾ الآية، تفسير الكلبي: بلغنا أن ناسًا من بَني العَنْبر، وكان رسول الله وأصحابه قد أصابوا من ذراريهم فأقبلوا ليقادوهم، فقدموا المدينة ظُهْرًا فإذا هم بذراريهم عند باب المسجد، فبكى إليهم ذراريهم فنهضوا فدخلوا المسجد، وعجلوا أن يخرج إليهم النبي، فجعلوا يقولون: يا محمد، اخرج إلينا.

قال الله: ﴿ولو أنهم صبروا حتى تخرج إليهم لكان خيرًا لهم﴾ تفسير الحسن: ولو أنهم صبروا حتى تخرج إليهم؛ فعظموك ووقروك، لكان لهم خيرًا.

﴿يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ . . ﴾ الآية، تفسير الكلبي: بلغنا أن رسول الله ﷺ بعث الوليد بن عقبة إلى بني المصطلق وهم حيَّ من خزاعة؛ ليأخذ منهم صدقاتهم، ففرحوا بذلك وركبوا يَلْتمسونه، فبلغه أنهم قد

ركبوا يتلقونه، وكان بينهم وبين الوليد ضِغْنٌ في الجاهلية، فخاف الوليد أن يكونوا إنما ركبوا إليه ليقتلوه، فرجع إلى رسول اللَّه ولم يلقهم فقال: يا رسول اللَّه، إن بني المصطلق منعوا صَدَقاتهم، وكفروا بعد إسلامهم (...)<sup>(۱)</sup> قالوا: يا رسول اللَّه، (...)<sup>(۲)</sup> إلينا (ل٣٣٣) (...)<sup>(۳)</sup> إنما رده غضبة غضِبته علينا؛ فإنا نعوذ باللَّه من غضبه وغضب رسوله. فأنزل اللَّه [عذرهم] في هذه الآية.

﴿واعلموا أن فيكم رسول الله ﴾ مقيمًا بينكم ؛ فلا تضلون ما قبلتم منه ﴿لو يطبعكم في كثير من الأمر لعنتم ﴾ أي : في دينكم ، العنت : الحرج والضيق (٥) ﴿ولكن الله حبّب إليكم الإيمان وزيّنه في قلوبكم ﴾ بما وعدكم عليه من الثواب ﴿وكَرَّهَ إليكم الكفر والفسوق الفسوق والعصيان واحدٌ ﴿أولئك هم الراشدون ﴾ الذين حبّب إليهم الإيمان ﴿فضلًا من الله ونعمة ﴾ أي : بفضل من الله ونعمته فعل ذلك بهم ﴿والله عليم ﴾ بخلقه ﴿حكيم ﴾ في أمره .

﴿ وَإِن طَآبِهَ نَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱفْنَتَلُواْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتَ إِحْدَنَهُمَا عَلَى ٱلأُخْرَىٰ فَقَائِلُواْ ٱلَّتِي تَبْغِى حَقَّى تَغِيَّ إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ المُقْسِطِينَ ﴿ إِنَّا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُواً اللّهَ الْمُؤْمِنُونَ إِخُواً اللّهَ الْمُؤْمِنُونَ إِخُواً اللّهُ الْمُؤْمِنُونَ إِخُواً اللّهُ الْمُؤْمِنُونَ إِخُواً اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَعَلَكُمْ تُرْجَمُونَ ﴾ المُقسِطِينَ ﴿ وَإِنْ طَائفُتُوا اللّهُ لَعَلَكُمْ تُرْجَمُونَ ﴿ إِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ اللل

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل نحو نصف سطر.

<sup>(</sup>٢) طمس في الأصل قدر ثلاث كلمات.

<sup>(</sup>٣) طمس في الأصل قدر سطر.

<sup>(</sup>٤) مشتبهة في الأصل، ولعلها كما أثبته.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب (عنت).

«أن رسول اللَّه ﷺ أقبل على حمارٍ حتى وقف في مجلس من مجالس الأنصار؛ فكره بعض القوم موقفه، وهو عبد اللَّه بن أبي ابن سلول المنافق، فقال له: خل لنا سبيل الريح من نتن هذا الحمار، أف! وأمسك بأنفه، فمضى رسول اللَّه وغضب له بعض القوم، وهو عبد اللَّه بن رواحة فقال: ألرسول اللَّه قلت هذا القول؟! فواللَّه لَحِمَارهُ أطيبُ ريحًا منك! فاستبًا ثم اقتتلا واقتتلت عشائرهما، فبلغ ذلك رسول اللَّه، فأقبل يصلح بينهما؛ فكأنهم كرهوا ذلك، فنزلت هذه الآية: ﴿وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا﴾ (١).

قال محمد: قوله: ﴿اقتتلوا﴾ يريد جماعتهم، وقوله: ﴿بينهما﴾ يريد الطائفتين (٢).

﴿يا أيها الذين آمنوا لا يسخر قوم من قوم ﴾ تفسير مجاهد: لا يهزأ قوم بقوم ورجال من رجال ﴿عسى أن يكونوا خيرًا منهم ولا نساءً من نساءٍ عسى أن يكن خيرًا منهن ولا تلمزوا أنفسكم ﴾ أي: لا يطعن بعضُكُم على بعض ﴿ولا تنابزوا بالألقاب ﴾ تفسير الحسن: يقول الرّجُل للرجل – قد كان يهوديًّا

<sup>(</sup>۱) روى البخاري (۳/ ۳۰۱ رقم ۲۲۹۱)، ومسلم (۳/ ۱۶۲۶ رقم ۱۷۹۹) عن أنس بن مالك تطبي نحوه.

<sup>(</sup>٢) ينظر الدر المصون (٦/ ١٧٠).

أو نصرانيًا؛ فأسلم -: يا يهودي، يا نصراني، أي: يدعونه باسمه الأول، ينهى الله المؤمنين عن ذلك وقال: ﴿بنس الاسم الفسوق بعد الإيمان﴾ بئس الاسم: اليهودية والنصرانية بعد الإسلام.

قال محمدٌ: الألقاب والأنباز واحدٌ (١)، المعنى: لا تتداعَوا بها، وهو تفسير الحسن.

﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنُوا اجتنبُوا كثيرًا مِن الظن إِنْ بَعْضِ الظَّن إِثْمُ ﴾ تفسير الحسن: إذا ظننت بأخيك المسلم ظنًا حسنًا؛ فأنت مأجورٌ، وإذا ظننت به ظنًا سيئًا؛ فأنت آثِمٌ ﴿ ولا تجسُّسُوا ﴾ لا يتَّبع الرجل عَوْرة أخيه المسلم.

يحيى: عن النضر بن بلال، عن أبان بن أبي عبَّاش، عن أنس بن مالك «أن رسول اللَّه عَلَيُّ خرج يومًا فنادى بصَوْت أسمع العواتق في الخُدُورِ: يا معشر من آمن بلسانه ولم يؤمن بقلبه، ألا لا تؤذوا المؤمنين ولا تعيبوهم ولا تتبعوا عوراتهم؛ فإنه من يتبع عورة أخيه المسلم يتبع اللَّه عورته؛ ومن يتبع اللَّه عورته في بيته»(٢).

قوله: ﴿ولا يغتب بعضكم بعضًا أيحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتًا فكرهتموه ﴿ قَالَ الْكَلَّمِينَ : أَيحبُ فَكُرهتموه ﴾ قال الكلبي: ﴿إِن رسول اللَّه ﷺ قال لقوم اغتابوا رجلين: أيحبُ أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتًا بعدما يموت؟! فقالوا: لا واللَّه يا رسول اللَّه، ما نستطيع أكله ولا نحبه. فقال رسول اللَّه: فاكرهوا الغيبة ».

يحيى: عن عثمان، عن نعيم بن عبد الله، عن أبي هريرة قال: قال

<sup>(</sup>١) الدر المصون (٦/ ١٧١).

<sup>(</sup>٢) تقدم الكلام عليه في تفسير سورة الأحزاب، الآية: ٥٨ ، وأنه اختلف فيه على أبان بن أبي عياش، وأن له شواهد عن عدة من الصحابة.

رسولُ اللَّه ﷺ : "إذا ذكرتَ أخاك بما فيه فقد اغْتَبْتَهُ، وإذا ذكرتَهُ بما ليس فيه فقد بَهَتَهُ» (١).

﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأُنكَىٰ وَجَعَلْنَكُو شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوا اللَّهَ عَلِيمُ اللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرٌ ﴿ وَالْمَنْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِهُ اللَّهُ وَرَسُولُمُ لَا يَلِنَكُمْ مِنْ أَعْمَلِكُمْ شَيْعًا إِنَّ اللَّهُ وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِن تُطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولُمُ لَا يَلِنَكُمْ مِنْ أَعْمَلِكُمْ شَيْعًا إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَجِيمُ ﴿ إِنَّهُ إِنَّهُ إِلَيْهِ وَرَسُولُهُ لَا يَلِنَكُم مِنْ أَعْمَلِكُمْ شَيْعًا إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَجِيمُ إِنَّ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ عَنْ الْمَعْرَادُوا وَجَعَهُدُوا وَجَعَهُدُوا وَجَعَهُدُوا بِعَمْ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ

﴿وجعلناكم شعوبًا وقبائل﴾ تفسير بعضهم: الشعوب: الأجناس،

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (۲/ ۲۳۰ ، ۳۸۶ ، ۳۸۲ ) والبخاري في الأدب المفرد (٤٢٥) ومسلم (٤/ ١٩٠ رقم ٢٩٠/) وأبو داود (٣٠٣/ رقم ٤٨٤١) والترمذي (٤/ ٢٩٠ رقم ١٩٣٤) والنسائي في الكبرى (٦/ ٤٦٧ رقم ١١٥١٨) والدارمي (٢/ ٣٨٧ رقم ٢٧١٤) والطبري في تفسيره (٢/ ١٣٥ – ١٣٦): وغيرهم من طريق العلاء بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن أبي هريرة تشافيه .

وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

ورواه ابن عدي في الكامل (١٩٨/٩ - ١٩٩) وأبو الشيخ في طبقات المحدثين بأصبهان (١٩٨ - ٤٤١ رقم ٧٩ ، ٨٠)وأبو نعيم في تاريخ أصبهان (٢/ ٤٥) من طريق أبي صالح عن أبي هريرة سطي .

ولما شُئل أبو حاتم عن هذا الطريق قال: هذا حديث منكر. علل الحديث (٢/ ١٣٠ رقم ١٨٨١).

والقبائل: قبائل العرب.

قال محمد: واحد الشعوب: شَعب - بفتح العين (١) - والشُّغب بالكسر: الطريق؛ يعني: في الجبل (٢).

﴿لتعارفوا﴾ ثم انقطع الكلام، ثم قال: ﴿إِن أكرمكم عند اللَّه ﴾ يعني: في المنزلة ﴿أَتَقَاكم ﴾ (في الدنيا)(٣).

﴿قالت الأعراب آمنا﴾ يعني: المنافقين (ل٣٣٤) من (...)<sup>(٤)</sup> ﴿قل لم تؤمنوا ولكن قولوا: (...)<sup>(٥)</sup> السيف ﴿ولما يدخل الإيمان في قلوبكم وإن تطيعوا الله ورسوله﴾ في السر والعلانية ﴿لا يلتكم﴾ لا ينقصكم ﴿من أعمالكم شيئًا﴾.

﴿إنما المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله ثم لم يرتابوا ﴾ يشكوا ﴿وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله أولئك هم الصادقون ﴾ بما أعطوا من الإيمان مُخلصة به قلوبهم، ليس كما صنع المنافقون.

﴿قُلُ أَتَعَلَمُونَ اللَّهُ بِدِينَكُم﴾ يعني: المنافقين أي: إنَّ دينكم الذي تضمرون هو الشرك.

<sup>(</sup>١) هكذا في الأصل. والصواب: بفتح الشين؛ لأن واحد الشَّعوب: شَعْب - بإسكان العين - أما الشَّعَب بتحريك العين بالفتحة فهو بُعْد ما بين المنكبين، وما بين القَرْنين. وقيل: الشعوب في العجم، والقبائل في العرب، والأسباط في العجم. ينظر: القاموس المحيط (شعب) الدر المصون (٦/ ١٧١).

<sup>(</sup>٢) ويُجْمِع الشُّغب على: شِعاب، والشُّغب على: شعوب. لسان العرب (شعب).

<sup>(</sup>٣) مشتبهة في الأصل، ولعلها كما أثبتها.

<sup>(</sup>٤) طمس في الأصل قدر كلمة.

<sup>(</sup>٥) طمس في الأصل قدر كلمتين.

﴿ يمنون عليك أن أسلموا ﴾ تفسير الحسن: هؤلاء مؤمنون وليسوا بمنافقين، ولكنهم كانوا يقولون لرسول الله: أسْلَمْنا قبل أن يسلم بنو فلان، وقاتلنا معك قبل أن يقاتل بنو فلان؛ فأنزل الله: ﴿ بل الله يمنّ عليكم أن هداكم للإيمان إن كنتم صادقين عُرِفْتُم بالصدق، إن المئة لله ولرسوله عليكم.

﴿إِنَ اللَّهُ يَعْلَمُ غَيْبِ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ﴾ سر السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ ﴿وَاللَّهُ بِصِيرِ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾.

\* \* \*

# تفسير سورة ق وهي مكيّة كلها

#### بِسْمِ أَلَّهِ النَّكِيْبِ الرَّحِيْبِ

﴿ قَ وَالْقُرْمَانِ الْمَجِيدِ ﴿ بَلْ عِبُواْ أَنَ جَاءَهُم مُسْذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ الْكَفِرُونَ هَذَا شَيْءً عِيبُ ﴿ إِنَا مِتَنَا وَكُنَا نُرَاباً ذَلِكَ رَجْعُ بَعِيدٌ ﴿ قَدْ عَلِمْنَا مَا نَنْفُصُ الْأَرْضُ مِنْهُمُّ وَعِندَا كِنْتُ حَفِيظُ ﴿ إِنْ كُنَّ لِمُ كَذَّبُواْ بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرِ مَرِيجٍ ﴾ أَفَامَ يَنْظُرُوا إِلَى السَمَاةِ فَوْقَهُمْ كَيْف بَنْيَنَهَا وَرَيْنَتُهَا وَمَا لَمَا مِن فُرُوجٍ ﴾ وَالْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَالْقَبَنَا فِيهَا السَّمَاةِ فَوْقَهُمْ كَيْف بَنْيَنَهَا وَرَيْنَتُهَا وَمَا لَمَا مِن فُرُوجٍ ﴾ وَالْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَالْقَبَنَا فِيهَا رُوسِي وَأَنْبَنَنَا فِيهَا مِن كُلِ رَوْعٍ بَهِيجٍ ﴾ بَهْ يَعْمِرةً وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ ﴾ وَمَزَلِنَا مِن السَّمَاةِ مَاءُ مُبَرَكًا فَأَنْبَنَنَا بِهِ بَهِيجٍ ﴾ بَهْ يَعْمِ الْمُعْمِدِ ﴾ وَالنَّخُل بَاسِقَنتِ لَمَا طَلْمٌ نَفِيدِ ﴾ السَّمَاةِ فَوْقَهُمْ مَنْهُمْ وَمَا لَمُنْ مَنْ فَلَا اللّهُ فَضِيدُ ﴾ السَّمَاةِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلَدَةً مَيْنَا كَذَلِكَ الْمُرْمُ ﴾ وَالنَّخُل بَاسِقَنتِ لَمَا طَلْمٌ نَفِيدُ وَلَا لِمُنْهُمْ فَلَى الْمُوجُ ﴾ قالمِن اللَّهُ مَنْهُمْ وَحِبَ الْمُعْمِدُ فَى الْمُؤْمُ ﴾ وَالنَّخُلُ بَالِمُ وَالْمَالَمُ فَعَلِمُ اللْمُ الْمُرْمُ فَيْهُمْ وَالْمَالَالْمُ الْمُؤْمِ ﴾ وَالنَّخُلُ بَالِمَالَةُ وَأَحْيَيْنَا بِهِ عَلَيْهُمْ مَنْهُ مَا لَمُ اللَّهُ مَالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللللللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللِهُ الللللّهُ الللللللْمُلْمُ الللللّهُ اللللللللللللْمُ اللللللّ

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن كثير في تفسيره (٤/ ٢٢١): ﴿قَ حرف من حروف الهجاء المذكورة في أوائل السور، كقوله ﴿ص﴾ و ﴿ن﴾ و ﴿الم﴾ و ﴿حم﴾ و ﴿طس﴾ ونحو ذلك، قاله مجاهد وغيره وقد أسلفنا الكلام عليها في أول سورة البقرة بما أغنى عن إعادته، وقد روي عن بعض السلف أنهم قالوا: ﴿ق﴾ جبل محيط بجميع الأرض يقال له: جبل قاف، وكأن هذا – والله أعلم – من خرافات بني إسرائيل التي أخذها عنهم بعض الناس؛ لما رأى من جواز الرواية عنهم مما لا يصدق ولا يكذب، وعندي أن هذا وأمثاله وأشباهه التي من اختلاق بعض زنادقتهم يلبسون به على الناس أمر دينهم، كما افترى في هذه الأمة – مع جلالة قدر علمائها وحفاظها وأئمتها – أحاديث عن النبي على وشربهم الخمور وتحريف علمائهم الكلم عن طول المدى، وقلة الحفاظ النقاد فيهم، وشربهم الخمور وتحريف علمائهم الكلم عن مواضعه، وتبديل كتب الله وآياته؟! وإنما أباح الشارع الرواية عنهم في قوله: "وحدثوا عن مواضعه، وتبديل كتب الله وآياته؟! وإنما أباح الشارع الرواية عنهم في قوله: "وحدثوا عن ويغلب على الظنون كذبه، فليس من هذا القبيل – والله أعلم – وقد أكثر كثير من السلف =

قال محمدً: وروي عن ابن عباس أنه قال: هُوَ جبل أخضر من زمرد، خضرة السماء منه. وذكر قطرب أن قراءة الحسن ﴿ق﴾ بالجزم(١).

قال يحيى: وبَعْضُهم يجر قاف والقرآن المجيد؛ يجعله على القسم، ومعنى (المجيد): الكريم على الله، ومن جزم جعل القسم مِن (والقرآن المجيد)(٢).

قال الحسن: وقع القسم على تعجب المشركين مما جاء به محمدً.

قوله: ﴿بل عجبوا﴾ أي: لقد عجبوا؛ يعني: المشركين ﴿أن جاءهم منذرٌ منهم ﴾ يعني: النبي عَلَيْ منهم في النّسَب ينذر من عذاب الله ﴿فقال الكافرون هذا شيءٌ عجيب ﴾ أي: عجب ﴿أنذا متنا وكنا ترابًا ﴾ على الاستفهام ﴿ذلك رجعٌ بعيد ﴾ ينكرون البعث؛ أي: إنه ليس بكائن، قال الله: ﴿قد علمنا ما تنقص الأرض منهم أما تأكل الأرض منهم إذا ماتوا، تأكل كل شيء إلا عَجْبَ الذَّنَب (٣) ﴿وعندنا كتابٌ حفيظ ﴾ تفسير بعضهم: يقول: هو اللوح المحفوظ ﴿فهم في أمر مريج ﴾ مُلتبس؛ يعني: في شكٌ من البعث .

﴿كيف بنيناها وزيناها﴾ يعني: بالكواكب ﴿وما لها من فروج﴾ من شقوق. ﴿وأَلقينا فيها رواسي﴾ الرواسي: الجبال أَثَبَتَ بها الأرضَ ﴿وأَنبتنا فيها من كل زوج بهيج﴾ حسن، وكل ما ينبت في الأرض فالواحد منه زوج ﴿تبصرة﴾

من المفسرين وكذا طائفة كثيرة من الخلف من الحكاية عن كتب أهل الكتاب في تفسير
 القرآن المجيد، وليس بهم احتياج إلى أخبارهم، ولله الحمد والمنة.

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، عزا قراءة الجزم للحسن، والمعروف أن قراءة الجزم للعامة، وقرأ الحسن بالكسر. انظر الجامع للقرطبي (١٧/ ١-٢) وإتحاف الفضلاء (٥١٤).

<sup>(</sup>٢) إعراب القرآن (٣/ ٢١١)، البيان (٢/ ٣٨٤)، البحر (٨/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٣) مؤخرته عند رأس العُضعُص. المعجم الوسيط (عجب).

أي: يتفكر فيه المؤمن، فيعلم أن الذي خلق هذا قادرٌ على أن يحيي الموتى، وأن ما وعد الله من الآخرة حقّ.

قال محمد: (تبصرة) منصوب بمعنى: فصّلنا ذلك للتبصرة، وليدل على القدرة (١).

﴿وذكرى لكل عبدِ منيب﴾ مقبل إلى الله بإخلاص له ﴿فأنبتنا به جنات وحب الحصيد﴾ وهو كل ما يحصد؛ في تفسير الحسن.

قال محمد: (حب الحصيد) المعنى: الحب الحصيد، فأضاف الحب إلى الحصيد؛ كما يقال: صلاة الأولى؛ يراد الصلاة الأولى، ومسجد الجامع؛ يراد المسجدُ الجامع (٢).

قوله: ﴿والنخل باسقات﴾ يعني: طوالًا.

قال محمدٌ: يقال: بسق الشيء بُسُوقًا إذا طال (٣).

﴿لها طلع نضيد﴾ أي: منضود بغضه فوق بعض ﴿رزقًا للعباد﴾ أي: أنبتناه رزقًا للعباد ﴿وأحيينا به﴾ بالمطر ﴿بلدة ميتًا﴾ يابسة ليس فيها نبات فأنبتت ﴿كذلك الخروج﴾ البعث. يرسل الله مطرًا منيًا كمني الرجال ينبت به جسمانهم ولحمانهم، كما ينبت الأرض الثرى.

﴿ كَذَبَتْ مَبْلَهُمْ مَوْمُ نُرْجَ وَأَصْحَبُ الرَّيِن وَنَمُودُ ﴿ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ وَلِخُونُ لُوطِ ﴿ وَأَصْحَبُ الرَّيْنَ وَنَمُودُ ﴿ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ وَلِخُونُ لُوطِ ﴿ وَأَصْحَبُ الرَّسُلَ خَقَ وَعِيدِ ﴾ الرَّسُلَ خَقَ وَعِيدِ ﴾ النَّجَانِ اللَّخَلْقِ الْأَوَّلُ بَلْ هُمْرَ فِي لَبْسِ مِن خَلْقِ

<sup>(</sup>١) أي: مفعول لأجله. ينظر: إعراب القرآن (٣/ ٢١٣)، البيان (٢/ ٣٨٥) البحر المحيط (٨/ ١٢١).

<sup>(</sup>٢) وهو مذهب البصريين؛ لئلا يلزم إضافة الشيء إلى نفسه. ينظر: الدر المصون (٦/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (بسق).

### جَدِيدِ

﴿كذبت قبلهم﴾ قبل قومك يا محمدُ ﴿قوم نوح وأصحاب الرس﴾ الرَّسُ: بئر كان (ل٣٣٥) عليها قومٌ فنسبوا إليها.

﴿وإخوان لوط﴾ إخوان في النسب لا في الدين ﴿وأصحاب الأيكة﴾ الغيضة وقد فسَّرْنا أمرهم في سورة الشعراء(١) ﴿وقومُ تبع كلَّ كذب الرسل فحق وعيد﴾ يقول: جاءتهم الرسل يدعونهم إلى الإيمان، ويحذرونهم العذاب، فكذبوهم فجاءهم العذاب، يحذر بهذا مشركي العرب ﴿أفعيينا بالخلق الأول﴾ تفسير الحسن: يعني: خلق آدمَ، أي: لم يعي به ﴿بل هم في لبس﴾ في شكَّ ﴿من خلق جديد﴾ يعني: البعث.

قال محمدٌ: المعنى: لم يعي بالخلق الأول، وكذلك لا يعيى بالخلق الثاني وهو البعث، وهو الذي أراد الحسن، ويقال: عَيِيَ بأمره يَعْيَى عَيَاءً، وأَعْيَا في المشي إِغْيَاءً (٢).

﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعَلَمُ مَا نُوسُوسُ بِهِ عَنْسُتُمْ وَخَنُ أَقُرُثُ إِلَيْهِ مِنَ جَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ إِلَّهُ مِنَ خَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ إِلَا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَبِيدٌ ﴾ يَنكَفَى ٱلْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْبَينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدٌ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَبِيدٌ ﴾ وَبَاتَتْ سَكُمْ أُو السَّورُ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْوَعِيدِ ﴿ وَجَاةَتْ سَكُمْ أُو السَّورُ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْوَعِيدِ ﴾ وَجَاةَتْ سَكُمُ أُلْ نَفْسِ مَعَهَا سَآبِنَ وَشَهِيدُ ﴿ لَيْ لَقَدْ كُنتَ فِى غَفْلَةٍ مِنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَهُمَ أَلْوَمُ مِنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَهُمُ الْوَقِمَ كُولَ ٱلْوَقُ مَحْدِيدٌ ﴾

﴿ولقد خلقنا الإنسان ونعلم ما توسوس به نفسه ﴾ ما تحدث به نفسه

<sup>(</sup>١) الشعراء: ١٧٦ .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (عيي).

﴿ونحن أقرب إليه من حبل الوريد﴾ وهو نياط القلب.

قال محمد: الوريد عرق في باطن العنق، والحبل هو الوريد؛ فأضيف إلى نفسه لاختلاف لفظى اسمه(١).

قوله: ﴿إذ يتلقى المتلقيان﴾ يعنى: الملكين الكاتبين.

قال محمدٌ: يعنى: يتلقيان ما يعمله ويَكْتُبَانه.

﴿عن اليمين وعن الشمال قعيد﴾ أي: رصيدٌ يرصده ﴿ما يلفظ من قولِ إلا لديه رقيب عتيد﴾ أي: حافظ حاضر يكتبان كل ما يلفظ به.

قال محمد: ﴿قعید﴾ أراد قعیدًا من كل جانب<sup>(۲)</sup>، فاكتفی بذكر واحد إذ كان دلیلًا علی الآخر، وقعید بمعنی قاعد، كما یقال: قدیر وقادر<sup>(۳)</sup>.

﴿وجاءت سكرة الموت بالحق﴾ بالبعث؛ أي: يموت ليبعث.

قوله: ﴿ ذلك ما كنت منه تحيد﴾ تهرب، قال الحسن: هو الكافر لم يكن شيء أبغض إليه من الموت ﴿ ذلك يوم الوعيد﴾ يعني: الموعود ﴿ وجاءت كل نفسٍ معها سائق وشهيد﴾ سائق يسوقها إلى الجنة أو النار، وشاهد يشهد عليها بعملها، وتفسير بعضهم: هو ملكه الذي كتب عمله في الدنيا هو شاهد عليه بعمله.

﴿لقد كنت في غفلةٍ من هذا فكشفنا عنك غطاءك غطاء الكفر ﴿فبصرك اليوم ﴾ يعني: يوم القيامة ﴿حديد ﴾ أي: بصيرً.

<sup>(</sup>١) الدر المصون (٦/ ١٧٧) وجامع القرطبي (٩/١٧).

<sup>(</sup>٢) أي: يراد به التثنية؛ لأن صيغة (فعيل) يستوي فيها الواحد والتثنية والجمع. ينظر كشف المشكلات (٢/ ١٢٦٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط (١٢٣/٨)، مجمع البيان (٥/ ١٤٤)، المخصص (١٩/١٧).

قال محمدٌ: ﴿حدید﴾ في معنى: حاد، كما يقال: حفیظٌ وحافظ، ويقال: حدً بصره (۱).

﴿ وَقَالَ قَرِيْتُهُ هَذَا مَا لَدَى عَتِدُ ﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَادٍ عَنِيدٍ ﴿ مَنَاعٍ لِلْخَبْرِ مُعْتَدِ مُعْتَدِ وَقَالَ قَرِيْتُهُ هَذَا مَا لَدَى عَتِدُ أَلْقِياهُ فِي الْعَذَابِ الشّدِيدِ ﴿ مَا قَلْ قَرِيْتُهُ وَرَبّاً مَا أَلْمَغَيْتُهُ وَلَكِن كَانَ فِي صَلَالِ بَعِيدِ ﴿ مَا لَكَ عَنْصِمُوا لَدَى وَقَدٌ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيدِ ﴿ مَا يَبْدَلُ الْقَوْلُ وَلَكِن كَانَ فِي صَلَالِ بَعِيدِ ﴿ مَا لَا لَا تَغْتَصِمُوا لَدَى وَقَدٌ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيدِ ﴾ لَذَى وَمَا أَنْا بِظَلّتِهِ لِللّهِ بَعْنِيدِ ﴿ مَا لَدَى كَان يكتب عمله ﴿ هذا ما لدى ﴾ أي: ﴿ وَقَال قرينه ﴾ هو الملك الذي كان يكتب عمله ﴿ هذا ما لدى ﴾ أي: عندي ﴿ عتيد ﴾ عندي ﴿ عتيد ﴾ أي: حاضر ؛ يعني: ما كتب عليه .

قال محمد: (عتيدً) يجوز الرفع فيه بمعنى هو عتيدً<sup>(٢)</sup>.

قال الله: ﴿ أَلَقَيَا فِي جَهِنَم كُلُ كَفَارَ عَنِيدَ ﴾ أي: مُعَانِد للحق مُجْتَنِبه ﴿ مَنَاعَ لَلْخَيرِ ﴾ للزكاة (مُعْتَدِ) هُو مِن قِبَلِ العُدُوان (٣) ﴿ مُريبِ ﴾ أي: في شكِ من البعث.

قال محمد: قوله: ﴿القيا في جهنّم﴾ قيل: يحتمل - والله أعلم - أن يكون عَنَى السائق والشهيد؛ لقوله: ﴿معها سائق وشهيد﴾ فيكونا هما المأمورين، ويحتمل أن يكون واحدًا، وهي لغة بني تميم تقول: اذهبا يا رجل، واذهبا يا قوم(١)، وقال الشاعر:

<sup>(</sup>١) ينظر المراجع السابقة، ولسان العرب (حدد).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البيان (٢/ ٣٨٦)، البحر (٨/ ١٢٦)، إعراب القرآن (٣/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (عدو).

<sup>(</sup>٤) ينظر: كشف المشكلات (٢/ ١٢٦٦)، مجمع البيان (٥/ ١٤٥)، البحر (٨/ ١٢٦).

فَإِنْ تَزْجُراني يَا ابْنَ مروان أَزْدَجِرْ وَإِنْ تَدَعَانِي أَخْمَ عِرْضًا مُمَنَّعَا<sup>(١)</sup>

وجاء عن ابن عباس في قوله: ﴿فقلنا اذهبا﴾(٢) قال: يريد موسى وحده. قال ابن عباس: وقوله: ﴿أَلقيا في جهنم﴾ هو من هذا.

﴿قال قرينه ﴾ يعني: شيطانه ﴿ربنا ما أطغيته ﴾ أي: ما أضللته بسُلُطان كان لي عليه ﴿ولكن كان في ضلالٍ بعيد ﴾ من الهدى ﴿قال لا تختصموا لدي ﴾ عندي ﴿وقد قدمت إليكم بالوعيد ﴾ في الدنيا ﴿ما يبدل القول لدّي ﴾ أي: قد قضيت ما أنا قاضٍ ﴿يوم يقول (٣) لجهنم هل امتلأت وتقول هل من مزيد ﴾ تفسير مجاهد: وعدها ليملأها، فقال: أوفيتُكِ؟ فقالت: أو هل من مسلك؟ أي: قد امتلأت.

قال محمد: ﴿يومَ﴾ نصب على معنى [واذكر](٤) يوم يقول، وقد يكون على معنى: ما يُبَدِّل القول لدي في ذلك اليوم(٥). واللَّه أعلم بما أراد.

﴿ وَأُزْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُنَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ﴿ هَٰذَا مَا ثُوَعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ﴿ مَنَ خَشِى ٱلرَّحْمَنَ بِالْفَيْبِ وَجَاةً بِقَلْبِ تُمِنِيبٍ ﴿ الْحَالُوهَا بِسَلَّتْرِ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْخَلُودِ ﴿ لَيْ أَمُن مَا يَشَاءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾

<sup>(</sup>۱) البیت من بحر الطویل، ویروی: (یا بن عفان) بدل (یابن مروان) وهو لسوید بن کراع. ینظر: الصاحبی (۱۸۸)، شرح شواهد الشافیة (٤٨٤) الدر المصون (٦/ ۱٧٨).

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ٣٦.

 <sup>(</sup>٣) قرأ نافع وأبو بكر: ﴿يقول﴾ بالياء، وقرأ الباقون: ﴿نقول﴾ بالنون. النشر (٢/ ٣٧٦)
 وإتحاف الفضلاء (١٤٥) وتفسير القرطبي (١٨/١٧).

<sup>(</sup>٤) طمس في الأصل، والمثبت من الدر المصون (٦/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٥) أي: أن النصب على الظرف أو المفعول به. ينظر: البحر (٨/ ١٢٥) الدر المصون (٦/ ١٧٩).

ــورة ق

﴿وأزلفت الجنة﴾ أي: أدنيت ﴿للمتقين﴾ .

﴿هذا ما توعدون﴾ يعني: الجنة ﴿لكل أواب حفيظ﴾ (ل٣٣٦) الأوَّاب: الراجع عن ذنبه ﴿وجاء بقلب منيب﴾ أي: لقي الله (...)(١).

﴿ ادخلوها بسلام ﴾ تفسير السُّدي: تقوله لهم الملائكة ﴿ ذلك يوم الخلود ﴾ .

يحيى: عن عثمان، عن نافع، عن ابن عمر قال: سمعتُ رسول الله يقول: «إذا دخل أهلُ الجنة الجنة وأهلُ النار النار، نادى منادٍ: يا أهل الجنة، خلودٌ فلا موت»(٢).

﴿لهم ما يشاءون فيها﴾ إذا اشتهوا الشيء جاءهم من غير أن يدعوا به ﴿ولدينا مزيد﴾.

يحيى: عن المسعودي، عن المنهال بن عمرو، عن أبي عبيدة بن عبد الله ابن عتبة (٣)، عن ابن مسعود قال: «سارعوا إلى الجمع في الدنيا؛ فإن الله -

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل قدر كلمتين.

<sup>(</sup>۲) رواه الإمام أحمد (۲/ ۱۳۰) وعبد بن حميد (۲٤٥ رقم ۲۲۱) والبخاري (۱۱/ ٤١٤ رقم ۲۵۵) وملم (۲۰ ۱۱۸ عام ۲۰۵۶) وغيرهم من طريق نافع به. ورواه الإمام أحمد (۲۱۸ ۲۰۰ ، ۱۲۰ – ۱۲۱) والبخاري (۱۱/ ۲۳۶ رقم ۲۰۵۸) ومسلم (۶/ ۲۱۸ رقم ۲۱۸۹) وابن حبان (۱۱/ ۲۱۸ رقم ۲۱۸۹) وغيرهم من طريق محمد ابن زيد عن ابن عمر ﷺ به.

ورواه البخاري (٨/ ٢٨٢ رقم ٤٧٣٠) ومسلم (٤/ ٢١٨٨ – ٢١٨٩ رقم ٢٨٤٩) عن أبي سعيد الخدري نطيح .

ورواه البخاري (١١/ ٤١٤ رقم ٦٥٤٥) عن أبي هريرة تَتَافِيُّه .

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل، وكذا نقله القرطبي في تفسيره (٢١/٢١، ١٨/١٨) وفي التذكرة (٧٧٥) عن يحيى بن سلام به، وقد جاء في كل الكتب التي روت الحديث «عن أبي عبيدة» مهملا، إلا المختار من الإبانة ففيه: «عن أبي عبيدة بن عبد الله بن مسعود» وسيأتي في كلام =

عز وجل - يبرز لأهل الجنة في كل يوم جمعة في كثيب من كافور أبيض، فيكونون منه في القرب كمسارعتهم إلى الجمع في الدنيا، فيُحْدِث لهم من الكرامة شيئًا لم يكونوا رأوه قبل ذلك»(١).

قال يحيى: وسمعتُ غير المسعودي يزيد فيه: وهو قوله: ﴿ولدينا مزيد﴾.

يحيى: عن خالد، عن عمرو بن عُبيد، عن بكر بن عبد الله المزني، قال:

= المنذري والهيثمي أنه «أبو عبيدة بن عبد الله بن مسعود» ، وذكره ابن حجر في إتحاف المهرة (١٠/ ٥٣٤ – ٥٣٥ رقم ١٣٣٦٨) في أحاديث أبي عبيدة بن عبد الله بن مسعود عن أبيه، قال: ولم يسمع منه.

(۱) رواه ابن المبارك في الزهد – زوائد نعيم بن حماد (۱۳۱ رقم ٤٣٦) – ومن طريقه عبد الله ابن أحمد في السنة (۱/ ۲۰۹ رقم ٤٧٦) والدارقطني في الرؤية (٢٦٨ رقم ١٦٥) – عن المسعودي به.

ورواه الطبراني في المعجم الكبير (٩/ ٢٣٨ رقم ٩١٦٩) من طريق أبي نعيم عن المسعودي به.

ورواه أبو نعيم الأصبهاني في صفة الجنة (٢/ ٢٢٧ – ٢٢٨ رقم ٣٩٦) من طريق أبي النضر عن المسعودي به.

ورواه ابن خزيمة في التوحيد (٢/ ٨٩٣ رقم ٦٠٢) من طريق أبي داود الطيالسي عن المسعودي به.

ورواه الدارقطني في الرؤية (٢٦٨ – ٢٦٩ رقم ١٦٦) وابن بطة في الإبانة – المختار من الإبانة (٤٢ – ٤٣ رقم ٣١) – من طريق شبابة بن سوار عن المسعودي به .

ورواه ابن أبي الدنيا في صفة الجنة (ق١٣ – أ) من طريق يحيى بن كثير عن المسعودي به. قال المنذري في الترغيب (١/ ٥٠٣): رواه الطبراني في الكبير، وأبو عبيدة اسمه عامر، ولم يسمع من أبيه عبد الله بن مسعود تعليه وقيل: سمع منه.

وقال الذهبي في العلو (١/ ٥٨٥): موقوف حسن.

وقال الهيثمي في المجمع (٢/ ١٧٨): رواه الطبراني في الكبير، وأبو عبيدة لم يسمع من أبيه.

وقال أبن حجر في إتحاف المهرة (١٠/ ٥٣٥): قلت: فيه علتان.

(إن أهل الجنة ليَرون ربهم في مقدار كل عيد هو لكم - كأنه يقول: في كل سبعة أيام - مرة، فيأتون ربّ العزة في حُلَلِ خُضر (وجوههم مشرقة) (۱) وأساور من ذهب مُكَلِّلةٍ بالدُّر والزُّمُرُّد وعليهم أكاليل (الدر) (۲) ويركبون نجائبهم (۳) ويستأذنون على ربهم فيدخلون عليه؛ فيأمر لهم ربنا بالكرامة (۱).

قال يحيى: وأخبرني رجلٌ من أهل الكوفة، عن داود بن أبي هند، عن الحسن قال: قال رسول اللَّه ﷺ: "إن أهل الجنة ينظرون إلى ربهم في كل يوم جمعة في كثيب من كافور لا يُرى طرفاه، وفيه نهر جارٍ حافتاه المِسْك عليه جوارٍ يقرأن القرآن بأحسن أصوات سمعها الأوَّلون والآخرون؛ فإذا انصرفوا إلى منازلهم أخذ كل رجل ما شاء منهن، ثم يمرون على قناطر من لؤلؤ إلى منازلهم، فلوُلا أن اللَّه يهديهم إلى منازلهم ما اهتدوا إليها؛ لما يحدث اللَّه لهم في كل يوم جمعة (٥).

﴿ وَكُمْ أَهْلَكُ نَا قَبْلُهُم مِن قَرْدٍ هُمْ أَشَدُ مِنْهُم بَطْشًا فَنَقَبُوا فِي الْبِلَدِ هَلَ مِن تَجِيمٍ ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَاوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَمَا مَسَنَا مِن لَّغُوبٍ ﴿ وَهَا وقوله: ﴿ وكم أهلكنا قبلهم ﴾ يعني: قبل مشركي العرب ﴿ من قرن هم

<sup>(</sup>١) في التذكرة: ووجوه مشرقة.

<sup>(</sup>٢) في التذكرة: الذهب.

<sup>(</sup>٣) النَّجيب: الفاضل من كل حيوان، وقد نَجُب يَنْحُب نجابة؛ إذا كان نفيسًا في نوعه، النهاية (٥/ ١٧).

<sup>(</sup>٤) عزاه القرطبي في التذكرة (ص٥٧٧) ليحيى بن سلام فقط.

<sup>(</sup>٥) ذكره القرطبي في التذكرة (ص٥٧٦ - ٥٧٧) عن يحيى بن سلام بإسناده إلى الحسن.

أشد منهم بطشًا ﴿ يعني: قوة ﴿ فنقبوا في البلاد ﴾ أي: جوّلوا؛ في قراءة من قرأها وأها بالتثقيل، يقول: جوَّلوا في البلاد حين جاءهم العذاب، ومن قرأها بالتخفيف يقول: فجالوا في البلاد (١) ﴿ هل من محيص ﴾ هل من ملجأ يلجئون إليه من عذاب الله، فلم يجدوا ملجاً حتى هَلَكُوا.

قال محمدٌ: (نقَّبوا في البلاد) أي: طافوا وفتَّشوا<sup>(٢)</sup>، وهو الذي أراد يحيى، ومثله قول امرئ القيس:

وَقَدْ نَقَّبْتُ في الآفَاقِ حَتَّى رَضِيتُ مِنَ الغَنِيمَةِ بِالإِيَابِ<sup>(٣)</sup> قوله: ﴿إِن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب﴾ وهو المؤمن ﴿أو ألقى السمع وهو شهيد﴾ تفسير مجاهد: أو ألقى السمع، والقلب شهيد.

قال محمدٌ: المعنى: استمع كتاب الله وهو شاهدُ القلب والفهم، ليس بغافل ولا سامٍ، وهذا ما أراد مجاهد.

﴿ولقد خلقنا السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام ﴾ واليوم منها ألف سنة ﴿وما مسنا من لغوب ﴾ من إعياء ؛ وذلك أن اليهود – أعداءُ الله – قالت: لما فرغ الله من خلق السموات والأرض أعيى فاستلقى ووضع إحدى رجليه على الأخرى استراح. فأنزل الله: ﴿ولقد خلقنا السموات والأرض... ﴾ الآية ، ليس كما قالت اليهود.

قال محمدٌ: الأجود في القراءة (لُغُوب) بضم اللام(٤) يقال منه: لَغَبَ -

<sup>(</sup>١) ينظر البحر المحيط (٨/ ١٢٩)، الدر المصون (٦/ ١٨١).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (نقب).

<sup>(</sup>٣) البيت من بحر الوافر. ينظر: ديوانه (٩٩)، الكامل (١٤٣/٢)، العمدة (١٠٣/١).

<sup>(</sup>٤) العامة على ضم لام (لغوب)، وقرأ علي وطلحة والسلمي ويعقوب بفتحها. ينظر الدر المصون (٦/ ١٨١)، البحر (٨/ ١٢٩).

بفتح الغين – لَغَبًا ولُغُوبًا، وفيه لغة أخرى: لَغِبَ – بكسر الغين – واللُّغوب: الإعياء<sup>(١)</sup>.

﴿ فَاصْبِرَ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَيِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَفَبْلَ ٱلْغُرُوبِ ﴿ وَمِنَ ٱلنِّنِ فَسَيِّعَهُ وَأَدْبَنَرَ ٱلشَّجُودِ ﴿ ﴾ وَمِنَ ٱلنِّنِلِ فَسَيِّعَهُ وَأَدْبَنَرَ ٱلشَّجُودِ ﴾

﴿فاصبر على ما يقولون﴾ ما يقول لك قومك: أنك ساحر، وأنك شاعر، وأنك شاعر، وأنك كاهن، وأنك مجنون، وأنك كاذب ﴿وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل الغروب﴾ تفسير الحسن: يعني: صلاة الصبح والظهر والعصر ﴿ومن الليل فسبحه﴾ يعني: صلاة المغرب وصلاة العشاء (ل٣٣٧) ﴿وإدبار السجود﴾.

يحيى: عن عثمان، عن أبي إسحاق الهمداني، عن الحارث، عن علي قال: «سئل رسول الله على عن ﴿أدبار السجود﴾ فقال: هما (الركعتين) (٢) بعد صلاة المغرب، وسئل عن ﴿إدبار النجوم﴾ (٣) فقال: هما الركعتان قبل صلاة الصبح» (٤).

<sup>(</sup>١) لسان العرب (لغب).

<sup>(</sup>٢) هكذا في الأصل. والصواب: الركعتان.

<sup>(</sup>٣) الطور: ٤٩.

<sup>(</sup>٤) رواه مسدد في مسنده - كما في المطالب العالية (٤/ ١٦١ رقم ٣٧٣٨) - عن عبد الوارث، عن محمد بن إسحاق، عن أبي إسحاق به

وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٦/ ١٢١) لابن المنذر وابن مردويه في تفسيريهما أيضًا. ورواه الطبري في تفسيره (٢٦/ ١٨٠) من طريق عنبسة وسفيان والأجلح – من رواية مصعب ابن سلام عنه – كلهم عن أبي إسحاق ، عن الحارث، عن على تَنْظِيْ موقوفًا.

ولما سئل الدارقطني على هذا الحديث قال في العلل (٣/ ١٧٧ رقم ٣٤٠): يرويه أبو إسحاق السبيعي، واختلف عنه:

رواه ابن عيينة والعلاء بن المسيب وإسرائيل والثوري عن أبي إسحاق موقوفًا .

واختلف عن الأجلح: فرواه يعلى بن عبيد وأبو معاوية عن الأجلح عن أبي إسحاق =

قال محمدٌ: ومن قرأ ﴿وإدبار﴾(١) بكسر الألف فعلى المصدر، يقول: أَذْبَرَ إِذْبَارًا.

قوله: ﴿واستمع﴾ أي: إنك ستستمع ﴿يوم يناد المناد من مكان قريب﴾ والمنادي: صاحب الصور، ينادي من الصخرة من بيت المقدس؛ في تفسير

<sup>=</sup> موقوفًا أيضًا.

وخالفهما محمد بن كثير الكوفي رواه عن أجلح، ورفعه إلى النبي ﷺ.

وكذلك رواه محمد بن إسحاق عن أبي إسحاق - من رواية عبد الوارث عنه - مرفوعًا أيضًا. والصحيح موقوف . اهـ.

وقال البوصيري في مختصر الإتحاف (٢/ ٤٠٦): رواه مسدد بسند ضعيف؛ لضعف الحارث الأعور، وتدليس ابن إسحاق.

ورواه الترمذي (٣٦٦/٥ رقم ٣٢٧٥) والطبري في تفسيره (٢٦/ ١٨١) وابن عدي في الكامل (٤/ ١٨١) وابن عدي في الكامل (٤/ ٦٧) والحاكم (١/ ٣٠٠) من طريق محمد بن فضيل، عن رشدين بن كريب، عن أبيه، عن ابن عباس تشخي عن النبي ﷺ.

قال الترمذي: هذا حديث غريب لا نعرفه مرفوعًا إلا من هذا الوجه من حديث محمد بن فضيل عن رشدين بن كريب.

قال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. فتعقبه الذهبي بقوله: رشدين ضعفه أبو زرعة والدارقطني.

وضعف هذا الحديث أبن كثير في تفسيره (٤/ ٢٣٠) وابن رجب في فتح الباري (٣/ ١٨) وابن حجر في الفتح (٨/ ٤٦٣).

<sup>(</sup>۱) قرأ نافع وابن كثير وحمزة ﴿إدبار﴾ بكسر الهمزة، والباقون بالفتح (أدبار) جمع (دبر). ينظر البحر المحيط (۸/ ۱۳۰).

قتادة. قال: وهي أقرب الأرض إلى السماء بثمانية عشر ميلًا.

﴿تشقق الأرض عنهم سراعًا﴾ إلى المنادي - صاحب الصور - إلى بيت المقدس قال عز وجل: ﴿ذلك حشرٌ علينا يسير﴾ هَيِّنٌ ﴿نحن أعلم بما يقولون﴾ أنك شاعرٌ، وأنك ساحرٌ، وأنك كاهِنٌ، وأنك كاذبٌ، وأتك مجنُونٌ؛ أي: فسيجزيهم بذلك النار ﴿وما أنت عليهم بجبار﴾ بربٌ تجبرهم على الإيمان.

قال محمدٌ: وقد قيل: ليس هو من: أجبرت الرَّجُل على الأمر إذا قهرته عليه، لا يقال من ذلك فعَّال؛ والجبار: الملك، سمي بذلك؛ لتجبره (۱)، فالمعنى على هذا: لست عليهم بِمَلِكِ مسلَّطٍ، إنما يؤمن من يريد اللَّه أن يؤمن، وهذه منسوخة نسختها القتال (۲).

﴿فذكر بالقرآن من يخاف وعيدي﴾ (٣) وهو المؤمن يقبل التذكرة، أي: إنما يقبل نَذَارتك بالقرآن من يخاف وعيدي؛ أي: وعيدي بالنار.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أنظر: تفسير الطبري (۲٦/ ١٨٥) وتفسير القرطبي (٢٨/١٧).

<sup>(</sup>٢) الناسخ والمنسوخ (٨٦).

<sup>(</sup>٣) أثبت الياء وصلاً ورش، وأثبتها في الحالين يعقوب، النشر (٢/ ٣٧٦).

# تفسيس سسورة والمذاريات وهي مكية كلها

#### ينسب ألَّهِ النَّهَانِ الرَّجَيْبِ الرَّجَيْبِ إِ

قال محمدٌ: يقال: ذَرَتِ الريحُ تَذْرُو ذَرْوًا إذا فَرَّقَت التراب وغيره فهي ذاريةٌ. وفيه لغة أخرى: أَذْرَت فهي مُذْرِية ومُذْرِيات للجماعة (١).

ومعنى ﴿فالحاملات وقرّا﴾: أن السحاب تحمل الوِقْر (٢) من الماء. ورأيت في تفسير ابن عباس أن معنى: ﴿فالمقسمات أمرًا﴾ أن الله قسم للملائكة الفعل.

قال يحيى: أقسم بهذا كله ﴿إن ما توعدون لصادق﴾ لصدق، يعني: يوم البعث ﴿وإن الدين﴾ الحساب ﴿لواقع﴾ لكائن.

<sup>(</sup>١) لسان العرب (ذرو).

<sup>(</sup>٢) الوِقر: كل ما يُوقر؛ أي: يُحْمل، لسان العرب (وقر) الدر المصون (٦/ ١٨٣).

﴿والسماء ذات الحبك﴾ تفسير ابن عباس: يعني: استواءها. وتفسير غيره مثل حُبُك الماء إذا هاجت الريح، ومثل حبك الزرع إذا أصابته الريح.

قال محمد: الحبك عند أهل اللغة: الطرائق (الإناء القائم)<sup>(۱)</sup> إذا ضربته الريح فصارت فيه طرائق له حُبُك، وكذلك الرمل إذا هبَّتْ عليه الريح فرأيتَ فيه الطرائق فذلك حُبُكه، واحدها: حِبَاكٌ مثل مِثَال ومُثُل، ويكون واحدُها أيضًا: حبيكة مثل: طريقة وطرق<sup>(۱)</sup>.

﴿إِنكُمْ لَفِي قُولُ مَخْتَلَفُ﴾ أي: لفى اختلاف من البعث ﴿يؤفك عنه من أفك ﴾ يُصَدُّ عنه من صُدُّ عن الإيمان به ﴿قَتَلَ ﴾ أي: لُعِنَ ﴿الخراصون ﴾ الذين يكذبون بالبعث وذلك منهم تخرص ﴿الذين هم في غمرة ﴾ أي: في غفلة. وقيل: في حيرة ﴿ساهون ﴾ أي: لاهون لا يُحِقُّونه.

قال محمدٌ: تقول: تخرص على فلان الباطل إذا كذب، ويجوز أن يكون الخراصون الذين يتظنُّون الشيء لا يُحِقُّونه؛ فيعملون بما لا يدرون صحته (٣).

﴿يسألون أيان يوم الدين﴾ أي: متى يوم الدين؟ وذلك منهم استهزاء وتكذيب، أي: لا يكون. قال الله: ﴿يوم هم على النار يفتنون﴾ يحرقون مها.

قال محمد: (يوم) منصوب بمعنى: يقع الجزاء ﴿يوم هم على النار يفتنون ﴾(٤).

<sup>(</sup>١) هكذا في الأصل. وفي كتب اللغة: طرائق الماء. لسان العرب (حبك).

<sup>(</sup>٢) ينظر الدر المصون (٦/ ١٨٤)، لسان العرب (حبك).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (خرص).

<sup>(</sup>٤) وفي نصبه أقوال أخرى. ينظر: إعراب القرآن (٣/ ٢٣١)، مجمع البيان (٥/ ١٥٢)، البيان (٢/ ٣٨٩)، البحر (٨/ ١٣٥).

﴿ ذُوقُوا فَتَنْتَكُم ﴾ حريقكم ﴿ هذا الذي كنتم به تستعجلون ﴾ في الدنيا، لما كانوا يستعجلون ﴾ في الدنيا، لما كانوا يستعجلون بالعذاب في الدنيا استهزاء وتكذيبًا.

قال محمدٌ: يقال للحجارة السود التي يحرق بها قد احترقت بالنار الفتين (١).

﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّنَتِ وَعُمُونِ ﴿ مَا جَذِينَ مَا مَائِنَهُمْ رَبُّهُمُّ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبَلَ ذَلِكَ مُحْسِذِينَ ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْكَالِمِ مَقَّ لِلسَّآلِلِ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلنَّلِيمِ مَقَّ لِلسَّآلِلِ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلنَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ وَإِلْأَسْعَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿ وَقِ أَمَوْلِهِمْ حَقَّ لِلسَّآلِلِ كَانُونِ مَا يَنْتُ لِلْمُوفِينِ فَنَ وَقِ الفَيْسِكُمُ أَلَا تُبْعِرُونَ ﴿ وَقِ السَّمَاةِ وَزُفْكُمْ وَلَا السَّمَاةِ وَزُفْكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴿ وَالسَّمَاةِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقَّ مِثْلَ مَا أَنْكُمْ نَطِقُونَ ﴿ وَالسَّمَاةِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقَّ مِثْلَ مَا أَنْكُمْ نَطِقُونَ ﴿ وَالسَّمَاةِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقَّ مِثْلَ مَا أَنْكُمْ نَطِقُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُونَ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُونَ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤَالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللْمُؤَالِمُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُ اللَّهُ الللْمُؤَالِمُ الللْمُؤَالِمُ اللْمُؤَالِقُولَا اللْمُؤَالِمُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

﴿إِنَ المتقينَ في جنات وعيونَ ﴿ وهي الأنهار ﴿ آخذينَ مَا آتَاهُم ﴾ أعطاهم ﴿ ربهم ﴾ في الجنة .

قال محمد: (آخذين) نصبٌ على الحال المعنى: في جناتٍ وعيون في حال أخذهم ما آتاهم (ل٣٣٨) ربهم (٢).

﴿ كَانُوا قَلِيلًا مِن اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ﴾ تفسير الحسن: يقول: كانوا لا ينامون منه إلا قليلًا.

﴿وبالأسحار هم يستغفرون﴾.

يحيى: عن خالد، عن يزيد الرقاشي، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله: هقال الله: إن من أحب أحبًا ثي إلي المشائين إلى المساجد المستغفرين بالأسحار

<sup>(</sup>١) هكذا في الأصل. وفي لسان العرب (فتن): الفتين: الأرض الحرّة السوداء، كأن حجارتها مُحْرَقة.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون (٦/ ١٨٥).

المتحابين في، أولئك الذين إذا أردتُ أهل الأرض بسوءِ فذكرتهم صرفته عنهم بهم" (١).

قال محمدٌ: قوله: ﴿ما يهجعون﴾ جائز أن تكون (ما) مؤكدة صلة، وجائز أن يكون ما بعدها مصدرًا، المعنى: كانوا قليلًا من الليل هُجُوعُهم (٢).

﴿وَفِي أَمُوالُهُمْ حَقَّ لَلْسَائِلُ وَالْمُحْرُومُ﴾ السَّائل: الذي يَسَالُ، والمُحرومُ في تفسير الحسن: المتعفِّف القاعد في بيته الذي لا يسأل.

قوله: ﴿وفي الأرض آياتُ﴾ أي: فيما خلق الله فيها آياتُ ﴿للموقنين﴾ . ﴿وفي أنفسكم﴾ أي: في بَدْء خَلْقكم من ترابٍ؛ يعني: آدم ثم خلق نسله من نطفة ﴿أفلا تبصرون﴾ يقوله للمشركين ﴿وفي السماء رزقكم﴾ المطر فيه أرزاقُ الخَلْقِ ﴿وما توعدون﴾ تفسير بعضهم يعني: من الوعد والوعيد من

<sup>(</sup>١) لم أقف عليه بهذا اللفظ.

وروى ابن عدي في الكامل (٩٤/٥) من طريق سعيد بن أشعث عن صالح المري عن جعفر ابن زيد عن أنس بن مالك تشخف عن النبي على قال: «إن الله – عز وجل – يقول: إني لأهم بأهل الأرض عذابًا فإذا نظرت إلى عمار بيوتي وإلى المتحابين في وإلى المستغفرين بالأسحار صرفته عنهم».

وقال ابن عدي في آخر ترجمة صالح المري: ولصالح غير ما ذكرت، وهو رجل قاص حسن الصوت من أهل البصرة، وعامة أحاديثه التي ذكرت والتي لم أذكر منكرات ينكرها الأثمة عليه، وليس هو بصاحب حديث، وإنما أتي من قلة معرفته بالأسانيد والمتون، وعندي مع هذا لا يتعمد الكذب؛ بل يغلط بينًا.

ورواه البيهقي في الشعب (٦/ ٢٠٩ – ٢١٠ رقم ٢٦٨٥) من طريق معاذ بن خالد، عن صالح، عن جعفر بن زيد وأبان وثابت، عن أنس تعلقه

ورواه البهاء بن عساكر في المستقصي - كما في تفسير ابن كثير (٢/ ٣٤٠) - من طريق منصور بن صقير عن ثابت عن أنس تطافي .

وقال ابن عساكر: حديث غريب.

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن (٣/ ٢٣٣)، مجمع البيان (٥/ ١٥٥)، البحر (٨/ ١٣٥).

السماء ﴿فورب السماء والأرض إنه ﴾ أقسم بنفسه إن هذا القرآن ﴿لحقِّ مثل ما أنكم تنطقون ﴾ .

قال محمد: من نصب (مثل) فجائز أن يكون على التوكيد بمعنى: إنه لحق حقًا مثل نطقكم (١).

قال محمد: ﴿قالوا سلامًا﴾ منصوب [بتقدير] (٢): سلّمنا عليك سلامًا (٣). وقوله: ﴿قال سلامُ﴾ مرفوع بمعنى: قال: سلامٌ عليكم، ويجوز أن يكون على معنى: أمْرُنا سلامٌ (٣).

قوله: ﴿فراغ﴾ فمال ﴿إلى أهله فجاء بعجل سمينٍ فلم يأكلوا.

<sup>(</sup>۱) ينظر: إعراب القرآن (۳/ ۲۳۵)، البيان (۲/ ۳۹۱)، البحر (۸/ ۱۳۲)، مجمع البيان (٥/ ۱۸۱). ۱۵٤).

<sup>(</sup>٢) علامة لحق في الأصل، ولم يظهر بالحاشية شيء. والمثبت موافق لما في كُتُب إعراب القرآن.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدر المصون (٦/ ١٨٨).

قال محمدً: معنى (راغ): عدل إليهم في خُفْيَةٍ، قالوا: ولا يكون الرَّوَاغُ إلا أن تخفي مجيئك وذهابك<sup>(١)</sup>.

﴿قال ألا تأكلون فأوجس منهم خيفة قالوا لا تخف وبشروه بغلام عليم﴾ إسحاق.

قال محمد: (أوجس) معناه: أضْمَر (٢).

﴿فَأَقْبِلْتُ امْرَأَتُهُ فِي صَرَّةَ﴾ صَيحة ﴿فَصَكَتَ وَجَهُهَا﴾ جَبِينَهَا ﴿وَقَالَتَ عَجُوزٌ عَقِيمٌ ﴾ قالت ذلك تعجُبًا؛ أي: كيف تلدُ وهي عجوزٌ؟!

وقال محمدٌ: (عجوزٌ) مرفوع بمعنى: أنا عجوزٌ<sup>(٣)</sup>، ويقال: عَقُمتِ المرأةُ عُقْمًا وعَقَمًا فهي بيِّنةُ العُقُومة، ورجلٌ عقيم أيضًا<sup>(٤)</sup>.

﴿قَالُوا كَذَلُكِ قَالَ رَبِكِ﴾ أي: تلدي(٥) غلامًا اسْمُه: إسحاق.

﴿ قَالَ فَمَا خَطْبُكُو آئِبًا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ قَالُواْ إِنَا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ قَوْمِ تَجْرِمِينَ ﴿ اِلْمُرْسِلُونَ ﴾ وَالْوَا إِنَا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ قَوْمِ تَجْرِمِينَ ﴾ الْمُؤْمِدِينَ ﴿ حِجَارَةُ مِن طِينِ ﴾ مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِكَ الْمُسْرِفِينَ ﴾ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِن ٱلْمُؤْمِدِينَ ﴿ فَمَا وَجَارَةُ مِن طَافُونَ الْمُذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴾ فَا وَجَدُنا فِيهَا عَيْرَ بَيْتِ مِن ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ وَوَرَكُنا فِيهَا عَالَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْمُذَالَةُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ بِسُلْطُكُونِ شُهِينِ ﴾ فَنَولًى بِرَقْدِهِ وَقَالَ سَاحِمُ أَوْ بَحَنُونً ﴾ فَالْخَذْنَهُ وَحُونَهُ فَنَاذَتُهُمْ فِي ٱلْنِيمَ وَهُو مُلِيمٌ ﴾

<sup>(</sup>١) لسان العرب (روغ).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (وجس).

<sup>(</sup>٣) الدر المصون (٦/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٤) يقال: عَقَمَتِ المرأةُ والرجلُ عَقْمًا وعُقْمًا، وعَقْمَت عُقْمًا وعَقَمًا. فهو عَقيم، والجمع: عُقماء وعِقَام. وهي عَقِيم والجمع: عَقَائم وعُقُم. لسان العرب (عقم).

<sup>(</sup>٥) هكذا في الأصل، وهو خلاف الجادة. والصواب: تلدين.

﴿قال فما خطبكم﴾ فما أمْرُكم؟! ﴿قالوا إنا أُرسلنا إلى قوم مجرمين﴾ مشركين؛ يعنون: قوم لوطٍ ﴿لنرسل عليهم حجارة من طين﴾ قال ها هنا: ﴿من طين﴾ وقال في آية أخرى: ﴿من سجيل﴾(١).

قال محمدٌ: تفسير ابن عباس ﴿من سجيل﴾: من آجُرّ.

﴿مسوّمة﴾ أي: مُعْلَمَة أنها من حجارة العذاب، كان في كل حجر منها مثل الطابع.

﴿فَأَخْرَجِنَا﴾ فَأَنْجِينَا ﴿مَنْ كَانَ فَيْهَا﴾ في قرية لوطٍ ﴿مَنْ الْمُؤْمِنِينَ﴾ .

﴿ فَمَا وَجَدُنَا فَيُهَا غَيْرَ بَيْتُ مِنَ المُسْلَمِينَ ﴾ يعني: أهل بيت لوط في القرابة، ومن كان معه من المؤمنين.

قال: ﴿وتركنا فيها﴾ أي: في إهلاكنا إياها ﴿آية للذين يخافون العذاب الأليم﴾ فيحذرون أن ينزل بهم ما نزل بهم ﴿وفي موسى﴾ أي: وتركنا في أمر موسى ﴿إذ أرسلناه إلى فرعون بسلطان مبين﴾ بيّن ﴿فتولى بركنه﴾ قال الكَلْبي: يعني: موسى.

قال محمدٌ: المعنى: هذا ساحرٌ أو مجنونٌ.

﴿ فنبذناهم في اليم في البحر ﴿ وهو مليم ﴾ مُذْنِبٌ، وذنبه: الشرك. قال محمدٌ: يقال: ألامَ الرجُلُ إذا أتى بذنب يُلامُ عليه (٢).

﴿ وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّيحَ الْعَقِيمَ ﴿ مَا لَذَرُ مِن شَيْءٍ أَلَتْ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتُهُ كَالَوْمِهِ فَا فَعَنَوْا عَنْ أَمْرٍ رَبِّهِمْ فَأَخَذَنْهُمُ كَالرَّمِيمِ فَعَنَوْا عَنْ أَمْرٍ رَبِّهِمْ فَأَخَذَنْهُمُ كَالرَّمِيمِ فَعَنَوْا عَنْ أَمْرٍ رَبِّهِمْ فَأَخَذَنْهُمُ

<sup>(</sup>١) هود: ٨٢ ، الحجر: ٧٤ .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (لوم).

ٱلصَّنعِقَةُ وَهُمْ يَنظُرُونَ ﴿ فَا أَسْتَطَلعُوا مِن قِيَامِ وَمَا كَانُوا مُنفَصِرِينَ ﴿ اللَّهُ

﴿وفي عادِ﴾ أي: وتركنا في عادٍ أيضًا آيةً، وهي مثل الأولى ﴿إِذَ أَرسَلنا عليهم الريح العقيم﴾ التي لا تدع سحابًا ولا شجرًا وهي الدبور ﴿ما تَذْرُ مَنْ شيء أتت عليه﴾ (ل٣٣٩) مما مرّت به، وهو الإنسان ﴿إلا جعلته كالرميم﴾ كرميم الشجر.

﴿وفي ثمود﴾ وهي مثل الأولى ﴿إذ قيل لهم تمتعوا حتى حين﴾ إلى آجالكم بغير عذاب إن آمنتم، وإن عصيتم عذبتم ﴿فعتوا عن أمر ربهم﴾ تركوا أمره ﴿فأخذتهم الصاعقة﴾ العذاب ﴿وهم ينظرون﴾ إلى العذاب ﴿فما استطاعوا من قيام﴾ تفسير السُّدي: فما أطاقوا أن يقوموا للعذاب ﴿وما كانوا منتصرين﴾ ممتنعين.

﴿وقوم نوح . . . ﴾ الآية .

قال محمدٌ: من قرأ ﴿قومَ نوحٍ﴾ بالنصب فعلى معنى: فأخذناه وجنوده، وأخذنا قوم نوح(١).

﴿والسماء بنيناها بأيدٍ﴾ بقوة.

<sup>(</sup>١) قرأ الأخوان وأبو عمرو بجر الميم، والباقون بنصبها. وفي توجيه القراءتين تأويلات نحوية كثيرة. ينظر: الدر المصون (٦/ ١٩١).

قال محمد: ﴿والسَّماء بنيناها ﴾ المعنى: بنينا السماء بنيناها(١).

﴿وإنا لموسعون﴾ في الرزق ﴿والأرض فرشناها﴾ أي: وفرشناها كقوله: ﴿جعل لكم الأرض فراشًا﴾(٢) ﴿فنعم الماهدون﴾.

قال محمدٌ: ﴿والأرض فرشناها﴾ أي: وفرشنا الأرض فرشناها، وقوله: ﴿فنعم الماهدون﴾ أي: فنعم الماهدون نحن.

﴿ ومن كل شيء خلقنا زوجين ﴾ تفسير الكلبي: هو كقوله ﴿ وأنه خلق الزوجين الذكر والأنثى ﴾ (٥) الذكر زوج ، والأنثى زوج ﴿ لعلكم تذكرون ﴾ لكي تذكّروا فتعلموا أن الذي خلق هذه الأشياء واحدٌ صَمَدٌ ، جعلها لكم آية فتعتبروا ﴿ ففروا إلى اللّه ﴾ إلى دين الله ، أمر الله النبي ﷺ أن يقوله لهم: ﴿ إني لكم منه نذيرٌ مبين ﴾ .

﴿كذلك ما أتى الذين من قبلهم﴾ من قبل قومك يا محمد، أي: هكذا ما أتى الذين من قبلهم ﴿من رسول إلا قالوا ساحرٌ أو مجنون﴾.

قال محمدٌ: المعنى: إلا قالوا: هذا ساحرٌ أو مجنون.

﴿أَتُواصُوا بِهِ عَلَى الاستفهام، أي: لَمْ يَتُواصُوا بِهِ؛ لأَنَّ الأُمَّة الأُولَى لَمُ تَدركُ الأَمَّة الأخرى، قال: ﴿بل هم قوم طاغون﴾ مشركون.

<sup>(</sup>١) أي: النصب على الاشتغال. ينظر الدر المصون (٦/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٢ .

<sup>(</sup>٣) نوح: ١٩.

<sup>(</sup>٤) النيا: ٦.

<sup>(</sup>٥) النجم: ٤٥ .

﴿ فتولَّ عنهم ﴾ أي: فأعرض عنهم، وهذا قبل أن يؤمر بقتالهم ﴿ فما أنت بملوم ﴾ في الحجِّة ؛ فقد أقمتها عليهم ﴿ وذكر فإن الذكرى تنفع المؤمنين ﴾ إنما يقبل التذكرة المؤمنون ﴿ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴾ أي: ليقروا لي بالعبودية (١) في تفسير ابن عباس.

قال يحيى: كقوله: ﴿ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله﴾ (٢) ﴿ما أريد منهم من رزق﴾ أي: يرزقوا أنفسهم ﴿وما أريد أن يطعمون﴾ أي: يطعموا أحدًا ﴿إن الله هو الرزاق ذو القوة المتين﴾ الذي لا تضعف قُوَّته ﴿فإن للذين ظلموا﴾ أشركوا ﴿ذنوبًا مثل ذنوب أصحابهم ﴾ يعني: من مضى قبلهم من المشركين، تفسير سعيد بن جبير: الذَّنُوبُ: السَّجُلُ.

قال يحيى: والسَّجْلُ: الدُّلُو<sup>(٣)</sup>.

يحيى: عن تمام بن نجيح، عن الحسن ، عن أنس بن مالكِ قال: قال

 <sup>(</sup>١) كتب الناسخ قبالتها بالحاشية: (بالربوبية) كأنه يريد أن يثبتها في الأصل، والمعروف عن ابن عباس – رواية علي بن طلحة – في تفسير هذه الآية: (إلا ليقروا بالعبودية طوعًا وكرمًا).
 رواه الطبري في تفسيره (٧٧/ ٢٧) ورجحه في تفسير الآية.

<sup>(</sup>٢) الزخرف: ٨٧ .

<sup>(</sup>٣) ويجمع الذُّنُوب على: أَذْنِبة وذَنَائب، والسُّجْل على: سُجول وسِجَال، والدلو على: أَدْلٍ ودِلاء ودُلِيّ. ينظر لسان العرب (ذنب – سجل – دلو).

رسول الله عَلَيْتُلِد: «لو أن غَرْبًا من جهنَّم وُضِعَ بالأرض لآذى حَرُّه ما بين المشرق والمغرب» (١). قال تمام: والغَرْبُ: الدَّلْوُ العظيم (٢).

قال محمدٌ: الذَّنُوب في اللغة: الحظُّ والنصيبُ، وأصله: الدَّلُو العظيمة، وكانوا يستقون فيكون لكل واحدٍ ذَنُوبٌ، فَجُعِل الذَّنوب مكان الحظ والنصيب<sup>(٣)</sup>، قال أبو ذُوَّيْبِ:

لَعَمْرُكَ وَالمَنَايَا غَالِبَاتُ لكُلُّ بَنِي أَبِ مِنْهَا ذَنُوبُ (1).

قوله: ﴿ فلا يستعجلون ﴾ أي: فلا يستعجلون بالعذاب لما كانوا يستعجلون به من العذاب استهزاء وتكذيبًا ﴿ فويل للذين كفروا ﴾ في النار ﴿ من يومهم الذي يوعدون ﴾ في الدنيا.

#### \* \* \*

 <sup>(</sup>١) رواه ابن عدي في الكامل (٢/ ٢٨٠) من طريق يحيى بن سلام به .
 ورواه الطبراني في المعجم الأوسط (٤/ ٨٧ – ٨٨ رقم ٣٦٨١) من طريق مبشر بن إسماعيل عن تمام بن نجيح به .

وقال ابن عدي: وهذا الحديث أيضًا يرويه تمام عن الحسن.

وذكر ابن عدي لتمام بن نجيح عدة أحاديث، ثم قال: ولتمام غير ما ذكرت من الروايات شيء يسير، وعامة ما يرويه لا يتابعه الثقات عليها. اهـ.

وقال الطبراني: لم يرو هذا الحديث عن الحسن إلا تمام بن نجيح.

وقال المنذري في الترغيب والترهيب (٤/ ٤٦٢): رواه الطبراني، وفي إسناده احتمال للتحسين.

وقال الهيثمي في المجمع (١/ ٣٨٧): رواه الطبراني في الأوسط، وفيه تمام بن نجيح، وهو ضعيف وقد وثق، وبقية رجاله أحسن حالاً من تمام.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (غرب).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (ذنب).

<sup>(</sup>٤) البيت من بحر الوافر. ينظر لسان العرب (ذنب).

### تفسير سورة الطور وهي مكية كلها

#### بِنْ اللَّهِ النَّهُ الرُّهُنِ الرِّيَدِ إِنَّهُ لِنَّا الرَّيْدِ الرَّبِيدِ إِنَّهُ الرَّبِيدِ إِن

﴿ وَالْطُورِ ۞ وَكُنْكِ مَسْطُورٍ ۞ فِي رَقِ مَنشُورٍ ۞ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ ۞ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ ۞ وَالْسَفْفِ الْمَرْوَعُ ۞ مَا لَهُم مِن دَافِعِ وَالسَّفْفِ الْمَرْوُعُ ۞ وَالْبَعْرِ الْمَسْجُورِ ۞ إِنَّ عَذَابَ رَبِكَ لَوَفِعٌ ۞ مَا لَهُم مِن دَافِعِ ۞ يَوْمَ نَمُورُ السَّمَالَةُ مَوْرًا ۞ وَنَسِيرُ الْجِبَالُ سَيْرًا ۞ فَرَيْلٌ يَوْمَهِذِ لِللْمُكَذِينِ ۞ اللَّينَ مُمْ فِي خَوْضِ يَلْمَبُونَ ۞ يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًا ۞ هَذِهِ النَّالُ اللَّينَ هُمْ فِي خَوْضِ يَلْمَبُونَ ۞ يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًا ۞ هَذِهِ النَّالُ اللَّي كُشُم بِهَا تُكَذِبُونَ ۞ .

قوله: ﴿والطور﴾ الطُّور: الجبل.

قال محمدٌ: روي عن الحسن أنه قال: كل جبل يُدْعى طُورًا.

﴿وكتابِ مسطور﴾ مكتوب ﴿في رقّ منشور﴾ تفسير الحسن: القرآن في أيدي السّفَرة ﴿والبيت المعمور﴾ تفسير ابن عباس قال: البيت المعمور: بيت في السماء حيال الكعبة، يَحُجُه كلّ يوم سبعون ألف ملك لا يعودون إليه [...](١).

قال قتادة: قال الله - عز وجل - لآدم: [أهبط معك] (٢) (ل٣٤٠) بيتي يطاف حوله؛ كما يطاف حول عرشي، فحجّه آدم ومن بعده من المؤمنين، فلما كان زمان الطوفان رفعه الله وطهره من أن تصيبه عقوبة أهل الأرض؛

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل قدر نصف سطر، ولعلها: «إلى يوم القيامة يسمى: الضراح، والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) طمس في الأصل، والمثبت من تفسير الطبري (۱/ ۱٪ ٥) وانظر مصنف عبد الرزاق (٥/ ٩٣ و رقم ٩٣/٥).

فصار معمور السماء، فتتبع إبراهيم الأساس فبناه على أساس قديم كان قبله. ﴿والسقف المرفوع﴾ يعني: السماء بينها وبين الأرض مسيرة خمسمائة عام ﴿والبحر المسجور﴾ تفسير علي بن أبي طالب: البحر المسجور في السماء. قال محمد: المسجور معناه في اللغة: المَمْلُوء (١)، قال النَّمِر يصف وَعلا: إذَا شَاءَ طَالَعَ مَسْجُورةً تَرَى حَوْلَهَا النَّبْعَ والسَّاسَما (٢) أي: عينًا مملوءة. أقسم بهذا كله.

﴿إِن عذاب ربك لواقع﴾ بالمشركين ﴿ما له﴾ ما للعذاب ﴿من دافع﴾ يدفعه من الله ﴿يوم تمور السماء مورًا﴾ فيها تقديم: إن عذاب ربك لواقع بهم ﴿يوم تمورُ السماء مورًا﴾ أي: تحرّك تحرُّكًا ﴿وتسير الجبال سيرًا﴾ كقوله: ﴿وإذا الجبال سيرًا﴾

قال محمدٌ: المعنى: أنها تسير عن وجه الأرض، وهو الذي أراد يحيى. ﴿ فويلٌ يومئذِ للمكذبين الذين هم في خوضٍ يلعبون ﴿ وخوضهم التكذيب.

قال محمدٌ: (الويلُ) كلمةٌ تقولها العرب في كل من وقع في هلكة.

﴿ يُوم يُدَعُون ﴾ يُدْفَعُون ﴿ إلى نار جهنم دعًا ﴾ دَفْعًا ﴿ هذه النار ﴾ يقال لهم: هذه النار ﴿ التي كنتم بها تكذبون ﴾ في الدنيا أنها لا تكون .

﴿ أَنْسِخُ هَاذَآ أَمْ أَنتُهُ لَا نُبْصِرُونَ ﴿ ٱصْلَوْهَا فَأَصْبِرُوٓاْ أَوْ لَا تَصْبِرُوا سَوَاءُ عَلَيْكُمْ

<sup>(</sup>١) لسان العرب (سجر).

<sup>(</sup>٢) البيت من بحر المتقارب، وهو للنمر بن تولب. ينظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٣٠) حزانة الأدب (٢/ ٤٣٤)، الكتاب (١/ ١١٣).

<sup>(</sup>٣) التكوير: ٣ .

إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَعِيمِ ﴿ فَكِهِينَ بِمَا ءَائنهُمْ وَرُقَنهُمْ وَرُبُّهُمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ ﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ مَنِيَّنَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ مُنْكِينَ وَيُعْرَفُوا مَنِيَّنَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ مُنْكِينَ عَلَى مُرْدِ مَصْفُوفَةٌ وَزَقَتْهُمْ بِحُودٍ عِينٍ ﴿ ﴾

﴿أفسحرٌ هذا﴾ يقال لهم ذلك على الاستفهام ﴿أُم أنتم لا تبصرون﴾ يعني: في الدنيا إذ كنتم تقولون: هذا سحرٌ، أي: ليس بسحرٍ ﴿اصلوها﴾ يعني: النار ﴿فاصبروا أو لا تصبروا سواءً عليكم﴾ كقوله: ﴿سواءً علينا أجزعنا أم صبرنا﴾(١).

قال محمد: (سواءً) مرفوع بالابتداء، والخبر محذوف، فالمعنى: سواءً عليكم الصَّبْرُ والجزع<sup>(٢)</sup>.

﴿إِنَ المتقينَ في جناتٍ ونعيم فاكهين﴾ أي: مسرورين ﴿بما آتاهم ربهم﴾ أي: أعطاهم.

قال محمد: ﴿فاكهين﴾ نضبٌ على الحال(٣).

﴿كلوا واشربوا هنيتًا بما كنتم تعملون﴾.

قال محمد: ﴿هنيئًا﴾ منصوب، وهي صفة في موضع المصدر، المعنى: يقال لهم: كلوا واشربوا هُنِئتم هنيئًا<sup>(٤)</sup>.

﴿متكئين على سررٍ مصفوفة﴾.

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ٢١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن (٣/ ٢٥١)، البحر (٨/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدر المصون (٦/١٩٧).

<sup>(</sup>٤) وفي إعرابها أقوال أخر. ينظر: إعراب القرآن (٣/ ٢٥١)، البحر (٨/ ١٤٨).

يحيى: عن صاحب له، عن أبان بن أبي عياش، عن شهر بن حوشب، عن معاذ بن جبل قال: قال رسول اللَّه ﷺ: "إن الرجل من أهل الجنة ليتنعَم في تُكَأةٍ واحدة سبعين عامًا، فتناديه أبهى منها وأجمل من غرفة أخرى: أما لنا منك دولة بعدُ؟ فيلتفت إليها فيقول: من أنت؟! فتقول: أنا من اللاتي قال الله: ﴿وَلَدَيْنَا مزيدٌ﴾(١) فيتحوّل إليها فيتنعَم معها سَبْعين عامًا في تُكَأةٍ واحدة، فتناديه أبهى منها وأجمل من غرفة أخرى فتقول: أما لنا منك دولة بعد؟ فيلتفت إليها فيقول: من أنت؟ فتقول: أنا من اللاتي قال الله: ﴿فلا بعد؟ فيلتفت إليها فيقول: من أنت؟ فتقول: أنا من اللاتي قال الله: ﴿فلا تعلم نفسٌ ما أُخفي لهم من قرةٍ أعين جزاءً بما كانوا يعملون﴾(٢) فيتحوّل إليها، فيتنعم معها في تُكَأةٍ واحدة سبعين عامًا، فهم كذلك يَدُورون»(٣).

﴿وزوجناهم بحورٍ عين﴾ الحور: البيض؛ في تفسير قتادة والعامة. والعينُ: عظام العيون.

﴿ وَالْذِينَ ءَامَنُواْ وَانْبَعَنْهُمْ ذُرْيَنَهُم بِإِيمَنِ ٱلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِيَنَهُمْ وَمَا ٱلنَّنَهُم مِنْ عَمَلِهِم مِن شَيْءُ كُلُّ أَمْرِي عِمَا كُسَبَ رَهِينُ ﴿ وَأَمْدَدْنَهُم بِفِيكِهَةٍ وَلَحْمِ مِنَا يَشْتَهُونَ ﴿ يَلَنَوْعُونَ فِيهَا كَأْسًا لَا لَغُوُّ فِيهَا وَلَا تَأْمِيثُ ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانُ لَهُمْ كَأَنَهُمْ أُوْلُوُ مَكْنُونٌ ﴿ وَأَقَبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَهْضِ يَشَاتَهُونَ ﴿ فَا لَوْا إِنَّا كُنَا فَلَ فَي آهِلَ فِي آهْلِنَا مُشْفِقِينَ ﴿ فَمَنَ اللّهُ عَلَيْنَا وَوَقَلْنَا

<sup>(</sup>۱) ق: ۳۰ .

<sup>(</sup>٢) السجدة: ١٧ .

<sup>(</sup>٣) نقله القرطبي في التذكرة (ص٥٨٤) عن يحيى بن سلام بإسناده.

ورواه ابن أبي الدنيا في صفة الجنة (ق٢٨/ أ - ب) من طريق جعفر بن سليمان عن شيخ من أهل البصرة عن شيم من أهل البحنة ليتكئ . . . ، فذكر نحوه مختصرًا؛ فبعمله من كلام شهر بن حوشب.

عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ﴿ إِنَّا كُنَّا مِن فَبَلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيمُ ﴿ فَلَا حَكَنَا مِن فَبَلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيمُ ﴿ فَلَا الْمَا عَنُونٍ ﴿ فَلَا اللَّهِ اللَّهِ عَنُونٍ ﴿ فَلَا اللَّهِ عَنُونٍ ﴿ فَلَا اللَّهِ اللَّهِ عَنُونٍ ﴿ فَلَا اللَّهِ عَنُونٍ ﴿ فَلَا اللَّهِ عَنُونٍ ﴿ فَلَا اللَّهُ عَنُونٍ ﴿ فَلَا اللَّهُ عَنُونٍ ﴿ فَلَا اللَّهِ عَنُونٍ ﴿ فَلَا اللَّهُ عَنُونٍ ﴿ فَاللَّهُ عَنُونٍ اللَّهُ عَنْهُ فَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنُونٍ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّ

﴿والذين آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان ألحقنا بهم ذرياتهم﴾(١).

يحيى: عن (سعيد) (٢) عن عمرو بن مرة، عن سعيد بن جُبَيْر، عن ابن عباس قال: «إن الله ليرفع للمؤمن وَلَدَه في درجته في الجنة، وإن كانوا دونه في العمل؛ لتقرَّ بهم عَيْنُه» (٣).

(١) كذا بالأصل، وهي قراءة نافع؛ أي: قرأ ﴿واتبعتهم ذريتهم . . . ذرياتهم﴾ وقرأهما بالجمع أبو عمرو وابن عامر، وقرأهما الباقون بالإفراد.

وقرأ أبو عمرو وحده (وأتبعناهم). ينظر: السبعة (٦١٢)، النشر (٢/٣٧٧).

(٢) مشتبهة في الأصل، وتحتمل أن تكون «سفيان» وقد روى هذا الحديث عن عمرو بن مرة فيما وقفت عليه - سفيان الثوري وشعبة وقيس بن الربيع، والله أعلم.

(٣) رواه سفيان الثوري في تفسيره (٢٨٣ رقم ٩١١) عن عمرو به.

ورواه عبد الرزاق في تفسيره (٢/ ٢٤٧) ومن طريقه الحاكم (٢/ ٤٦٨) والبيهقي في الكبرى (٢/ ٢٨) والنحاس في الناسخ والمنسوخ (٦٩٠) عن الثوري به.

ورواه الطبري في تفسيره (٢٧/ ٢٤) من طريق مؤمل بن إسماعيل ومهران، عن الثوري به. وقال البيهقي: لم يسمعه الثوري من عمرو، وإنما رواه غيره عن الثوري عن سماعة عن عمرو. اه.

قلت: قد رُوي عن الثوري عن شيخ له - يقال له: سماعة - عن عمرو بن مرة، واختلف عنه فيه، فرواه محمد بن بشر عنه، واختلف عليه أيضًا، فرواه موسى بن عبد الرحمن المسروقي عن محمد بن بشر عن الثوري عن سماعة عن عمرو بن مرة به موقوفًا. خرجه الطبري في تفسيره (٢٧/ ٢٥).

ورواه أحمد بن شكيب الكوفي عن محمد بن بشر عن الثوري به مرفوعًا. خرجه الطحاوي في شرح المشكل (١٠٦/٣) رقم ١٠٧٥) والنحاس (١٩٠).

ورواه الفريابي عن الثوري عن سماعة به موقوفًا. خرجه الطحاوي في المشكل (٣/ ١٠٧) ايضًا.

وتابع شعبةُ سفيان على الوجه الأول الموقوف؛ فرواه عن عمرو بن مرة، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس عظيمًا موقوفًا.

وكذلك الآباء يُرفَعُون للأبناء؛ إذا كانت الآباء دون الأبناء في العمل. قوله: ﴿وَمَا التّناهُمِ ﴾ أي: وما نقصناهم ﴿من عملهم من شيء كل امرئ﴾ يعني: أهل النار ﴿بما كسب﴾ من عمل ﴿رهينٌ ﴾ .

= خرجه هناد في الزهد (۱۷۹) والطبري في تفسيره (۲۷/۲۷ ، ۲۰) والطحاوي في المشكل (۲/۲۷ ) والبيهقي في الكبرى.

قال الطحاوي: هكذا يحدث شعبة بهذا الحديث عن عمرو بن مرة لا يتجاوز به ابن عباس، وأما الثوري فكان يُحدث به عن شيخ له يقال له سماعة، عن عمرو بن مرة، فيروي محمد بن بشر العبدي عنه أنه رفعه إلى النبي ﷺ، ويروي محمد بن يوسف الفريابي عنه أنه أوقفه على ابن عباس.

ورواه قيس بن الربيع، واختلف عنه أيضًا:

فرواه الفريابي، عن قيس، عن عمرو بن مرة، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس تعليمه موقوفًا. خرجه الطحاوي في المشكل (٣/ ١٠٧).

ورواه جبارة بن المغلس، عن قيس، عن عمرو به مرفوعًا.

خرجه ابن عدي في الكامل (٧/ ١٦٢) وأبو نعيم في الحلية (٤/ ١٠٢) والبغوي في تفسيره (٧/ ٣٨٩).

وقال أبو نعيم: غريب من حديث عمرو وسعيد، تفرد به عنه قيس بن الربيع. وتابع الحسنُ بن حماد جبارة عليه، خرجه البزار في مسنده – كما في تفسير ابن كثير (٤/ ٢٤١ – ٢٤٢).

وقال البزار: هذا حديث لا نعلم أحدًا أسنده إلا قيس، وقد رواه الثوري، عن عمرو بن مرة، عن سعيد، عن ابن عباس موقوفًا. كذا نقله الزيلعي في تخريج الكشاف (٣/ ٣٧٢)، وفي مختصر زوائد البزار لابن حجر (٢/ ١٠٨ رقم ١٠٠٨): لا نعلم أسنده إلا الحسن عن قيس، وقد رواه الثوري عن عمرو موقوفًا، والثوري أحفظ من قيس وأوثق.

وقال الهيثمي في المجمع (٧/ ١١٧): رواه البزار وفيه قيس بن الربيع، وثقه شعبة والثوري، وفيه ضعف.

قلت: وذهب الطحاوي والنحاس إلى أن هذا الموقوف له حكم الرفع، قال الطحاوي في المشكل (١٠٧/٣): وهذا الحديث فنحن نحيط علمًا لو لم نجد أحدًا من رواته رفعه إلى النبي ﷺ أن ابن عباس لم يأخذه إلا عن النبي ﷺ، إذ كان الذي فيه إخبار عن الله – عز وجل – بمراده في الآية المذكورة فيه، وذلك مما لا يؤخذ من غير النبي ﷺ. اه. وقال النحاس نحوه.

﴿وأمددناهم بفاكهة ﴾.

يحيى: عن [عثمان، عن] (۱) نعيم [بن] (۱) عبد الله، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «والذي نفسي بيده إن أهل الجنة ليتناولون من قطوفها وهم متكئون على فرشهم ما تصل إلى يد [أحدهم حتى يبدل الله مكانها أخرى] (۲)».

(ل ٣٤١) ﴿يتنازعون فيها ﴾ أي: لا يتعاطون فيها ﴿كأسًا ﴾ والكأس: الخَمْرُ ﴿لا لغوّ فيها ، ولا يأثمون في ﴿لا لغوّ فيها ، ولا يأثمون في شيء.

قال محمدٌ: الكَأْسُ في اللغة: الإناء المملوء؛ فإذا كان فارغًا فليس بكأس<sup>(٣)</sup>. وتقرأ: ﴿لا لَغُو فيها ولا تأثيمَ﴾ بالنَّضب<sup>(٤)</sup>، إلا أن الاختيار عند النحويين إذا كُررت «لا» في مثل هذا الموضع الرفع، والنصب جائزٌ، فمن رفع فعلى الابتداء و «فيها» هو الخبرُ، ومن نصبَ فعلى النفي والتبرئة (٥).

قوله: ﴿ويطوف عليهم غلمان لهم كأنهم لؤلؤ مكنون﴾ يعني: صفاء ألوانهم والمكنون في أصدافه ﴿وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون﴾ يُسَائل بعضهم بعضًا عن شفقتهم في الدنيا من عذاب الله ﴿قالوا إنا كنا قبل﴾ في الدنيا ﴿في أهلنا مشفقين﴾ من عذاب النار ﴿فمن الله علينا ووقانا عذاب

<sup>(</sup>١) سقطت من الأصل، والمثبت مما تقدم في تفسير سورة الزخرف، الآية: ٧٣، ونقله القرطبي في التذكرة (ص٥٨٥) عن يحيى بن سلام بإسناده.

<sup>(</sup>٢) بياض في الأصل، والمثبت مما تقدم.

<sup>(</sup>٣) ينظر لسان العرب (كأس). والجمع: أكْوُس وكتوس.

<sup>(</sup>٤) أي: بالبناء على الفتح؛ وهي قراءة آبي عمرو وابن كثير، وقرأ الباقون بالرفع. ينظر: السبعة (٦١٢)، النشر (٢١١/).

<sup>(</sup>٥) ينظر تفصيل الكلام على ذلك في: إعراب القرآن (٣/ ٢٥٣)، البحر (٨/ ١٤٩ - ١٥٠).

السموم النار ﴿إنا كنا من قبل ندعوه ﴾ أن يقينا عذاب السموم ﴿إنه هو البر الرحيم ﴾ برّ بالمؤمنين رحيمٌ بهم.

قوله: ﴿فَذَكُر فَمَا أَنْتَ بِنَعْمَةً رَبِكُ...﴾ الآية.

قال محمدٌ: هو كما تقول: ما أنت بحمد الله.

﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّنَرَيْقُ بِهِ رَبِّ ٱلْمَنُونِ ﴿ قُلْ تَرَبَّقُوا فَإِنِ مَعَكُم مِنَ الْمُتُرَبِّقِينَ ﴿ قُلْ تَرَبَّقُوا فَإِنِي مَعَكُم مِنَ الْمُتَرَبِّقِينِ ﴾ الْمُتَرَبِّقِينَ ﴿ إِنَّ الْمُتَرَبِّقِينِ اللَّهِ ﴾

﴿أُم يقولون شَاعِرٌ نتربص به ريْبُ المنون﴾ أي: قد قالوا: نتربَّصُ به الدهر حتَّى يموت. في تفسير الحسن قال الله للنبي: ﴿قل تربصوا فإني معكم من المتربّصين﴾ كانوا يتربّصون بالنبي أن يموت، وكان النبي يتربَّصُ بهم أن يأتيهم العذاب.

و ﴿ رَبُّ المنون ﴾ في تفسير مجاهد: حوادث الدهر (١).

قال محمدٌ: المنونُ عند أهل اللغة: الدهْرُ، ورَيْبُه: حَوَادَّتُه وأُوجاعه ومصائبه، والعرب تقول: لا أُكَلِّمُك آخر المنون<sup>(٢)</sup>. وأنشد بعضهم قَوْلَ أبي ذُوَيْب:

أَمِنَ الْمَنُونِ وَرَيْبِهِ تَتَوَجَّعُ وَالدَّهْرُ لَيْسَ بِمُغْتِبٍ مَنْ يَجْزَعُ<sup>(٣)</sup> يعني: أَمِنَ الدَّهْرِ ورَيْبه تتوجَّعُ؟!

﴿ أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَخَلَتُهُمْ بِهَٰذَاً أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴿ إِنَّ يَقُولُونَ نَقَوَّلُهُمْ بَلَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ فَلَيَأْتُوا

<sup>(</sup>١) لأن حوادث الدهر لا تدوم على حالي، كالريب وهو الشك فإنه لا يبقى بل هو متزلزل.

<sup>(</sup>٢) ينظر: لسان العرب (ريب - منن).

<sup>(</sup>٣) ينظر: ديوان أشعار الهذليين (١/١)، المفضليات (٥٨٠)، الدر المصون (٦/١٠).

عِكِيثِ مِثْلِهِ إِن كَانُوا صَلَدِقِينَ ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخُلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُوا اللَّهَ مَوْتِ وَالْأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ ﴿ أَمْ عِندَهُمْ خَزَآبِنُ رَبِكَ أَمْ هُمُ الْمُهَيْمِ لِمُؤْنَ ﴿ أَمْ لَمُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا يُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ عَمَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَمَا يُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْلِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَا اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ ا

قوله: ﴿أَم تَأْمُرُهُم أَحلامهم بهذا﴾ بالتكذيب، أي: ليست لهم أحلام ﴿أَم هُم قومٌ طاغون يقول: إن الطغيان – وهو الشرك – هم قومٌ طاغون تقوله﴾ محمد، يعني: القرآن؛ أي: قد قالوه ﴿فليأتوا بحديث مثله﴾ مثل القرآن ﴿إن كانوا صادقين﴾ أي: لا يأتون بمثله، وليس ذلك عندهم ﴿أم خلقوا من غير شيء﴾ أي: لم يخلقوا من غير شيء، خلقناهم من نطفة وأول ذلك من ترابِ ﴿أم هم الخالقون﴾ أي: ليسوا بالخالقين وهم مخلوقون ﴿أم خلقوا السموات والأرض﴾ أي: لم يخلقوها طبل لا يوقنون﴾ بالبعث ﴿أم عندهم خزائن ربك﴾ يعني: علم الغيب ﴿أم هم المصيطرون﴾ يعني: الأرباب، أي: إنّ اللّه هو الرّبُ – تبارك اسمُه.

قال محمدٌ: يقال: تَصيطرتَ عليَّ، أي: اتخذتني خَوَلاً(١). ويكتب بالسين والصاد، والأضلُ السين وكل سين بعدها طاءً يجوز أن تقلب صادًا(7).

قوله: ﴿أَمْ لَهُمْ سُلِّمٌ ﴾ درج ﴿يستمعون فيه ﴾ إلى السماء، والسُّلِّمُ أيضًا

<sup>(</sup>١) والخَوَل يُطلق على العبيد والإماء وغيرهم من الأتباع والحَشَم للواحد والجمع والذكر والأنثى. ينظر لسان العرب (خول).

<sup>(</sup>٢) ينظر لسان العرب (سيطر).

السّبَبُ وقوله (فيه) بمعنى: عَلَيْه (۱) ﴿ فليأت مستمعهم بسلطان مبين بحجة بينة بما هم عليه من الشرك ، أي: ليس عندهم بذلك حُجَّة ﴿ أم له البنات ولكم البنون ﴾ وذلك لقولهم: إن الملائكة بناتُ الله. وجعلوا لأنفسهم الغلمان ﴿ أم تسألهم أجرًا ﴾ على القرآن ﴿ فهم من مغرَم مثقلون ﴾ فقد أثقلهم المغرم ، أي: إنك لا تسألهم أجرًا ﴿ أم عندهم الغيب ﴾ يعني : علم غَيب الآخرة ﴿ فهم يكتبون ﴾ لأنفسهم ما يتخيرون ؛ لقول الكافر : ﴿ ولئن رجعت إلى ربي إن لي عنده للحسنى ﴾ (٢) يعني للجنة إن كانت جنة ، أي : ليس عندهم علم غيب الآخرة ﴿ أم يريدون كيدًا ﴾ بالنبي ، أي : قد أرادوه ( . . . ) (٣) ﴿ فالذين كفروا هم المكيدون ﴾ كقوله : ﴿ إنهم يكيدون كيدًا وأكيد كيدًا ﴾ أي ﴿ والله عبر الله ﴾ أي ( . . . ) (٥) (ل ٢٤٢) ﴿ شاعر نتربّصُ به ﴾ إلى هذا الموضع كالاستفهام وكذبهم به كله .

﴿ وَإِن يَرَوْا كِسْفَا مِنَ السَّمَاءِ سَافِطاً يَقُولُوا سَحَابٌ مَرَّوُمٌ ﴿ فَا فَذَرْهُمْ حَتَىٰ بُلَاقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي فِيهِ يُصْعَقُونَ ﴿ فَيْ يَوْمَ لَا يُغْنِى عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا وَلَا هُمْ يُصَرُّونَ ﴿ وَإِنَّ لِللَّذِينَ ظَلَمُوا عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ وَلَذِكِنَ آكُثُرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَأَصْبِرُ لِلْحُكْمِ رَبِكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُذِنَا ۚ وَسَبِحْ بِحَمِّدِ رَبِكَ حِينَ نَقُومُ ﴿ فَيْ وَمِنَ النَّلِ فَسَبِحْهُ وَإِذْبَرَ النَّجُومِ ﴿ فَاللَّهِ اللَّهُ وَمِنَ النَّلِ فَسَبِحْهُ وَإِذْبَرَ النَّجُومِ ﴿ فَاللَّهِ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّذِي الْفَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي الللِّلْمِ اللَّهُ الللْمُولَ الللْمُولَالِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّذِي اللْمُؤْمِنُ الللْمُلْمُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِلُولُولُولُولُولُولُ الللِلْمُؤْمِلُولُولُولُولُولُولُولُ اللْمُؤْمِلُولُولُولُولُولُولُ الللْمُؤْمُ اللَّلِمُ اللَل

<sup>(</sup>١) وينظر في دلالة (في) على معنى (على). مغنى اللبيب (١٩١/١).

<sup>(</sup>۲) فصلت: ۵۰ .

<sup>(</sup>٣) طمس في الأصل نحو أربع كلمات.

<sup>(</sup>٤) الطارق: ١٥ - ١٦.

<sup>(</sup>٥) طمس في الأصل قدر سطر.

﴿ وإن يروا كَسُفًا من السماء ﴾ والكِسُفُ: القطعة (١) ﴿ ساقطًا يقولوا سحاب مركوم ﴾ بعضُه على بعض، وذلك أنه قال في سورة سبأ: ﴿ إن نشأ نخسف بهم الأرض أو نسقط عليهم كسفًا من السماء ﴾ (٢) فقالوا للنبي: لن نؤمن لك حتى تسقط السماء كما زعمت علينا كسفًا؛ فأنزل الله: ﴿ وإن يروا كسفًا من السماء ساقطًا يقولوا سحابٌ مركوم ﴾ أي: ولم يؤمنوا.

قال الله: ﴿فذرهم حتى يلاقوا يومهم الذي فيه يصعقون﴾ أي: يموتون، وهي النفخة الأولى؛ في تفسير الحسن، يعني: كفار آخر هذه الأمة الذين يكون هلاكُهُم بقيام الساعة.

﴿ يوم لا يغني عنهم كيدُهُم شيئًا ﴾ لا تغني عنهم عبادة الأوثان ولا ما كادوا للنبي شيئًا ﴿ ولا هم ينصرون ﴾ إذا جاءهم العذاب.

قال: ﴿وإن للذين ظلموا﴾ أشركوا ﴿عذابًا دون ذلك﴾ بالسيف؛ يعني: من أُهلك يوم بدر؛ في تفسير الحسن ﴿ولكن أكثرهم﴾ أي: جماعتهم ﴿لا يعلمون﴾ يعني: من لا يؤمن به.

﴿واصبر لحكم ربك﴾ أي: لما حكم الله عليك، فأمَره بقتالهم ﴿فإنك بأعيننا﴾ أي: نرى ما تصنع وما يصنع بك، فسنجزيك ونجزيهم.

﴿ وسبح بحمد ربك حين تقوم ﴾ من مقامك، يعني: صلاة الصُّبُح؛ في تفسير الحسن.

﴿ ومن الليل فسبحه ﴾ يعني: صلاة المغرب وصلاة العشاء ﴿ وإدبار النجوم ﴾ .

<sup>(</sup>١) وقيل: الكِسْفة: القطعة من الشيء. والجمع: كِسْف وكِسَف. قال الأخفش: من قرأ (كِسْفًا) جعله واحدًا، ومن قرأ (كِسَفًا) جعله جمعًا. ينظر لسان العرب، مختار الصحاح (كسف). (٢) سيأ: ٩ .

يحيى: عن عثمان، عن أبي إسحاق الهَمْداني، عن الحارث، عن علي قال: «سُئِل رسولُ اللَّه عَلَيْ عن قوله: ﴿وإدبار النجوم﴾. فقال: هما الرُّخعتان قبل صلاة الصبح»(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تقدم في تفسير سورة (ق) (الآية: ٤٠) تخريجه، وبيان أنه رُوي مرفوعًا وموقوفًا، والراجح وقفه، مع ضعف الحارث الأعور، وأن له شاهدًا عن ابن عباس تعليم بسند ضعيف، والله أعلم.

## تَفْسيرُ سُورَة وَالنَّجْم وهي مَكَّيَّةٌ كُلها

#### بِنْ مِ اللَّهِ النَّكْنِ النِّيَ لِيَ

﴿ وَالنَّجْدِ إِذَا هَوَىٰ ۚ إِنَا هَوَىٰ ۚ إِنَّا هُوَىٰ ۚ أَمْنُ مَا حَبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ۚ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوَىٰ ۚ إِنَّا هُوَ اللَّهُونَ ۚ إِنَّا هُوَ مَرْ وَ مَرْ وَ مَرْ وَ مَا عَوَىٰ ۚ إِلَّا وَمَىٰ الْمُوكَىٰ ۚ الْأَعْلَىٰ ۚ إِلَّا أَوْمَىٰ أَلَا اللَّهُونَ الْأَعْلَىٰ ۚ إِلَّا أَوْمَىٰ أَلَا اللَّهُونَا أَنْ اللَّهُونَا أَنْ اللَّهُونَا أَلَا اللَّهُونَا أَنْ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَكُلُ اللَّهُ اللَّهُ وَكُلُ اللَّهُ اللَّوْمَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا يَرَىٰ إِلَىٰ وَلَقَدْ رَمَاهُ نَزْلَةً أَخْرَىٰ ۚ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ فَى وَلَقَدْ رَمَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ۚ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ فَى اللَّهُ مَلَىٰ اللَّهُ مَا يَرَىٰ فَى اللَّهُ مَا يَرَىٰ فَى اللَّهُ مَا يَرَىٰ فَى اللَّهُ مَا يَرَىٰ فَى اللَّهُ مَا يَعْشَىٰ فَى اللَّهُ وَمَا طَعْنَى فَى الْمَوْمَ وَمَا طَعْنَى فَى اللَّهُ وَاللَّهُ مَا يَعْشَىٰ فَى اللَّهُ وَالْمَالَا اللَّهُ مَا مَلَىٰ فَاللَّهُ مَا يَعْشَىٰ فَى اللَّهُ مَا يَعْشَىٰ فَى اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّلَا اللَّهُ مَا اللّلَامُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّالِمُ اللَّهُ مَا الللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا

قوله: ﴿والنجم إذا هَوَى﴾ تفسير ابن عباس قال: يقول: والوحي إذا نزل، وفي تفسير الحسن: يعني: الكواكب إذا انتثرت. والنجم عنده: جماعة النجوم (١) أقسم به ﴿ما ضل صاحبكم وما غوى﴾ يعني: محمدًا ﷺ، يقوله للمشركين ﴿وما ينطق عن الهوى إن هو﴾ إن القرآن الذي ينطق به محمد ﴿إلا وحيّ يوحى﴾.

قال محمدٌ: (إن) بمعنى (ما)(٢) أي: ما هو إلا وحيّ يوحى.

﴿علمه﴾ علّم محمدًا ﴿شدید القوی﴾ یعنی: جبریل شدید الخلق ﴿ذو مِرَّةِ﴾ وهو من شدة الخلق أیضًا ﴿فاستوی﴾ استوی جبریل عند محمد؛ أي: رآه في صورته، وكان محمدٌ يری جبريل في غير صورته.

<sup>(</sup>١) وفيه أقوال أخرى. ينظر: الدر المصون (٦/٣٠٣).

<sup>(</sup>٢) وفي دلالة (إن) على النفي. ينظر مغنى اللبيب (١/ ٣٠).

﴿وهو بالأفق الأعلى﴾ وجبريل بالأفق الأعلى، وهو المشرق.

﴿ثم دنا فتدلّى ﴾ جبريل بالوحي إلى محمد ﴿فكان ﴾ إليه ﴿قاب قوسين ﴾ أي: قدر ذراعين ﴿أو أدنى ﴾ أي: بل أدنى .

قال محمد: قيل: إن القوسَ في لغة أزدِ شنوءة: الذراع (١).

﴿فأوحى إلى عبده﴾ إلى عبد الله ﴿ما أوحى \* ما كذب الفؤاد ما رأى﴾ وهي تقرأ على وجهين: بالتثقيل والتخفيف، من قرأها بالتثقيل يقول: ما كذّب فؤاد محمدٍ ما رأى؛ أي: في ملكوت الله وآياته، ومن قرأها بالتخفيف يقول: ما كذّب فؤادُ محمدٍ ما رأى؛ أي: قد صدق الرؤية فأثبتها(٢).

﴿أفتمارونه ﴾ يقول للمشركين؛ أفتمارون محمدًا على ما يرى؟! ﴿ولقد رآه نزلة أخرى ﴾ يعني: مرة أخرى رأى جبريل في صورته مرتين ﴿عند سدرة المنتهى ﴾ قال ابن عباس: سألت كعبًا عن سدرة المنتهى. فقال: يُئتَهى إليها بأزواح المؤمنين إذا ماتوا لا يجاوزها روح مؤمن؛ فإذا قبض المؤمن تبعه مُقرَّبو أهل السموات حتى يُئتَهى به إلى السدرة فيوضع، ثم تصفُّ الملائكة المقربون فيصلون عليه كما تصلون على موتاكم أنتم ها هنا، فذلك قوله: ﴿سدرة المنتهى ﴾.

سعيد، عن قتادة، عن أنس بن مالك أن رسول الله ﷺ يذكر في حديث ليلة أسري به: «ثم رفعت لنا السدرة المنتهى، فإذا ورقُها مثل آذان الفِيلَة، وإذا

<sup>(</sup>١) أي: الذراع: التي يقاس بها، نقل ذلك عن ابن عباس، ونقل عنه أن ذلك لغة الحجازيين. والقوس مؤنثة. ينظر اللسان (قوس)، الدر المصون (٢٠٦/٦).

 <sup>(</sup>۲) قرأ هشام بتشدید الذال، والباقون بتخفیفها. ینظر: البحر (۸/ ۱۵۹)، الدر المصون (۲/ ۲۰۶).

نَبقها مثل قِلَال هَجَر، وإذا أربعة أنهار يخرجون [من أصلها نهران] (١) باطنان [ونهران ظاهران] (١)، قلت: يا جبريل، ما هذه الأنهار؟ فقال: أما الباطنان فنهران في الجنة [وأما الظاهران] (١) (ل٣٤٣) فالنيل والفرات (٢).

وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

فزادوا في الإسناد: «مالك بن صعصعة» ولم أقف عليه من طريق سعيد بن أبي عروبة عن قتادة عن أنس مرفوعًا.

ورواه الإمام أحمد (٣/ ١٦٤) وعبد الرزاق في تفسيره (٢/ ٢٥١ – ٢٥٢) وأبو يعلى (٥/ ٤٦٥ رقم ٣١٨) والدارقطني (١/ ٢٥١ رقم ٢٩) والحاكم (١/ ٨١) من طريق معمر، عن قتادة، عن أنس مرفوعًا.

وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه بهذه السياقة، وله شاهد غريب من حديث شعبة عن قتادة عن أنس، صحيح الإسناد، ولم يخرجاه. اه. ورواه ابن طهمان في مشيخته (١١٩) – ومن طريقه أبو عوانة (١٣٨/٥ رقم ١٣٨٨) والطبراني في الصغير (١٣١/) والحاكم (١/١٨) – عن شعبة عن قتادة عن أنس عن النبي على البخاري في صحيحه (٧٣/١٠ رقم ٥٦١٠) عن ابن طهمان به.

قال البخاري: ورواه هشام وسعيد وهمام عن قتادة عن أنس بن مالك عن مالك بن صعصعة عن النبي ﷺ في الأنهار نحوه.

وقال الدارقطني في العلل (٦/ ٢٣٤ – ٢٣٥): وروى هذا الحديث عن قتادة، عن أنس بن مالك، عن مالك بن صعصعة، وأتى به بطوله.

وروى بعضه شعبة، عن قتادة، عن أنس عن النبي ﷺ قصة النهرين، حدَّث به إبراهيم بن طهمان عن شعبة.

<sup>(</sup>١) بياض في الأصل، والمثبت من روايات الحديث.

<sup>(</sup>۲) رواه الإمّام أحمد (٤/ ٢١٠) والبخاري (٣/ ٣٤٠ - ٣٥٠ رقم ٣٢٠٧) ومسلم (١/ ١٤٩ - ١٥١ رقم ١٥٠ رقم ١٥٦ / ١٦٤ وهناد في الزهد (١١٧) والترمذي (١٢/٥ - ٤١٣ رقم ٣٣٤٦) وابن خزيمة في صحيحه (١/ ١٥٠ - ١٥٠ رقم ١٥٠١) وابن خزيمة في صحيحه (١/ ١٥٠ - ١٥٠ رقم ٣٣٠) وأبو عوانة في صحيحه (١/ ١٠٠ - ١١٢ رقم ٣٣٧) والطبراني (١/ ٢٠٠ - ٢٧٠ رقم ٥٩٩) وابن منده في الإيمان (٢/ ٢٧٥ - ٢٧٠ رقم ٢٧١) وأبو نعيم في المستخرج على صحيح مسلم (١/ ٢٣٢ - ٣٣٤ رقم ٤٢٠) والبيهةي في الدلائل (٢/ ٢٧٥ - ٣٧٧) وغيرهم من طريق سعيد - وهو ابن أبي عروية - عن قتادة، عن أنس، عن مالك بن صعصعة تقييرية .

قوله: ﴿عندها جنة المأوى﴾ والجنة عندها السُّدُرة والمأوى: مأوى المؤمنين ﴿إِذْ يَغْشَى السَّدَرة ما يَغْشَى﴾ تفسير بعضهم: قال: غشيها فراش من ذهب ﴿ما زاغ البصر﴾ بصر النبي عَلَيْتُهُ فلم يُثبت ما رأى، ﴿وما طغى﴾: ما قال ما لم يَرَ .

﴿لقد رأى من آيات ربه الكبرى ﴿ يعني: ما قصّ مما رأى، ثم قال للمشركين:

﴿ أَمْرَءَ يَثُمُ ٱللَّتَ وَٱلْمُزَّىٰ ﴿ وَمَنَوْهَ ٱلنَّالِئَةَ ٱلْأَخْرَىٰ ﴿ ٱلْكُمُ ٱلذَّكُرُ وَلَهُ ٱلأَنْنَى ﴿ اللَّهُ إِلَا اللَّهُ إِلَا اللَّهُ إِلَا النَّهُ إِلَا النَّالُ وَمَا تَهْوَى الْأَنْفُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُم مِن تَرَبِّمُ الْمُدَىٰ ﴿ اللَّهُ إِلَى النَّهُ إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلّا اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّذِلَا الللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

﴿أَفْرَأَيْتُمُ اللَّاتُ وَالْعَزَى وَمَنَاةُ الثَّالْتُةُ الْأَخْرَى ﴾ بعد الاثنتين: اللَّات كانت للثقيف، والعُزَّى لقريش، ومناة لبني هلال ﴿أَلْكُمُ الذِّكُرُ وَلَهُ الْأَنْشَى ﴾ على الاستفهام؛ وذلك أنهم جعلوا الملائكة بنات اللَّه – عز وجل – وجعلوا لأنفسهم العلمان، وقالوا: إن اللَّه صاحبُ بنات، فسمّوا هذه الأصنام

<sup>=</sup> ويشبه أن يكون الأقاويل كلها صحاحًا؛ لأن رواتهم أثبات.

وقد روى خالد بن قيس، عن قتادة، عن أنس عن النبي ﷺ: "فرضت على الصلاة" وهو صحيح عنه.

وكذلك عمرو بن الحارث عن عبد ربه بن سعيد عن قتادة عن أنس عن النبي ﷺ. اه. ولما ذكر أبو نعيم حديث الإسراء في معرفة الصحابة (٥/ ٢٤٥٧ – ٢٤٥٣) من طريق شيبان، عن قتادة، عن أنس بن مالك، عن مالك بن صعصعة، قال: رواه هشام وهمام وشعبة وسعيد ابن أبي عروبة وأبو عوانة وعمران القطان والخليل بن مرة ومجاعة بن الزبير في آخرين عن قتادة ومنهم من طوله ومنهم من اختصره. اه.

فجعلوهن إناثًا، قال الله: ﴿ أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الْأَنْثَى ﴾ أي: ليس ذلك كذلك. ﴿ تَلَكُ إِذًا قَسْمَةُ ضَيْرَى ﴾ جائرة أن جعلوا لله البنات ولهم الغلمان هذا تفسير الحسن.

قال محمد: يقال: ضِزْت في الحُكُم أي: جُرْت، وضازه يضيزه إذا نقصه حقه (١).

وأنشد بعضهم لامرئ القيس:

ضَازَتْ بَنُو أَسَدِ بحُكْمِهم إذ يَجْعَلُونَ الرَّأْسَ كَالذَّنَبِ<sup>(۲)</sup> وأصل ضِيزَى ضُوزا فكُسِرت الضاد للياء وليس في النعوت فِعلى<sup>(۳)</sup>.

﴿إِن هِي إِلاْ أَسماءُ سميتموها أنتم وآباؤكم ﴾ يعني اللات والعزّى ومناة ﴿ما أنزل اللّه بها من سلطانٍ ﴾ من حجة بأنها آلهة ﴿إِن يتبعون ﴾ يعني: المشركين ﴿إِلاَ الظنّ ﴾ أي: ذلك منهم ظنّ ﴿وما تهوى الأنفس ولقد جاءهم من ربهم الهدى ﴾ القرآن، قال الكلبي: «كان النبي عَلَيْكُ يصلي عند البيت والمشركون جلوسٌ فقرأ: ﴿والنجم إذا هوى ﴾ فحدّث نفسه حتى إذا بلغ ﴿أفرأيتم اللات والعزى ومناة الثالثة الأخرى ﴾ ألقى الشيطان على لسانه: فإنها من الغرانيق العلى - يعني: الملائكة - وإن شفاعتها ترتجى أي: هي المرتجى. فلما انصرف النبي من صلاته قال المشركون: قد ذكر محمد آلهتنا بخير، فقال النبي: واللّه ما كذلك نزلت عليّ. فنزل عليه جبريل فأخبره النبي، فقال: واللّه ما هكذا علَّمْتُك وما جئت بها هكذا، فأنزل اللّه: ﴿وما أرسلنا من قبلك

<sup>(</sup>١) لسان العرب (ضيز).

<sup>(</sup>٢) البيت من بحر البسيط. ينظر: البحر (٨/ ١٦٢)، الدر المصون (٦/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٣) لمزيد من التفصيل راجع الدر المصون (٦/ ٢٠٩)، إعراب القرآن (٣/ ٢٦٩)، مجمع البيان (٥/ ١٧٦).

من رسولٍ ولا نبيِّ إلا إذا تمنى ألقى الشيطانُ في أمنيته. . . ﴾ الآية وقد مضى تفسير هذا (١).

قوله: ﴿أَم للإنسان ما تمنى ﴾ وذلك لفرح المشركين بما ألقى الشيطان على لسان النبي من ذكر آلهتهم.

قوله: ﴿وكم من ملكِ في السموات لا تغني شفاعتهم شيئًا لا تنفع شفاعتهم المشركين شيئًا، إنما يشفعون للمؤمنين ولا يشفعون ﴿إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى ﴿إن الذين لا يؤمنون بالآخرة ليسمون الملائكة تسمية الأنثى ﴾ .

﴿ وما لهم به من علم ﴾ بأنهم إناتُ ولا بأنهم بنات الله ﴿ إِن يتبعون إلا الظن ﴾ أي: إن ذلك منهم ظن.

﴿فأعرض عن من تولى عن ذكرنا ﴾ هذا منسوخ نسخه القتال (٢). ﴿ ذَلْكُ مَبِلَغُهُمْ مِنَ الْعَلَمِ ﴾ أي: إن علمهم لم يبلغ الآخرة.

 <sup>(</sup>١) في تفسير سورة الحج، الآية: ٥٢، ولا تصح هذه القصة، ولفضيلة العلامة الشيخ محمد
 ناصر الدين الألباني تَظَلَّلُهُ رسالة (نصب المنجنيق لنسف قصة الغرانيق) فراجعها.
 (٢) الناسخ والمنسوخ (ص٨٧).

﴿ وَيِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ ٱسَتُواْ بِمَا عَبِلُواْ وَيَعْزِى ٱلَذِينَ ٱحْسَنُواْ مِا لَمُسْنَى ﴿ اللَّهِ مَا فِي ٱللَّهِ مَا لَكُمْ الْإِنْدِ وَٱلْفَوْحِسَ إِلَّا ٱللَّهَمُّ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةُ هُوَ أَعْلَمُ مِكْمَ إِذْ أَنشَا كُمْ مِن ٱلْأَرْضِ وَإِذْ أَنشَدُ أَجِنَةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهُ نِيكُمْ فَلَا تُرَكُّواْ أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن اتَّقَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

﴿ليجزي الذين أساءوا﴾ أشركوا ﴿بما عملوا﴾ يجزيهم النار ﴿ويجزي الذين أحسنوا﴾ آمنوا ﴿بالحسنى﴾ يعني الجنة.

قوله عزّ ذكره: ﴿الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللَّمَم﴾ تفسير الحسن: إلا اللَّمة يلمُّ بها من الذنوب.

قال محمدٌ: المعنى: إن الله - عز وجل - وَعَد المغفرة من اجتنب الكبائر، ووعد المغفرة أيضًا من ألمَّ بشيء منها، ثم تاب من ذلك واستغفر الله. والإلمام في اللغة معناه: ألا يتعمّق في الشيء ولا يلزمه (١)، وهذا معنى ما ذهب إليه الحسن.

قوله: ﴿هُو أَعْلَمُ بَكُمُ إِذْ أَنْشَأْكُمُ ﴾ خلقكم ﴿مَنَ الْأَرْضُ ۗ يَعْنِي: خَلَقَ (...)(٢) والأَجْنَةُ مِن بابِ الجنين في بطن أمه .

قوله: ﴿فلا تَزكُوا أَنفُسكُم﴾ (...)<sup>(٢)</sup>.

يحيى: عن ابن لهيعة، عن الحارث بن يزيد، عن ثابت بن الحارث (ل٣٤٤) الأنصاري قال: «كانت اليهود تقول إذا هلك صبي صغير: هذا صدّيق. فبلغ ذلك رسول الله فقال: كذبت يهود، ما من نسمة خلقها الله في

<sup>(</sup>١) لسان العرب (لمم)، الدر المصون (٦/ ٢١١).

<sup>(</sup>٢) بياض في الأصل نحو خمس كلمات.

بطن أمها إلا أنه شقي أو سعيد. فأنزل الله عند ذلك هذه الآية ﴿هو أعلم بكم إذ أنشأكم من الأرض. . . ﴾ إلى آخرها (١). من حديث يحيى بن محمد.

﴿ أَفَرَةَ بِنَ ٱلَّذِى تَوَلَّىٰ ﴿ وَأَعْطَىٰ قَلِيلًا وَأَكُدَىٰ ﴿ أَعِندُمُ عِلْمُ الْغَيْبِ فَهُو بَرَىٰ ﴿ أَمْرَهُ ﴿ أَمْرَهُ وَفَعَ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ وَرَدَهُ أَخْرَىٰ ﴾ لَمْ يُجْرَنُهُ الْجَرَاةِ الْأَوْنَى وَفَى ﴿ اللّهُ اللّهِ مَا اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَرَدَهُ أَخْرَىٰ ﴿ وَإِنَّ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ ولَاللّهُ وَاللّهُ ولَا الللّهُ ولَا اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الل

﴿أَفْرَأَيْتُ الذِّي تُولِّي﴾ يعني: المشرك تُولِّي عن الإيمان، ﴿وأعطى قليلًا وأكدى﴾ تفسير عكرمة قال: أعطى قليلًا ثم قطعه.

قال محمدٌ: وأصل الكلمة من كُذْيَة البئر، وهي الصَّلابة فيها، وإذا بلغها الحافر يئس من حفرها؛ فقطع الحفر، فقيل لكل من طلب شيئًا فلم يبلغ آخره وأعطى ولم يتمم: أُكْدَى(٢).

قال يحيى: قوله: ﴿أعطى قليلًا﴾ إنما قلَّ؛ لأنه كان لغير اللَّه.

 <sup>(</sup>١) رواه الطبراني في المعجم الكبير (٢/ ٨١ - ٨٢ رقم ١٣٦٨) وأبو نعيم في معرفة الصحابة
 (١/ ٤٧٨) رقم ١٣٦٢) والواحدي في أسباب النزول (ص٢٩٣) من طريق ابن لهيعة به.
 وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٦/ ١٤٢) لابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه أيضًا.
 (٢) لسان العرب (كدو)، الدر المصون (٦/ ٢١٢).

﴿أعنده علم الغيب فهو يرى ﴾ يختار لنفسه الجنة إن كانت جنة. كقوله: ﴿ولْنُن رَجِعَتُ إِلَى رَبِي إِنْ لَي عنده للحسنى ﴾(١) للجنة إن كانت جنة هذا تفسير الحسن ﴿أَم لَمْ يُنبّأ بِما في صحف موسى وإبراهيم الذي وقى ﴾ يعني: وقى ما فرض الله عليه في تفسير مجاهد.

﴿وأن ليس للإنسان إلا ما سعى ﴿ ما عمل ﴿ وأن سَعْيَهُ سُوفَ يُرى ﴾ . قال محمدٌ: قيل: المعنى: يرى عمله في ميزانه .

﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِكَ المنتهى ﴾ يعني: المصير ﴿ وَأَنه هو أَضحك وأبكى ﴾ أي: خلق الضّحِكَ والبكاء. ﴿ وَأَنه هو أَمات وأحيا \* وأَنه خلق الزوجين الذكر وائن والأنثى ﴾ الواحِدُ منهما: زَوْجٌ ﴿ من نطفة إذا تُمنى ﴾ إذا يمنيها الذكر ﴿ وأنّ عليه النشأة الأخرى \* وأنه هو أغنى وأقنى ﴾ أغنى عبده، وأقناه من قِبَل القِنْيَة (٢).

قال محمدٌ: تقول: أَقْنَيْتُ كذا أي: عملتُ على أنه يكون عندي لا أخرجه من يدي؛ فكأنّ معنى (أَقْنَى) جعل الغنى أصلًا لصاحبه ثابتًا<sup>(٣)</sup>.

﴿ وأنه هو ربُّ الشعرى ﴾ الكوكب الذي خلف الجوزاء كان يَعْبُدها قومُ (٤) ﴿ وَأَنهُ أَهِلُكُ عَادًا الأولى ﴾ وهي عادٌ واحدة، لمْ يكن قبلها عادٌ (٥) قال:

<sup>(</sup>١) فصلت، الآية: ٥٠ .

 <sup>(</sup>٢) بضم القاف وكسرها، ويقال فيها: القنوة بضم القاف وكسرها أيضًا. لسان العرب (قنى)،
 المفردات للراغب (٦٥٢).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (قني).

<sup>(</sup>٤) هم خزاعة. ينظر الدر المصون (٦/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٥) وقيل: إن عادًا الأولى عاد بن إرم، وهم الذين أهلكوا بريح صرصر عاتية، وعادًا الآخرة قوم هود، وقيل: إن عادًا الأولى قوم هود، والآخرة قوم كانوا بحضرموت، قاله قتادة. انظر تفسير الماوردي (٥/ ٥٠٥) وتفسير القرطبي (١٢٠/ ١٢٠).

﴿وثمودًا(١) فما أبقى﴾ أهلكهم فلم يبقهم ﴿وقوم نوحٍ﴾ أي: وأهلك قوم نوحٍ ﴿من قبل إنهم كانوا هم أظلم وأطغى﴾ كانوا أول من كذب الرسل.

﴿والمؤتفكة أهوى﴾ يعني قرى قوم لوط رفعها جبريل بجناحه، حتى سمع أهْل سماء الدنيا ضواغي كلابهم ثم قلبها، والمؤتفكة: المنقلبة.

قال محمد: أهوى: أسقط. يقال: هوى وأهواه اللَّه: أسقطه (٢).

قال: ﴿فغشاها ما غشى﴾ يعني: الحجارة التي رمي بها من كان منهم خارجًا من المدينة وأهل السفر منهم.

﴿ فَهِأَيْ ءَالَآهِ رَبِّكَ نَتَمَارَىٰ ﴿ هَا نَذِيرٌ مِنَ النَّذُرِ الْأُولَىٰ ﴿ أَيْفِ اَلْآزِفَةُ ﴿ لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ اللّهِ كَاشِفَةُ ﴿ أَفِنَ هَذَا الْمُدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴿ وَتَفْسَكُونَ وَلَا تَبْكُونَ ﴿ وَأَنتُمْ سَمِدُونَ ﴿ فَاسْجُدُوا لِلّهِ وَاعْبُدُوا ﴿ ﴾

قال: ﴿فَبَأِي آلاء﴾ يعني نعماء ﴿ربك تتمارى﴾ تشك أي: إنك لا تشك ثم قال للناس: ﴿هذا نذيرٌ ﴾ يعني: محمدًا ﴿من النذر الأولى ﴾ أي: جاء بما جاءت به الرسل الأولى ﴿أزفت الآزفة ﴾ أي: دنت القيامة ﴿ليس لها من دون الله كاشفة ﴾ كأن المعنى: ليس لها وقعة كاشفة ، والله أعلم ﴿أفمن هذا الحديث تعجبون وتضحكون ﴾ يعني: المشركين، أي: قد فعلتم ﴿ولا تبكون ﴾ أي: ينبغي لكم أن تبكوا ﴿وأنتم سامدون ﴾ قال: غافلون ﴿فاسجدوا لله ﴿واعبدوا ﴾ أي: واعبدوه ولا تشركوا به شيئًا.

قال محمد: سامدون معناه لاهون وهي لُغةُ اليمن (٣).

<sup>(</sup>١) قرأ عاصم وحمزة ويعقوب بغير تنوين، والباقون بالتنوين، وتقدم.

<sup>(</sup>۲) لسان العرب (هوی).

<sup>(</sup>٣) وقيل غير ذلك. ينظر الدر المصون (٦/ ٢١٩)، لسان العرب (سمد).

# تفسير سورة اقتربت الساعة وهي مكية كلها

#### بِنْ اللَّهِ النَّهُ النَّهُ الرَّهِي الرَّحِيدِ

وَ مُهْطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاجَ يَقُولُ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا يَوْمُ عَسِرٌ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّم

قوله. ﴿ اقربت الساعه ﴿ أَيْ . دن.

يحيى: عن أبي الأشهب، عن الحسن قال: قال رسول الله على الأخرى، وجمع بين مَثَلي ومَثَل الساعة كهاتين، فما فضل إحداهما على الأخرى، وجمع بين أصبعيه الوسطى والتي يقول الناس السَّبَّابة»(١).

﴿وانشق القمر﴾ قال ابن مسعود: «انشق القمر شقين حتى رأيت أبا قبيس بينهما»(٢) ﴿وإن يروا آية﴾ يعني: المشركين ﴿يعرضوا ويقولوا سحرٌ مستمر﴾

<sup>(</sup>١) تقدم في تفسير سورة محمد، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۳۱۳۱ ، ۳۸۱۹ ، ۳۸۷۱ ، ۵۲۸۱) ومسلم (٤/ ٢١٥٨ – ٢١٥٩ رواه البخاري (۲۱۵۸ - ۲۱۵۹ – ۲۱۵۹ روم ۲۱۵۸) بنحوه.

ولقد روى انشقاق القمر جماعةٌ كثيرةُ من الصحابة: منهم أنس - في الصحيحين - وابن عباس- في الصحيحين النضا - وابن عبر - في صحيح مسلم - وعلي وحذيفة وجبير بن مطعم وغيرهم، انظر تفسير ابن كثير (٤/ ٢٦١ - ٢٦٣) والبداية والنهاية (٧/ ٧٧ - ٧٩) =

ذاهب ﴿وكل أمر مستقر﴾ لأهله من الخير والشر.

قال محمدٌ: يقول: يستقر لأهل الجنة عملهم، ولأهل النار عملهم. والاختيار (...)(١) لأنه ابتداء.

﴿ ولقد جاءهم من الأنباء ﴾ يعني: أخبار الأمم (...) (٢) (ل٣٤٥) فأهلكهم الله ﴿ ما فيه مزدجر ﴾ عَمَّا هم عليه من الشرك ﴿ حكمة بالغة ﴾ يعني: القرآن. قال محمد: (حكمة بالغة) بالرفع على معنى: فهو حكمة بالغة (٣).

﴿ فما تغن النذر ﴾ عمن لا يؤمن ﴿ فتول عنهم يوم يدع الداعي (٤) إلى شيء نكر ﴾ عظيم، والداع هو صاحب الصور.

قال محمد: ﴿يدع﴾ كتب بحذف الواو على ما يجري في اللفظ لالتقاء الساكنين الواو من (يدعو) واللام من (الداع)<sup>(٥)</sup> وقوله: (نكر) بضم الكاف وإسكانها<sup>(٦)</sup>، والنكر والمنكر واحد<sup>(٧)</sup>.

<sup>=</sup> والدر المنثور (٦/ ١٤٧ – ١٤٨).

وقال ابن كثير في البداية والنهاية (٦/ ٧٧): وقد اتفق العلماء مع بقية الأثمة على أن انشقاق القمر كان في عهد رسول الله على الله عند الأمة.

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل نحو نصف سطر.

<sup>(</sup>٢) طمس في الأصل نحو خمس كلمات.

<sup>(</sup>٣) وقيل بالرفع على البدل من (ما). ينظر: إعراب القرآن (٣/ ٢٨٢) البيان (٢/ ٤٠٣)، البحر (٨/ ١٧٤).

 <sup>(</sup>٤) أثبت الياء وصلاً أبو جعفر وأبو عمرو وورش، وأثبتها في الحالين يعقوب والبزي. النشر
 (٢/ ٣٨٠) وإتحاف الفضلاء (٤٢٥).

<sup>(</sup>٥) قال السّمين الحلمي: حذفت الواو من (يدع) خطًا إتباعًا للفظ، والياء من (الداع) مبالغة في التخفيف إجراء لأل مجرى ما عاقبها وهو التنوين، فكما تحذف الياء مع التنوين كذلك مع ما عاقبها. ينظر الدر المصون (٦٢/٦).

<sup>(</sup>٦) قرأ العامة بضم الكاف، وابن كثير بسكونها. ينظر البحر (٨/ ١٧٥)، الدر المصون (٦/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٧) لسان العرب (نكر).

قال النابغة:

أَبِّي اللَّهُ إِلا عَـٰ ذَلَهُ وَوَفَـاءَهُ فلا النُّكُرُ مَعْرُوفٌ ولا العُرْفُ ضَائعُ (١)

قوله: ﴿خشعًا أبصارهم﴾ يقول: فتولٌ (٢) عنهم فستراهم يوم القيامة ذليلة أبصارهم، وكان هذا قبل أن يؤمر بالقتال (٢) ﴿يخرجون من الأجداث﴾ من القبور ﴿كأنهم جراد منتشر﴾ تفسير الحسن شبّههم بالجراد إذا أدركه الليل لزم الأرض، فإذا أصبح وطلع عليه الشمس انتشر ﴿مهطعين﴾ مسرعين ﴿إلى الداع﴾ صاحب الصور إلى بيت المقدس ﴿يقول الكافرون﴾ يومئذ ﴿هذا يوم عسر﴾ يعلم الكافرون يومئذ أن عسر ذلك اليوم عليهم، وليس لهم من يُسْرِه شيء.

﴿ كُذَبَتْ قَبْلَهُمْ فَوْمُ نُوحٍ فَكُذَبُواْ عَبْدَنَا وَقَالُواْ بَحْنُونُ وَارْدُجِرَ ﴿ فَدَعَا رَيَّهُۥ أَنِي مَعْلُوبُ فَانْضِرَ ۞ فَفَنَحْنَا أَبُوبَ السَّمَلَةِ بِمَاتِهِ مُنْتَهِرٍ ۞ وَفَجَّرْنَا الْأَرْضَ عُبُونًا فَالْنَفَى الْمَاتُهُ عَلَىٰ أَمْرٍ فَذَ فَدُرَ ۞ وَحَمْلَنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلَوْجِ وَدُسُرٍ ۞ تَجْرِى بِأَعْدُنِنَا جَزَاتُهُ لِمَن كَانَ كُفِرَ تَرَكْنَهَا عَايَةُ فَهَلْ مِن مُذَكِرٍ ۞ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِى وَنُذُرِ ۞ وَلَقَدْ يَسَرَّنَا الْفُرَّمَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُذَكِرٍ ۞﴾

﴿ وقالوا مجنونٌ وازدجر ﴾ تُهُدِّدَ بالقتل في تفسير الحسن ﴿ فدعا ربه أني مغلوب فانتصر ﴾ أي: فانتقم لي من قومي.

قال محمدٌ: من قرأ ﴿أني﴾ بالفتح للألف - وهو الأجود - والمعنى: دعا

<sup>(</sup>١) البيت من بحر الطويل. ينظر ديوان النابغة، الدر المصون (٣/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>٢) في الأصل (فتولَّى) بإثبات الياء.

<sup>(</sup>٣) ينظر الناسخ والمنسوخ (٨٨).

ربه بأني مغلوب<sup>(۱)</sup>.

﴿فَقَتَحَنَا أَبُوابِ السَّمَاءُ بِمَاءُ مَنْهُمُو﴾ بعضه على بعض وليس بمطر. قال محمدٌ: يقال: همر الرجُلُ إذا أكثر من الكلام وأسرع(٢).

﴿وفجرنا الأرض عيونًا فالتقى الماء﴾ ماء السماء وماء الأرض ﴿على أمرٍ قد قُدِر﴾ على هلاك قوم نوح ﴿وحملناه﴾ يعني: نوحًا ﴿على ذات ألواح﴾ يعني: السفينة و﴿دسر﴾ الدُّسُر: المسامير؛ في تفسير قتادة.

قال محمدٌ: واحدها دِسَارٌ (٣)، مثل حمار وحُمُر.

﴿تجري بأعيننا﴾ كقوله: ﴿إنني معكما أسمع وأرى﴾<sup>(٤)</sup>.

﴿جزاءً لمن كان كُفر﴾ جزاءً لنوح كفره قومُه، وجحدوا ما جاء به إنجاء الله إيَّاه في السفينة ﴿ولقد تركناها آية﴾ لمن بعدهم، يعني: السفينة.

قال محمدٌ: قوله: (آية) يعني: علامة؛ ليعتبر بها.

﴿ فَهُلَ مِن مَدَكُر ﴾ أي: متفكر، يأمرهم أن يعتبروا ويحذروا أن ينزل بهم ما نزل بهم.

قال محمد: مُدَّكِر أصله مذتكر مفتَعِل من الذَّكْرِ، فأدغمت الذال في التاء ثم قلبت دالًا مشدودة (٥).

﴿ فكيف كان عذابي ونذر ﴾ إنذاري أي كان شديدًا ﴿ ولقد يسرنا القرآن

<sup>(</sup>١) العامة على فتح الهمزة، وقرأ ابن أبي إسحاق والأعمش، ورويت عن عاصم بالكسر. ينظر: البحر (٨/ ١٧٦)، الدر المصون (٦/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (همر).

<sup>(</sup>٣) وقيل: الواحد دَسْر. ينظر لسان العرب (دسر)، الدر المصون (٦/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٤) طه: ٢٦ .

<sup>(</sup>٥) وقد تقدم مثل هذا مرارًا.

للذكر ﴾ ليذكروا الله ﴿فهل من مدّكر ﴾ وهي مثل الأولى.

﴿ كُذَّبَتْ عَادُّ فَكَيْفَ كَانَ عَذَاهِى وَنُذُرِ ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيْحًا صَرْصَرًا فِي يَوْمِ نَحْسِ مُسْتَمِرِ ﴿ كُذَّبَتْ عَادُ فَكَيْفَ كَانَ عَذَاهِى وَنُذُرِ ﴿ مَا غَلَوْ مُنْقَعِرِ ﴿ فَكَنْ عَذَاهِى وَنُذُر يَشَرَا الْفُرْيَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾

﴿كذبت عادٌ أي: فأهلكتهم ﴿فكيف كان عذابي ونذر اي: كان شديدًا ﴿إنا أرسلنا عليهم ريحًا صرصرًا ﴾ والصرصر: الباردة الشديدة البرد، وهي ريح الدَّبور ﴿في يوم نحس أي: مشئوم ﴿مستمر ﴾ استمر بالعذاب، وكان ذلك من يوم الأربعاء إلى يوم الأربعاء.

﴿كأنهم أعجاز نخل منقعر﴾ شبّههم في طولهم وعظمتهم بالأعجاز، وهي النخل الذي قد انقلعت من أصولها فسقطت على الأرض.

قال محمدٌ: قوله: ﴿منقعر﴾ قالوا: قعرتُ النخلة أَقْعُرُها – بفتح العين – إذا قطعتَها قَعْرًا. وقعَرْتُ البئر أَقْعِرُها – بكسر العين – إذا بلَغْتَ قَعْرها بنزول أو حَفْرِ<sup>(۱)</sup>. والنخل تذكّر وتؤنّث<sup>(۲)</sup>؛ يقال: هذا نخلّ وهذه نخلّ، فمنقعر على من قال: هذا نخلّ، ومن قال هذه نخل مثل قوله: ﴿كَأَنْهِم أَعْجَازُ نَخْلُ خَاوِية﴾ (٣).

ومعنى ﴿يسرنا﴾ أي: سهلنا، وروي أن كتب أهل الأديان نحو التوراة

<sup>(</sup>١) ويقال في كلا المعنيين: قَعَر يَقْعَر بفتح العين. لسان العرب (قعر).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (نخل).

<sup>(</sup>٣) الحاقة: ٧ . وقال السمين الحلبي: (منقعر) صفة لنخل باعتبار الجنس، ولو أنَّث لاعتبر معنى الجماعة كقوله: (نخل خاوية)، وإنما ذكر هنا وأنث في الحاقة مراعاة للفواصل في الموضعين، الدر المصون (٦/ ٢٢٨).

والإنجيل إنما يتلوها أهلها (نظرًا)(١) ولا يكادون يحفظونها من أوَّلها إلى آخرها؛ كما يحفظ القرآنُ .

﴿ كَذَبَتْ مَمُودُ بِالنَّذُرِ ﴿ فَقَالُواْ أَبَشَرُا مِنَا وَحِدًا نَتَبِعُهُم إِنَّا إِذَا لَغِي صَلَالِ وَسُعُم ﴿ آَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُو

قال محمد: قوله: (وسُعُر) أصل الكلمة من [سعرت] (٢) النار إذا التهبت (٣).

﴿أَلُقي عليه الذكر من بيننا﴾ على الاستفهام منهم، وهذا الاستفهام على إنكار أي: لم ينزل الذكر عليه من بيننا يجحدون ما جاء به صالح ﴿بل هو كذابٌ أشرٌ ﴾ من باب الأشر ﴿سيعلمون غدًا ﴾ يعني: يوم القيامة ﴿من الكذاب الأشر ﴾.

قال محمدٌ: الأَشِرُ في اللغة: البَطِر المتكبر، يقال: أَشِرَ يأشَرُ أَشَرًا فهو

<sup>(</sup>١) مشتبهة في الأصل، ولعلها كما أثبته، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: سعر.

<sup>(</sup>٣) و(سُعُر) يَجُوزَ أَن يَكُونَ مَفْرَدًا، أي: جَنُونَ، يَقَالَ: نَاقَةَ مَسْعُورَةَ، أي: مَجْنُونَةَ. وأَن يكونَ جمع سعير وهي النار. الدر المصون (٦/ ٢٢٩).

أَشِر، وقالوا أيضًا: أَشْرَان وامرأة أَشْرَى<sup>(١)</sup>.

﴿إِنَا مرسلوا الناقة﴾ أي: مخرجوها ﴿فتنة لهم﴾ أي: بليّة ﴿فارتقبّهم﴾ أي: انظرْ ماذا يصنعون ﴿واصطبر﴾ على ما يصنعون وعلى ما يقولون، أي: إذا جاءت الناقة. وقد مضى تفسير أمر الناقة في سورة الشعراء(٢) ﴿ونبتهم أن الماء قسمة بينهم﴾ وهذا بعد ما جاءتهم الناقة ﴿كل شرب محتضرٌ ﴾ تشرب الناقة الماء يومًا ويشربونه يومًا.

قال محمدٌ: معنى ﴿محتضر﴾ يحضر القومُ الشُّرْبَ يومًا، وتحضره الناقة يؤمًا.

﴿إِنَا أَرسَلْنَا عَلَيْهُمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً وَالصَيْحَةُ: العَذَابِ ﴿فَكَانُوا كَهُشَيْمُ المُحْتَظِرِ ﴾ وهو النبات إذا هاج فَذَرَتُهُ الرياحُ فصار حظائر، تفسير من قرأ (المحتظر) بفتح الظاء فالمعنى جُعِلَ حظائِرَ (٣).

قال محمدٌ: وقيل: الهشيم: ما يبِسَ من الورق وتكسّر وتحطّم، أي: فكانوا كالهشيم الذي يجمعه صاحب الحظيرة في تفسير من قرأه (المحتظر) بكسر الظاء يقول: احتظر حظيرة، ومن قرأ (المحتظر) بفتح الظاء فهو اسمّ للحظيرة (٤).

## ﴿ كُذَبَتْ فَوْمُ لُولِمٍ بِٱلنَّذُرِ ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلَّا ءَالَ لُولِّم بَعَيْنَهُم بِسَحَرٍ ﴿

<sup>(</sup>١) لسان العرب (أشر).

<sup>(</sup>٢) الآية ١٥٥ وما بعدها.

 <sup>(</sup>٣) العامة على كسر الظاء، وقرأ أبو السمال وأبو حيوة وأبو رجاء وعمرو بن عبيد بفتحها. ينظر الدر المصون (٦/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر (٨/ ١٨٠)، الدر المصون (٦/ ٢٣٠).

نِعْمَةً مِّنْ عِندِناً كَذَلِكَ بَحْنِى مَن شَكَرَ آنَ وَلَقَدَ أَنَدَرَهُم بَطْسَتَنَا فَتَمَارَوًا بِالنَّدر آنَ وَلَقَدَ مَنَعَفِهِ عَذَابُ وَنَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ فَدُوقُوا عَذَابِي وَنُذُرِ آنَ وَلُقَدَ صَبَحَهُم بُكُرةً عَذَابُ مُسْتَقِرٌ آنَ فَلَا مِن مُلَكِم اللَّهُ وَلَقَدَ يَمَرَنَا القُرْءَانَ لِللِّكِرِ فَهَلَ مِن مُلَكِم آنَ هُمُ مُسَتَقِرٌ آنَ فَلَا مِن مُلَكِم آنَ اللَّهُ وَلُقَدَ مَنَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الل

﴿كذبت قوم لوطِ بالنذر﴾ بالرسل يعني لوطًا ﴿إِنَا أَرْسَلْنَا عَلَيْهُم حَاصِبًا﴾ يعني: الحجارة التي رُمي بها من كان منهم خارجًا من المدينة وأهل السفر منهم، وأصاب مدينتهم الخسفُ ﴿إِلا آل لوطٍ﴾ يعني من آمن ﴿نجيناهم﴾ إلى قوله: ﴿من شكر﴾ يعني: من آمن.

قال محمد: تقول: أتيتُ فلانًا سَحَرًا أي: سَحَرًا من الأسحار، وإذا أردت سحر يومك قلت: أتيته بِسَحَرٍ، وأتيته سَحَرَ، ونصبه على الظرف<sup>(١)</sup>.

﴿نعمة من عندنا﴾ بمعنى: نجيناهم بالإنعام عليهم.

قوله: ﴿ولقد أنذرهم بطشتنا﴾ أي: عذابنا ﴿فتماروا بالنذر﴾ كذبوا بما قال لهم لوطٌ ﴿ولقد راودوه عن ضيفه فطمَسْنا﴾ وقد مضى تفسير كيف أهلكوا في سورة هود(٢) ﴿ولقد صبحهم بكرة عذاب مستقر﴾ استقرَّ بهم العذاب.

قال محمد: (بكرة) ها هنا نكرة، وإذا أردت بكرة يومك لم تَصْرِفُها<sup>(٣)</sup> وكذلك (غدوةً) في مثل هذا.

﴿ وَلَقَدْ جَآءَ عَالَ فِرْعَوْنَ ٱلنَّذُرُ ﴿ كَذَبُواْ بِكَائِتِنَا كُلِّهَا فَأَخَذَنَامُ آخَذَ عَزِيزِ مُقْلَدِدٍ ﴿ وَلَقَدْ جَآءً مَا لَكُو بَرَآءً ۚ فِي ٱلزَّبُرِ ﴿ آمْ يَقُولُونَ غَنْ جَمِيعٌ مُنْفَصِرٌ ﴾ سَيُهَنَمُ الْكُو خَيْرٌ مِنْ أُولَةٍ كُو أَمْ لَكُو بَرَآءً ۚ فِي ٱلزَّبُرِ ﴿ إِنَّ أَمْ لَكُو بَرَآءً ۚ فِي ٱلزَّبُرِ ﴾ أَمْ يَقُولُونَ غَنْ جَمِيعٌ مُنْفَصِرٌ ﴾ سَيُهَنَمُ

<sup>(</sup>١) وقيل: مبني على الفتح. الدر المصون (٦/ ٢٣١).

<sup>(</sup>٢) هود، الآيتان: ٨٢ ، ٨٣ .

<sup>(</sup>٣) للتعريف والتأنيث. الدر المصون (٦/ ٢٣١).

لَهُمَنُهُ وَيُوَلُونَ ٱلدُّبُرُ ﴿ إِلَى السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ ﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي ٱلنَّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ ذُوثُواْ مَسَ سَفَرَ ﴿ إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي

صبن وسعر النها يوم يسجون في الناز عنى وجوهم دووا عن سعر النها النات كلها ولقد جاء آل فرعون الناد عني موسى وهارون (كذبوا بآياتنا كلها عني التسع آيات، وقد مضى ذِكْرُها (فأخذناهم أخذ عزيز مقتدر على خلقه، عذّبهم بالغرق (أكفاركم) يعني أهل مكة (خيرٌ من أولئكم) يعني: من أهلك من الأمم السالفة، أي: ليسوا بخير منهم، يعني: كانوا أشد منهم قوة وأكثر أموالا وأولادًا (أم لكم براءة الي: من العذاب (في الزُبر في الكتب (أم يقولون بل يقولون (نحن جميع منتصر \* سيهزم الجمع ويولون الدبر) يعني: يوم بدر (بل الساعة موعدهم) أي: بعذاب الاستئصال، يعني: كفار آخر هذه الأمة؛ في تفسير الحسن (والساعة أدهى) من تلك يعني: كفار آخر هذه الأمة؛ في تفسير الحسن (والساعة أدهى) من تلك الأخذات التي أهلك بها الأمم السًالفة (وأمرً أي: وأشد.

﴿إِن المجرمين﴾ المشركين ﴿في ضلالٍ﴾ عن الهدى ﴿وسُعُر﴾ أي: شقاء في تفسير مجاهد ﴿يوم يسحبون في النار على وجوههم﴾ تسحبهم الملائكة أي: تجرهم ﴿ذوقوا مسَّ يقال لهم في النار: ذوقوا مسَّ سَقر، وسقر اسمٌ من أسماء جهنَم .

﴿إِنَا كُلَّ شَيِّ خَلْقَنَاهُ بَقَدْرَ﴾ تفسير سعيد بن جبير عن علي قال: كل شيء

بقدر حتى هذه، ووضع إصبعه السبابة على طرف لسانه، ثم وضعها على ظهر إبهامه اليسرى.

قال محمد: ﴿ كُلِّ شيءٍ ﴾ منصوب بفعل مضمر، المعنى: إنا خلقنا كلَّ شيءٍ خلقناه بقدر (١).

﴿ وما أمرنا ﴾ (ل٣٤٧) يعني مجيء الساعة ﴿ إلا واحدة كلمح بالبصر ﴾ تفسير الحسن يعني: إذا جاء عذاب كفار آخر هذه الأمة بالنفخة الأولى.

قال محمدٌ: المعنى: أنه إذا أراد هلاكهم كانت سُرْعة الاقتدار على الإتيان به كسُرعة لمح البصر، وهو الذي أراد الحسن، ومعنى لمح البصر: أن البصرَ يلمحُ السماء وهي مسيرة خمسمائة عام، وهذا من عظيم القدرة.

وقوله: ﴿إلا واحدة﴾ فإن المعنى: إلا قولة واحدة ﴿ولقد أهلكنا أشياعكم﴾ يعني: من أهلك من الأمم السّالفة يقوله للمشركين ﴿وكل شيء فعلوه في الزّبُر﴾ في الكتب قد كُتِب عليهم ﴿وكل صغير وكبير مستطر﴾ مكتوبٌ.

﴿إِنَّ الْمَتَقِينَ فِي جَنَاتٍ وَنَهُرَ ﴾ يعني: جميع الأنهار.

قال محمدٌ: وهو واحدٌ يدل على جمع (٢).

﴿ فِي مقعد صدق عند مليك مقتدر ﴾ يعني: نفسه تبارك اسمه.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أي: منصوب على الاشتغال، وفيه أقوال أخرى. ينظر: الدر المصون (٦/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) أي: اسم جنس. ينظر: الدر المصون (٦/ ٢٣٤).

### تفسير سورة الرَّحمن وهي مكية كلها

#### بنسب ألله النخب النجيئ

﴿ الرَّمْنَ فَي عَلَمَ الْقُرْءَانَ ﴿ خَلْتَ الْإِنْسَنَ ﴿ عَلَمَهُ الْبَيَانَ ﴾ الشَّمْشُ وَالشَّمَةُ وَالشَّمْةِ وَالشَّمْةُ وَلَيْ وَالشَّمْةُ وَلَيْ وَالشَّمْةُ وَلَا وَالشَّمْةُ وَالْمُونُ وَالشَّمْةُ وَالشَّمْةُ وَالشَّمْةُ وَالْمُونُ وَالشَّمْةُ وَالشَّاتُ عَلَى مَا السَّالُ وَالشَّمْةُ وَالشَّالُ وَالشَّمْ وَالشَّمْ وَالشَّمْ وَالشَّمْ وَالشَّمْةُ وَالشَّالُ وَالشَّمْةُ وَالْمُولُ وَالشَّمْةُ وَالْمُومُ السَّالُ وَالشَّمْ وَالشَّمْ وَالشَّمْ وَالشَّمْ وَالشَّمْ وَالشَّمْ وَالشَّمْ وَالشَّمْ وَالشَّمْ وَالشَّاقُ وَالْمُومُ السَّالُ وَالشَّمْ وَالشَّمْ وَالشَّمْ وَالشَّالُ وَالشَّمْ وَالشَّالُ وَالشَّمْ وَالشَّمْ وَالشَّمْ وَالشَّالُ وَالشَّمْ وَالشَّالُ وَالْمُ وَالْمُوا وَالشَّالُ وَالسُمُ وَالسُّوالُ وَالسُّلِ وَالشَّالُ وَالسُّلِولُ السُّلِقُ وَالْمُا وَالسُّلُولُ السُّلُولُ السُّلِ السَّلِقُ وَالْمُعْلِقُ وَالسُّلِولُ السَّلِقُ وَالْمُعْلِقُ وَالسُّلِولُ السُّلِقُ وَالسُّلِقُ وَالسُّلِولُ السُّلُولُ السُّلِقُ وَالْمُعْلِقُ وَالسُّلِقُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُولُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ وَالْمُعْ

قال محمدٌ: يقال: نَجَمَ النبات يَنْجُم نجُومًا (٢)، وبَقَل ينْقُل بُقُولًا (٣).

﴿والسماء رفعها﴾ بينها وبين الأرض مسيرة خمسمائة عام ﴿ووضع الميزان﴾ أي: وجعل الميزان في الأرض بين الناس ﴿ألا تطغُوا﴾ ألا تظلموا ﴿في الميزان وأقيموا الوزن بالقسط﴾ بالعدل ﴿ولا تخسروا الميزان﴾ أي: لا تنقصوا الناس.

<sup>(</sup>١) لسان العرب (نجم).

<sup>(</sup>٢) ونَجْمًا. لسان العرب (نجم).

<sup>(</sup>٣) وبَقْلًا. لسان العرب (بقل).

قال محمدٌ: يقال: أَخْسَرتُ الميزان وخَسِرت<sup>(۱)</sup>. والقراءة بضم التاء<sup>(۲)</sup>. ﴿وَالْأَرْضُ وَضَعُهَا لَلْأَنَامِ ﴾ للخلق ﴿فَيْهَا فَاكُهَةُ وَالنَّخُلُ ذَاتَ الْأَكْمَامِ ﴾ قال الحسن: الأكمام: الليف.

قال محمدٌ: أكمام النخلة: ما غطى جُمَّارها من السَّعَف والليف والطلعة، كَمُّها: قشرُهَا.

قوله: ﴿والحب ذو العصف والريحان﴾ العصف: سوق الزرع، والريحان: الرزقُ في تفسير الكلبي. وكان يقرأ ﴿والريحانِ﴾ بالجر ويجعل العصف والريحان جميعًا من صفة الزرع، وكان الحسن يقرأ (والريحان) بالرفع على الابتداء أي: وفيها الريحانُ (٣). والريحان في تفسير الحسن: الرياحين التي تُشَمَّ.

قال محمد: والعرب تسمي الرزق: الريحان، يقال: خرجت أطلب ريحان الله (٤). ومنه قول النَّمِر بن تؤلّب (٥):

سَلَامُ الإِلَهِ وَرَيْسِحِانُهُ وَرَخْمَتُهُ وَسَمَاءُ دِرَرُ(٦)

<sup>(</sup>١) أي: وخَسِرتُه والمعنى: أنقصته. لسان العرب (خسر).

 <sup>(</sup>۲) وهي قراءة العامة ضم التاء وكسر السين، وفيها قراءات أخرى. ينظر الدر المصون (٦/
 (۲۳۷)، البحر (٨/ ١٨٩).

 <sup>(</sup>٣) قرأ حمزة والكسائي بالجر، وابن عامر بالنصب، والباقون بالرفع. ينظر: السبعة (٦١٩)،
 التيسير (٢٠٦)، النشر (٢/ ٣٨٠).

وينظر التوجيه النحوي لهذه القراءات في البحر (٨/ ١٩٠)، الدر المصون (٦/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٤) وهو قوله الأكثرين. ينظر لسان العرب (ريح)، البحر (٨/ ١٩٠)، الدر المصون (٦/ ٢٣٨).

 <sup>(</sup>٥) هو أحد الشعراء المخضرمين كان من ذوي الوجاهة والنعمة، ت(١٤هـ) وله ديوان مطبوع.
 تنظر ترجمته ومصادرها في الأعلام (٨/٨٤).

<sup>(</sup>٦) البيت من بحر المتقارب، ينظر ديوانه وتفسير الطبري (١٢٣/٢٧)، وتفسير القرطبي (١٧/ ١٧٧). ١٥٧).

معنی ریحانه: رزقه.

قوله: ﴿فَبَأَي آلاء﴾ أي: نعماء ﴿ربكما تكذبان﴾ يعني: الثقلين الجن والإنس.

قال محمدٌ: قيل: ذكر الله - عز وجل - في هذه السورة ما ذكر من خلق الإنسان وتعليم البيان، ومن خلق الشمس والقمر والسماء والأرض وغير ذلك مما ذكر من آلائه التي أنعم بها، وجعلت قوامًا ووُصْلَةً إلى الحياة، ثم خاطب الإنس والجن فقال: ﴿فبأي آلاء ربكما تكذبان﴾ أي: فبأي نعم ربكما تكذبان من هذه الأشياء المذكورة، أي: أنكم تصدقون بأن ذلك كله من عنده، وهو أنعم به عليكم، وكذلك فوحدوه ولا تشركوا به غيره، والآلاء واحدها إلا مثل معًا(١).

قوله: ﴿خلق الإنسان﴾ يعني: آدم ﴿من صلصال كالفخار﴾ وهو التراب اليابس الذي يُسْمَع له صلصلة إذا حُرِّك، وكان آدم في حالات قبل أن ينفخ فيه الروح، وقد قال في آية أخرى: ﴿من طين﴾(٢) وقال: ﴿من حما مسنون﴾(٢).

قوله: ﴿وخلق الجان﴾ إبليس ﴿من مارجٍ من نار﴾ أي: من لسان النار ولهبها في تفسير الحسن.

قال محمد: يقال للهب النار: مارج لاضطرابه، من مرج الشيء يعني اضطرب ولم يستقر (٤). قال الحسن: الإنس كلهم من عند آخرهم ولد آدم.

<sup>(</sup>١) وقيل: واحدها الألَى، وقيل: الإلْى، وقيل: الألَّى. ينظر لسان العرب (ألا).

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ٢ ، الأعراف: ١٢ ، الْمؤْمنون: ١٢ ، السجدة: ٧ ، الصافات: ١١١ ، ص: ٧١ ، ٧٦ ، الذاريات: ٣٣ .

<sup>(</sup>٣) الحجر: ٢٦ ، ٢٨ ، ٣٣ .

<sup>(</sup>٤) يقال: مَرَجَ يَمْرُجُ مروجًا، ومَرِجَ يَمْرَجُ مَرَجًا. لسان العرب (مرج).

(ل٣٤٨) والجن كلهم من عند آخرهم ولد إبليس.

﴿ رَبُّ ٱلْمَشْرِفَةِ وَرَبُّ ٱلْغَرِيْةِ إِنَّ فَهِأَى ءَالاَةِ رَيِكُمَا ثُكَذَبَانِ ﴿ مَرَجُ ٱلْبَحْرَيْنِ يَلْنَقِيَانِ ﴿ مَنْهُمَا اللَّوْلُو وَالْمَرْحَاتُ ﴿ مَنْهُمَا اللَّوْلُو وَالْمَرْحَاتُ ﴿ مَنْهُمَا اللَّوْلُو وَالْمَرْحَاتُ ﴿ فَيَلَمَا تُكَذِبَانِ ﴿ فَيَ عَلَيْهِ اللَّهِ مَنْ عَلَيْهَا فَكَذِبَانِ ﴿ وَالْمَرْحَالُ اللَّهُ وَيَكُمَا تُكَذِبَانِ فَي عَلَيْهِ مَنْ فَي اللَّهِ مَرَيْكُمَا تُكَذِبَانِ فَي عَلَيْهُ مَن فِي ٱلسَّمَوْنِ وَالْمُؤْمِ اللَّهُ مَنْ فِي اللَّهِ مَرَيْكُمَا تُكذِبَانِ ﴾ وَيَبْقَى وَجُهُ رَبِكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ فَي فَلَيْ عَالِمَ عَلَيْهَا فَاللَّهِ مَنْ فِي ٱلسَّمَوْنِ وَٱلْأَرْضُ كُلَّ يَوْمٍ هُو فِي شَأْنِ ﴿ فَي فَلَى عَالِمَ وَيَكُمَا تُكذِبَانِ ﴾ فَي يَسْتُمُونِ وَٱلْأَرْضُ كُلَّ يَوْمٍ هُو فِي شَأْنِ ﴿ فَي فَالِي عَالِاتِهِ رَبِيكُمَا تُكذِبَانِ ﴾ فَي يَسْتُمُونِ وَٱلْأَرْضُ كُلَّ يَوْمٍ هُو فِي شَأْنِ ﴿ فَي فَالْتِهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُو مَن فِي ٱلسَّمَوْنِ وَٱلْأَرْضُ كُلَّ يَوْمٍ هُو فِي شَأْنِ إِلَى عَلَيْهِ وَمَنْ وَالْمَرْقِ اللّهِ عَلَيْهِ مَن فِي ٱلسَّمَوْنِ وَالْمَرْمِينَ ﴾ مشرق الشتاء ومشرق الصيف، ومغرب المعنوبين ومغرب المعنوبين ومغرب الصيف.

﴿ مرج البحرين يلتقيان ﴾ تفسير قتادة: أفاض أحدهما في الآخر. قال محمد : معنى مرج: خلط (١) وهو الذي أراد قتادة.

﴿بِينهما برزخ لا يبغيان﴾ بين العذب والمالح حاجزٌ من قدرة الله لا يبغي أحدهما على صاحبه، لا يبغي المالح على العذب فيختلط به، ولا العذب على المالح فيختلط به.

(يخرج (٢) منهما اللؤلؤ والمرجان) تفسير قتادة قال: اللؤلؤ: الكبار، والمرجان: الصغار.

قال يحيى: ومعنى (يخرج منهما) أي: من أحدهما.

قال محمدٌ: قال: ﴿يخرج منهما ﴾ وإنما يخرج من البحر المالح؛ لأنه قد

<sup>(</sup>١) وقيل غير ذلك مينظر: لسان العرب (مرج).

 <sup>(</sup>٢) قرأ نافع وأبو عمرو: ﴿يُخْرَجِ﴾ بضم الياء وفتح الراء على الفعل المجهول، وقرأ الباقون
 ﴿يَخْرِجِ﴾ بفتح الياء وضم الراء، النشر (٢/ ٣٨٠ – ٣٨١) إتحاف الفضلاء (٥٢٦) القرطبي
 (١٦٣/١٧).

ذكرهما وجمعهما، فإذا خرج من أحدهما فقد خرج منهما (١)، وهو الذي أراد يحيى. والواحدة: مرجانة (٢).

﴿وله الجوار المنشآت في البحر كالأعلام﴾ يعني: السفن التي عليها شُرُعها، وهي القُلُع(٣).

قال محمدٌ: كتبت بلا ياء، ومن وقف عليها وقف بالياء، والاختيار وَصُلُها؛ ذكره الزَّجاجُ<sup>(٤)</sup>، ومعنى المنشآت: التي أُنْشئن، والأعلام: الجبال.

﴿كُلُّ مِنْ عَلَيْهَا﴾ يعني: على الأرض ﴿فَانَ وَيَبْقَى وَجِهُ رَبُّكُ ذُو الْجَلَالُ﴾ يعني: العظمة ﴿والإكرامِ﴾ لأهل طاعته.

﴿ يسأله من في السموات والأرض ﴾ يسأله أهل السماء الرحمة، ويسأله أهل الأرض الرحمة والمغفرة والرزق وحوائجهم، ويدعوه المشركون عند

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ محمد الأمين الشنقيطي كَثَلَقْهُ في أصواء البيان (٧/ ٧٤٧): اعلم أن جماعة من أهل العلم قالوا: إن المراد بقوله في هذه الآية ﴿يخرج منهما﴾ أي: من مجموعها الصادق بالبحر الملح، وأن الآية من إطلاق المجموع وإرادة بعضه، وأن اللؤلؤ والمرجان يخرجان من البحر الملح وحده دون العذب، وهذا القول الذي قالوه في هذه الآية مع كثرتهم وجلالتهم - لا شك في بطلانه؛ لأن الله صرح بنقيضه في سورة فاطر، ولا شك أن كل ما ناقض القرآن فهو باطل، وذلك في قوله تعالى ﴿وما يستوي البحران هذا عذب فرات سائغ شرابه وهذا ملح أجاج ومن كلِّ تأكلون لحمًا طريًّا وتستخرجون حلية تلبسونها فالتنوين في قوله ﴿من كل عوض، أي: من كل واحدٍ من العذب والملح تأكلون لحمًا طريًّا وتستخرجون حلية تلبسونها . اه.

<sup>(</sup>٢) والمرجان أعجمي، قال ابن دريد: لم أسمع فيه نقلًا متصرفًا. ينظر لسان العرب (مرج)، الدر المصون (٦/ ٢٤١).

 <sup>(</sup>٣) واحدها: قلاع، وهو شراع السفينة. وهو أيضًا القِلْع وجمعه قلوع، وقِلاع وقِلَعة. لسان العرب (قلم).

<sup>(</sup>٤) وعليها قراءة العامة بكسر الراء، لأنه منقوص على وزن مفاعل، والياء محذوفة لفظًا لالتقاء الساكنين. ينظر الدر المصون (٦٤ / ٢٤١).

الشدة، ولا يسأله المغفرة إلا المؤمنون ﴿كل يوم هو في شأنٍ ﴾ يميت ويحيي ما يولد، ويجيب داعيًا، ويعطي سائلًا، ويشفي مريضًا، ويفك عانيًا، وشأنه كثير لا يُخصَى؛ لا إله إلا هو.

قال محمدٌ: قيل المعنى: هو في تنفيذ ما قدر اللَّه أن يكون في ذلك اليوم، وهو مذهب يحيى.

﴿ سَنَفُعُ لَكُمْ أَبُهُ النَّفَلَانِ ﴿ فَهِأَيْ ءَالآهِ رَبِيكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ يَنَعَشَرَ الْجِنِ وَالْإِنِ إِنَّ الْسَعَوْتِ وَالْأَرْضِ فَالْفُدُوا لَا نَنْفُدُونَ إِلَّا بِسُلطَنِ ﴿ فَهَا اللّهِ مَرْبِكُمَا اللّهَ مَنْفُدُوا مِنْ أَقَطَارِ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ فَالْفُدُوا لَا نَنْفُرُانِ ﴿ فَهَا اللّهِ مِنْفُونِ فَي فَاللّهِ مِنْفُونِ فَي فَاللّهِ مَرْبِكُمَا اللّهَ مَاللّهِ مَنْفُرُونِ فَي فَاللّهِ مَرْبِكُمَا اللّهُ مَنْ اللّهِ مَنْفُرُونِ فَي فَاللّهِ مَاللّهِ مَنْفَرَانِ فَي فَاللّهِ مَنْفُرُونَ وَاللّهُ اللّهُ مَنْفُونُ اللّهُ مَنْفُرُونِ فَي فَاللّهِ مَنْفُرَانِ فَي فَاللّهُ مَنْفُونُ اللّهُ مَنْفُونُ اللّهُ وَلَا مُنْفُونُ اللّهُ وَلَا جَمَانًا فَي وَلَا مَاللّهُ اللّهُ اللّهِ مَنْفُونُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللللهُ اللللللللهُ اللللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ

قال محمدٌ: لغة أهل الحجاز: فَرَغ يَفْرُغُ - بضم الرَّاء - فُرُوغًا، وتميم تقول: فَرَغ يفرَغ - بفتح الراء - فراغًا(۱).

﴿ يَا مَعَشُرُ الْجَنُ وَالْإِنْسُ ﴾ يعني: المشركين منهم ﴿ إِنْ استطعتم أَنْ تَنفَذُوا مَنْ أَقْطَارُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ ﴾ مَنْ نُواحِيها ﴿ فَانفَذُوا لَا تَنفَذُونَ إِلَا بِسَلْطَانُ ﴾ إلا بحجة في تفسير مجاهد.

﴿ يرسل عليكما ﴾ يعني: الكفار من الجن والإنس ﴿ شواظٌ من نار ونحاس ﴾ الشُّواظ: اللهب الذي لا دُخان فيه، والنحاس: الدخان الذي لا

<sup>(</sup>١) ولغة أهل الحجاز هي الفصحى. ينظر الدر المصون (٦/ ٢٤٢)، لسان العرب (فرغ).

لهب فيه؛ هذا تفسير ابن عباس.

قال محمدٌ: من قرأ (نحاسٌ) بالرفع فعلى معنى: ويُرْسَلُ عليكما نحاسٌ (١).

﴿فلا تنتصران ﴾ تمتنعان.

﴿ فَإِذَا انشقت السماء فكانت وردة ﴾ محمّرة ﴿ كالدهان ﴾ يعني: كعكر الزيت؛ في تفسير زيد بن أسلم.

﴿ فيومئذِ لا يسأل عن ذنبه إنس ولا جان ﴾ أي: لا يُطْلب علم ذلك من قِبَلِهِمْ.

﴿ يُعْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسِبَمُهُمْ فَيُؤْخَذُ بِالنَّوَمِى وَٱلْأَقْدَاعِ ﴿ فَإِنِّ مَالَآ رَبِكُمَا تَكَذَبَانِ ﴿ وَالْعَدَاءِ مَا اللَّهُ وَمُونَ إِلَى اللَّهُ وَمُونَ اللَّهُ مَا يَكُمُا وَيَقِنَ جَمِيمٍ مَانِ ﴿ فَإِنَّ مَالَآ رَبِّكُمَا مُكَذِبانِ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ مَالِكُونَ اللَّهُ مَنْكُمَا وَيَقِنَ جَمِيمٍ مَانِ ﴿ فَإِنَّ مَالَآ وَيَكُمَا لَكُونُ اللَّهُ مَرْفُونَ اللَّهُ مَنْكُمُ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ مَاللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَكُونُونَ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ مُؤْمِنُونَ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّ

﴿يُغْرَفُ المجرمون بسيماهم ﴾ بسواد وجوههم وزرقة أعينهم.

﴿ فيؤخذ بالنواصي والأقدام ﴾ يجمع بين ناصيته وقدِّميُّه من خلفه، ثم يلقى في النار.

﴿هذه جهنم التي يكذب بها المجرمون﴾ المشركون ﴿يطوفون بينها وبين حميم آن﴾ يعني: الحارّ الذي انتهى حَرُه.

قال محمدٌ: أنى يأني وهو آن<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) قرئ (نحاس) بالرفع والجر، حيث قرأ بالجر ابن كثير وأبو عمرو، وقرأ الباقون بالرفع. ينظر: السبعة (٦٢١)، التيسير (٢٠٦) وفي توجيه القراءتين أقوال نحوية. ينظر: البحر (٨/ ١٩٥)، الدر المصون (٣/٦).

<sup>(</sup>٢) أي: مثل قَضَى يَقْضِي فهو قاضٍ. ينظر لسان العرب (أني).

قال يحيى: بلغنا أن شجرة الزقوم نابتة في الباب السّادس من جهنم على صخرة من نار، وتحتها عين من الحميم أسود غليظ، فيسلّط على أحدهم الجوع، فيُنطلق به فيأكل منها حتى يملأ بطنه، فتغلي في بطنه كغلي الحميم، فيطلب الشراب ليبرد به جوفه، فينزل من الشجرة إلى تلك العين التي تخرج من تحت الصّخرة من فوقها الزقوم، ومن تحتها الحميم، فتزلّ قدماه فيقع لظهره وجنبه، فينشوي عليها كما ينشوي الحوت على المِقلى، فتسحبه الخزّان على وجهه، فينحدر إلى تلك العين فيسقيه الخزّان في إليها إلا وقد ذهب لحم وجهه حتى ينتهي إلى تلك العين فيسقيه الخزّان في إناء من (...)(١) لحم وجهه حتى ينتهي إلى تلك العين فيسقيه الخزّان في إناء من (...)(١) فيه اشتوى وجهه، وإذا وضعه على شفتيه تقطعت أضراسه وأنيابه من حره؛ فإذا استقر في بطنه أخرج ما كان في بطنه من دُبُره.

﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴿ فَإِنِّ مَالَاتِهِ رَبِّكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ وَلِمَنَ خَانَ اَفْنَانِ ﴿ وَلِهِمَا مِن كُلِّ مَرَيْكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ وَلِهَا مِن كُلِّ مَرَيْكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ فيهما مِن كُلِّ مَرَيْكُما ثُكَذِبَانِ ﴾ فيهما مِن كُلِّ مَرَيْكُما ثُكَذِبَانِ ﴾ فَيَهما مَن الله مَن اله مَن الله مَن

﴿ وَلَمْنَ خَافَ مِقَامَ رَبِّهِ ﴾ يعني: الذي يقوم بين يدي ربه للحساب في تفسير

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل نحو كلمتين.

الحسن ﴿جنتان﴾ قال الحسن: هي أربع جنات: جنتان للسابقين وهم أصحاب الأنبياء، وجنتان للتابعين(١).

﴿ ذُواتًا أَفْنَانَ ﴾ أغصان؛ يعني: ظلال الشجر؛ في تفسير الحسن. قال محمدٌ: واحدها فنزٌ (٢).

﴿فيهما من كل فاكهةٍ زوجان﴾ أي: نوعان.

﴿متكثين على فرشِ بطائنها من إستبرق﴾ تفسير الحسن: بطائنها؛ يعني: ما يلي جلودهم، والإستبرق: الصَّفيق من الديباج<sup>(٣)</sup>.

﴿وجنى الجنتين﴾ يعني: ثمارها ﴿دان﴾ قريب يتناولون منها وهم قعود ومضطجعون وكيف شاءوا.

﴿ فيهن قاصرات الطرف ﴾ قصر طرفهن على أزواجهن لا يُرِدْن غيرهم ﴿ لَمْ يَطْمَثُهُنَ إِنسٌ ﴿ قَبِلُهُمْ وَلا جَانَ ﴾ يعني: قبل أزواجهن في الجنة بعد خلق الله إيّاهُن الخلق الثاني ؛ يعني: من كان من المؤمنات من نساء الدنيا.

قال محمدٌ: من كلام العرب: ما طمث هذا البعيرَ حبلُ قط(٤).

﴿كأنهن الياقوت والمرجان﴾ يريد: صفاء الياقوت في بياض المرجان.

 <sup>(</sup>١) وقال الفراء في قوله تعالى: ﴿جنتان﴾: يريد بالتثنية المفرد، يعني جنة. ينظر معاني القرآن
 (١١٨/٣)، كشف المشكلات (١/١٣٠٧).

<sup>(</sup>٢) وقيل: واحدها (فنّ)، والمعنى: ذواتا أنواع وأشكال، إلا أن الكثير في (فن) أنه يجمع على (فنون). ينظر: الدر المصون (٢٤٦/٦)، لسان العرب (فن).

<sup>(</sup>٣) وقيل: إستبرق على وزن إستفعل، وقيل: هو فارسي معرب، وتصغيره: أبيرق. ينظر: الدر المصون (٦/ ٢٤٧)، لسان العرب (برق) (إستبرق)، المختار من صحاح اللغة (برق).

<sup>(</sup>٤) أي: ما مسه عِقَال. لسان العرب (طمث).

﴿ هل جزاء الإحسان ﴾ الإيمان ﴿ إلا الإحسان ﴾ الجنة .

﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَّانِ ﴿ فَإِلَى ءَالآهِ رَتِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ مُدْهَاتَنَانِ ﴿ مُنْهَا اللّهِ رَتِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ مُدُهَاتَنَانِ ﴾ فَإِنَّ عَالاَهِ رَتِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ فيهمَا عَيْنَانِ نَضَاخَتَانِ ﴾ فيأَيِّ عَالاَهِ رَتِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ فيهمَا عَيْنَانِ نَضَافَتُنَانِ ﴾ فيأَيِّ عَالاَهِ وَيَهِنَ غَيْرَتُ حِسَانٌ ﴾ فيأَي عَالاَهِ وَيَكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ فيهمَا ثُكَذِبانِ ﴾ فيأَي عَالاَهِ وَيَكُمَا ثُكَذِبانِ ﴾ فيأَي عَالاَهِ وَيَعْمَا ثُكَذِبانِ ﴾ وهاتان ﴿ وصف ما فيهما ﴿ جنتان ﴾ وهاتان ﴿ ومن دونهما ﴾ يعني: الجنتين اللتين وصف ما فيهما ﴿ جنتان ﴾ وهاتان الجنتان [الأخريان] (١) لأصحاب اليمين الذين ليسوا من السابقين.

﴿مدهامتان﴾ يعني: حمراوَيْن ناعمتَيْن.

﴿فيهما عينان نضاختان﴾ أي: فوَّارتان.

قال محمد: يقال: ادهامّت ادهيمامّا<sup>(۲)</sup>، والنضخ الفعل منه نَضَخَ يَنْضَخُ وَيَنْضِخ، ونَضَح باليد بالحاء غير منقوطة، والنضخُ في اللغة أكثر من النضح (۳). ﴿
وَيَنْضِخ، ونَضَح باليد بالحاء غير منقوطة، النساء، الواحدة منهن: خيرة (٤).

<sup>(</sup>١) في الأصل! الأخروان.

<sup>(</sup>٢) والادهامُ: السواد وشدة الخضرة جعلا مدهامتين؛ لشدة رِيّهما، ولذلك قالوا: سواد العراق؛ لكثرة شجره وزروعه. ينظر: الدر المصون (٢٤٨/٦)، لسان العرب (دهم).

 <sup>(</sup>٣) ينظر لسان العرب (نضح - نضخ). وقال السمين الحلبي: النضخ فوق النضح بالحاء؛ لأن النضح بالحاء: الرش والرشح، والنضخ بالخاء: فوران الماء. ينظر الدر المصون (٢٤٨/٦).

<sup>(</sup>٤) قيل: الواحدة: (خَيْرة) بزنة فَعْلة، وقيل: الواحدة (خيرة) المخففة من (خيّرة) . الدر المصون (٦/ ٢٤٩) وينظر لسان العرب (خير).

قال محمدٌ: (خَيْراتٌ) أَصْلُه في اللغة: خيراتٌ مخفف<sup>(١)</sup> كما يقال: هيْنٌ ليُنْ (٢) المعنى: أنهن حسانُ الخلق.

﴿حورٌ ﴾ أي: بيض ﴿مقصورات ﴾ محبوسات ﴿في الخيام ﴾ قال ابن عباس: الخيمة: درّة مجوّفة فرسخ في فرسخ، لها أربعة آلاف مصراع.

﴿متكثين على رفرف خضر﴾ قال قتادة: يعني: المحابس (٣) ﴿وعبقري حسان﴾ قال ابن عباس: يعنى: الوسائد.

قال يحيى: الواحدة: عبقرة (٤).

﴿تبارك اسم ربك﴾ تقدَّس اسم ربك ﴿ذي الجلال﴾ العظمة ﴿والإكرام﴾ لأهل طاعته.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أي مخفّف من: خيرات.

<sup>(</sup>٢) وهو مخفَّف من: هَيِّن ليُّن.

<sup>(</sup>٣) وقيل غير ذلك. ينظر الدر المصون (٦/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٤) وقيل: عبقري جمع عبقرية، بمعنى فتكون اسم جنس. وقيل: هو واحد دال على الجمع، و(عبقري) منسوب إلى عبقر، تزعم العرب أنها بلد الجن، فكل ما عظموه وتعجبوا منه قالوا: هذا عبقري. ينظر لسان العرب (عبقر)، الدر المصون (٦/ ٢٥٠).

## تفسير سورة الواقعة وهي مكية كلها

## بِنْسِمِ اللَّهِ النَّخْلِ الرَّجَسِمْ

﴿ إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ۚ لَيْسَ لِوَقَعْنِهَا كَاذِيَةً ۚ لَى خَافِضَةٌ رَافِعَةً ۚ لَى إِذَا رُحَتِ ٱلأَرْضُ رَجًا ﴿ وَبُسَتَتِ ٱلْجِبَالُ بَسًا ﴿ فَكَانَتَ هَبَاتُهُ مُّنَائِنًا ﴿ وَكُنتُمْ أَزْوَجًا ثَلَائَةً ﴾ فَأَصْحَنْ الْمَيْمَنَةِ مَا أَضَحَنْ الْمَيْمَنَةِ ﴿ وَأَصْحَنْ الْمُثَنَةِ مَا أَصْحَنْ الْمَشْمَةِ ﴿ فَلَ فَأَصْحَنْ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَنْ الْواقعة ﴾ القيامة ﴿ ليس لوقعتها كاذبة ﴾ أي: هي كاذبة. قال محمد: المعنى: ليس لوقعتها وقعة كاذبة.

﴿خافضة رافعة﴾ خفضت والله أقوامًا إلى النار، ورفعت أقوامًا إلى الجنة ﴿إِذَا رَجِّتِ الأَرْضِ رَجًا﴾ زلزلت زلزالًا ﴿وبُسَّت الجبال بسًا﴾ فُتَّت فتاة (١) ﴿فكانت هباءً منبثًا﴾ قال الحسن: يعني: غبارًا ذا هَبَاءٍ ﴿وكنتم أزواجًا﴾ أصنافًا ﴿ثلاثة فأصحاب الميمنة ﴾ وهم الميامين على أنفسهم ﴿وأصحاب المشئمة ما أصحاب المشمئة ﴾ وهم المشائيم على أنفسهم .

قال محمدٌ: قوله: ﴿مَا أَصِحَابِ المَيْمَنَةِ ﴾ هذا اللفظ في العربية مجراه مجرى التعجب، كأنه قال: أي شيء هُمْ؟ يقال في الكلام: فلانٌ ما فلانٌ، ومجراه من الله - عز وجل - في مخاطبة العباد مَجْرى ما يُعَظّمُ به الشأن عندهُمْ، وكذلك هذا في قوله: ﴿مَا أَصِحَابِ المَشْأَمَةِ ﴾ أي: أي شيء

<sup>(</sup>١) هكذا في الأصل، والمراد: فُتَّت فَتًّا أو فُتاتًا.

هم؟! (١) ويقول: يَمَنَ فلان على القوم ويَمُن وهو ميمونُ (٢)، وشأم القوم وشُئمٌ عليهم فهو مشئوم (٣).

﴿والسابقون السابقون أولئك المقربون ﴾ تفسير الحسن: السّابقون أصحاب النبي عَلَيْهُ وأصحابُ الأنبياء ﴿ ثُلَة من الأولين ﴾ والثّلة: الطّائفة ﴿ وقليلٌ من الآخرين ﴾ يعني: أن سابقي جميع الأمم أكثر من سابقي أمّة محمد ﴿ على سرر موضونة ﴾ (ل ٣٥٠) مَرْمولة ، ورَمَلها نسجها بالياقوت واللَّؤلؤ ﴿ متكئين عليها متقابلين ﴾ لا ينظر بعضهم إلى قفا بعض .

قال يحيى: بلغني أن ذلك إذا تزاوروا ﴿ يطوف عليهم ولدانٌ مخلدون﴾ لا يموتون ولا يشيبون على منازل الوُصَفاء، خُلِدوا على تلك الحال لا يتحوّلون عنها ﴿ لا يصيبهم عليها صُدَاعٌ ﴿ ولا يُنزفون ﴾ لا تذهب

<sup>(</sup>١) ينظر البحر (٨/٤٤/٢) عمالدر البصون (٦/٣٥٤). مَنْ مُنْ مُنْ البحر (٨/٤٤) في المُنْ البحر (١/٤٥٠)

<sup>(</sup>٢) يقال: يَمَنْ فلان على القوم يَيْمِن يَمُنَا فهو مِيْمُون. ﴿ ﴿

يقال: يَمُن فلان على القوم يَيِّمُن يُمْنَا ومَيْمنة فهو يَامِن وَيَمِين وَأَيْمَن. ﴿

ويقال: يُمِنَ فلان على القوم فهو ميمون. والجمع: ميامين. ينظر لسان العرب (يمن).

<sup>(</sup>٣) أي: جرَّ عليهم الشُّؤم، والجمع: مشانيم. لسان العرب (شأم).

عقولُهُم أي: لا يسكرون ﴿وفاكهة مما يتخيَّرُون﴾ إذا اشتهوا الشغبَ من الشجرة انقض إليهم فأكلوا منه أيَّ الثمار شاءوا؛ إن شاءوا قيامًا، وإن شاءوا مُستلقين. ﴿ولحم طير مما يشتهون﴾ قال سَعِيد بن راشد: بلغني أن الطير تُصفُّ بين يدي الرجل؛ فإذا اشتهى أحدها اضطرب ثم صار بين يديه نضيجًا ﴿وحور عينُ أي: عظام العيون، الواحدة منهن عَيْنَاء. وقال محمدٌ: ﴿وحورٌ عينٌ مَرْفوعٌ بمعنى: ولهُمْ حورٌ عين (١).

﴿ كَأَمْثَالَ اللَّوْلُو المكنون ﴾ يعني: صفاء ألوانهن، والمكنون الذي في أصدافه ﴿ جزاءً بما كانوا يعملون ﴾.

قال محمدٌ: ﴿جزاء مصدرٌ، المعنى: يجازون بأعمالهم جزاء (٢).

﴿لا يسمعون فيها لغوّا﴾ أي: باطلًا ﴿ولا تأثيمًا﴾ لا يؤثم بعضهم بعضًا ﴿ إِلا قيلًا سلامًا سلامًا ﴾ تفسير بعضهم: إلا خيرًا خيرًا.

قال محمدٌ: المعنى على هذا التفسير: لا يسمعون فيها إلا قيلًا يُسْلَمُ فيه من اللغو والإثم.

<sup>(</sup>۱) وعليها قراءة السبعة إلا حمزة والكسائي، فقد قرآ بالجر، وقرئ شاذًا بالنصب. ينظر: السبعة (۲) التيسير (۲۰۲)، شواذ ابن خالويه (۱۰۱)، المحتسب (۲/۹۰۳). وينظر التوجيه النحوي في البحر (۸/۲۰۲)، الدر المصون (٦/۲٥٧).

<sup>(</sup>٢) أي بالنصب على المفعول من أجله أو المفعول المطلق، أجاز القولين الزجاج والنحاس وغيرهما. ينظر: إعراب القرآن (٣/٧٣)، البيان (١٢٠٤)، التبيان (١٢٠٤).

# اللَّهُ مِن الْأَوَلِينَ ﴿ وَثُلَقًا مِن الْآخِرِينَ ﴿ ﴾

﴿وأصحابُ اليمين ما أصحاب اليمين﴾ يعني: أهل الجنة من غير السابقين، وأهل الجنة كلهم أصحاب اليمين ﴿ في سدرٍ مخضودٍ﴾ السخضودُ: الذي لا شوك له ﴿وطلح منضود﴾ أي: بعضه على بعضٍ يعني بالطلح: الشجر الذي بطريق مكة. قال مجاهد: كانوا يعجبون من وج (١) وظلاله من طَلْح وسِدْرٍ، فخوطبوا ووُعِدوا بما يحبون مثله.

قوله: ﴿وظلُّ ممدود﴾ أي: متصل دائم أبدًا ﴿وماءِ مسكوب﴾ ينسكب بعضُه على بعض، وليس بالمطر ﴿وفرش مرفوعة﴾ قال أبو أمامة: ارتفاعها من الأرض قدر مائة سنة ﴿ إنا أنشأناهن إنشاءَ حَلَقْناهُنّ ؛ يعني: نساء أهل الجنة ﴿فجعلناهن أبكارًا﴾ عَذَارى ﴿عُرُبًا﴾ يعني: متحبّبات إلى أزواجهن ﴿أَتَرابًا﴾ أي: على سنَّ واحدة بنات ثلاث وثلاثين سنة.

قال محمدٌ: ﴿عُرُبًا﴾ جمع عَرُوبٍ، وأصل الكلمة: المُعَارَبة؛ وهي المداعَبة (٢) وقال: ﴿إِنَا أَنشَأْنَاهُنّ إِنشَاء﴾ ولم يذكر النساء قبل ذلك؛ لأن الفرش محل النساء، فاكتفى بذكر الفرش، المعنى: أنشأنا الصبية والعجوز إنشاءً جديدًا (٣).

قوله: ﴿ثُلَّةَ مِن الأولينِ وثلة مِن الآخرينِ ﴾ الثُّلَّة: الطَّائفة.

﴿ وَأَصْحَتُ ٱلنِّمَالِ مَا أَضَحَتُ ٱلنِّمَالِ ﴿ فِي سَوْمِ وَجَمِيمِ ﴿ وَأَصْحَتُ ٱلنِّمَالِ مَنَ يَعْمُومِ ﴿ لَيْ الْمِدِ

<sup>(</sup>١) وج: الطائف. معجم البلدان (١٥/٤١٦).

<sup>(</sup>٢) والْعَرُوب: هي المتحببة إلى زوجها. لسان العرب (عرب).

<sup>(</sup>٣) أجاز ذلك القرطبي (٢١٠/١٧). وقيل: يعود الضمير إلى قوله: ﴿وفرش مرفوعة﴾ لا إلى قوله: ﴿وفرش مرفوعة﴾ لا إلى قوله: ﴿وحور عين﴾. وقيل غير ذلك. ينظر: كشف المشكلات (٢/ ١٣١٦)، الدر المصون (٦/ ٢٥٩).

﴿وأصحاب الشمال ما أصحاب الشمال ﴾ وهم أهلُ النار.

يحيى: عن فطر، عن عبدالرحمن بن سابط، عن أبي بكر الصديق قال: «خلق الله الخلق فكانوا قبضته، فقال لمن في يمينه: ادخلوا الجنة بسلام. وقال لمن في يده الأخرى: ادخلوا النار ولا أبالي. فذهبت إلى يوم القيامة»(١).

قال يحيى: وبلغني أنه قوله: ﴿وأصحاب اليمين ما أصحاب اليمين﴾ ﴿وأصحاب الشمال﴾.

<sup>(</sup>١) رواه عبد الرزاق في المصنف (١١/ ١٢٣ رقم ٢٠٠٩٤) ومن طريقه ابن بطة في الإبانة كتاب القدر (٢/ ١٢٥ رقم ١٥٥٥) عن الثوري عن فطر بن خليفة به.

ورواه الدارمي في الرد على المريسي (١/ ٢٦٨–٢٦٩) من طريق الثوري به.

ورواه ابن بطة في الإبانة (٢/ ١٢٥–١٢٦رقم ١٥٥٦) من طريق يحيى بن سعيد القطان عن فطر.

ورواه اللالكائي في أصول الاعتقاد (٤/ ٦٦٢–٦٦٣ رقم ١٢٠٣، ١٢٠٤) من طريق مروان الفزاري وأبي إسحاق عن فطر به.

ورواه الفريابي في القدر (٤٢ رقم ٢١) وعنه الآجري في الشريعة (١/ ٣٩٤ رقم ٤٥٣) وابن بطة في الإبانة (٢/ ٣٦٤ رقم ١٥٥٧) من طريق عمرو بن دينار، عمن أخبره عن عبدالله بن شداد، عن أبي بكر الصديق تعليمه .

قوله: ﴿ وَي سموم وحميم ﴾ في نار وحميم ؛ يعني: الشراب الشديد الحرّ ﴿ وظل من يحموم ﴾ اليحموم: الدُّخان الشديد السَّواد ﴿ لا باردٍ ﴾ في الظّل ﴿ ولا كريم ﴾ في المنزل، والكريم: الحسن ﴿ إنهم كانوا قبل ذلك مترفين ﴾ والمترفون أهل السَّعَة والنعمة في الدُّنيا ﴿ وكانوا يصرون ﴾ يقيمون ﴿ على الحنث ﴾ يعني: الدَّنب ﴿ العظيم ﴾ وهو الشرك ﴿ وكانوا يقولون أئذا متنا وكنا. . . ﴾ الآية (١) لا نبعث نحن ولا آباؤنا ﴿ فشاربون شرب الهيم ﴾ يعني: الإبل العطاش ؛ في تفسير الكلبي .

قال محمدٌ: بعيرٌ أهْيَتُم وناقة هَيْمَاء<sup>(٢)</sup>.

قال محمدٌ: نزلهم أي: وزقهم وطعامهم.

﴿ فَعَنُ خَلَقْنَكُمْ فَلَوْلَا تُصَدِّقُونَ ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَا تُمْتُونَ ﴿ ءَأَنَتُمْ غَلْقُونَهُۥ أَمْ نَحْنُ الْخَالِقُونَ ﴿ فَعَنُ قَدَّرَنَا بَيْنَكُمُ الْمَوْتَ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينٌ ﴿ عَلَىٰ أَن نُبُدِّلَ أَمْثَلَكُمْ وَنُنشِئَكُمْ فِي مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ النَّشَأَةَ الْأُولَىٰ فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ ﴾

﴿نحن خلقناكم﴾ يقوله للمشركين ﴿فلولا﴾ فهلا ﴿تصدقون﴾ بالبعث ﴿أفرأيتم ما تمنون﴾ يعني: النطفة ﴿أأنتم تخلقونه أم نحن الخالقون﴾ على الاستفهام أي: لستم الذين تخلقونه (ل٣٥١) ﴿نحن قدرنا بينكم الموت﴾ لكل عبد وقت لا يعدوه ﴿وما نحن بمسبوقين﴾ بمغلوبين ﴿على أن نبدل أمثالكم﴾ آدميين خيرًا منكم يقوله للمشركين ﴿وننشئكم﴾ نخلقكم ﴿فيما لا

<sup>(</sup>١) بعدها في الأصل علامة إلحاق، ولم يظهر بالحاشية شيء، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) ينظر: لسان العرب (هيم)، وفي واحد (الهيم) أقوال كثيرةً، ينظر: الدر المصون (٦/ ٢٦١–٢٦٢).

تعلمون﴾ قال مجاهد: يعني في أي خلق شئنا ﴿ولقد علمتم النشأة الأولى﴾ خلق آدم وذريته بعده ﴿فلولا﴾ فهلا ﴿تذكرون﴾ فتؤمنوا بالبعث.

﴿أفرأيتم ما تحرثون أأنتم تزرعونه أي: تنبتونه يقوله لهم على الاستفهام ﴿أَم نَحْنَ الزارعون أَي: لستم الذين تزرعونه، ولكن نحن الزارعون المنبتون ﴿لو نشاء لجعلناه ﴾ يعني: الزرع ﴿حطامًا فظلتم تفكهون ﴾ تفسير بعضهم: تعجبون، المعنى: يعجبون لهلاكه بعد خضرته (١) ﴿إنا لمغرمون أي: مهلكون ﴿بل نحن محرومون ﴾ حُرمنا الزرع.

﴿أأنتم أنزلتموه من المزن﴾ من السحاب.

قال محمدٌ: واحدها مزنة (٢).

﴿لو نشاء جعلناه أُجاجًا﴾ مُرًا ﴿فلولا تشكرون﴾ هلًا تؤمنون؛ يقوله للمشركين ﴿أفرأيتم النار التي تورون﴾ أي: تستخرجون من الزُنود(٣) ﴿أأنتم أنشأتم شجرتها﴾ التي تخرج منها ﴿أم نحن المنشئون﴾.

<sup>(</sup>١) وقيل غير ذلك. ينظر الدر المصون (٦/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) والمُزْن: اسم جنس. ينظر لسان العرب (مزن).

<sup>(</sup>٣) أي: مأخوذ من أوريت الزند، أي: قدحته فاستخرجت ناره. الدر المصون (٦/ ٢٦٥).

قال محمدٌ: تقول: أَوْرَيْتُ النار إيراء، ولغة أُخرى: وَرَيْتُهَا وَرْيًا<sup>(١)</sup> إذا قَدَحْتَها، وَوَرَتْ هي إذا ظهرتْ، ومن كلامهم: وَرِيَتْ بك زنادي<sup>(٢)</sup>.

﴿ نحن جعلناها تذكرة ﴾ للنار الكبرى ﴿ ومتاعًا للمقوين ﴾ للمسافرين ينتفعون بها؛ في تفسير الحسن.

قال محمدٌ: المقوي: الذي ينزل بالقَوَاء، وهي الأرض القفر (٣).

﴿ فِسْبِحُ بِاسْمُ رَبِّكُ الْعِظْيَمِ﴾ يقوله لنبيه، فنزَّه اللَّهُ مَمَّا يقولون.

قال يحيى: وبلغني أنها لما نزلت قال رسول الله ﷺ: « اجعلوها في ركوعكم. ولما نزلت: ﴿سبح اسم ربك الأعلى ﴿ قال: اجعلوها في سجودكم ﴾ قال: اجعلوها في سجودكم ﴾

﴿ فَكَذَ أُفْسِمُ بِمَوْفِعِ ٱلنَّجُومِ ﴿ وَإِنَّهُ لَفَسَدٌّ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ﴿ إِنَّهُ لَقُرْمَانً

<sup>(</sup>١) ۚ وَوُرِيًا وَرِيَةً. لسان العرب (وري).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (ورى).

 <sup>(</sup>٣) يقال: أقوى الرجل إذا دخل في الأرض القواء وهي القفر، وأقوت الدار: خلت من أهلها لأنها تصير قفرًا. لسان العرب (قوى).

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام أحمد (٤/ ١٥٥)، والطيالسي (١٣٥ رقم ١٠٠٠)، وأبو داود (٢/ ٦ رقم ١٨٥)، وابن ماجه (١/ ٢٨٧ رقم ١٨٥٧)، والدارمي(١/ ٣٤١ رقم ١٣٠٥)، وابن خزيمة (١/ ٣٣ رقم ١٨٩٨)، والحاكم (١/ رقم ١٨٩٠، ١/ ٣٣٤)، وابن حبان (٥/ ٢٢٥)، والحاكم (١/ ٢٢٥)، وابن عبدالبر في التمهيد (١/ ١١٩)، والبيهقي في السنن (٢/ ٨٦) من طريق إياس بن عامر عن عقبة بن عامر تراهي .

وقال ابن حبان بإثره: إياس بن عامر من ثقات المصريين.

وقال الحاكم: هذا حديث حجازي صحيح الإسناد، وقد اتفقا على الاحتجاج برواته غير إياس بن عامر، وهو عم موسى بن أيوب القاضي، ومستقيم الإسناد، ولم يخرجاه بهذه السياقة.

فتعقبه الذهبي بقوله: إياس ليس بالمعروف.

كَرِيمٌ ۞ فِي كِنَبٍ مَكْنُونِ ۞ لَا يَمَشُـهُۥ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ۞ تَنزِيلٌ مِّن رَّتِ ٱلْمَاكِمِينَ ۞ أَفِيَهَذَا ٱلْحَدِيثِ أَنتُم مُّدَهِنُونَ ۞ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ ثُكَذِّبُونَ ۞ ﴾

قوله: ﴿فلا أقسم أي: أقسم، و(لا) زائدة (١) ﴿ بمواقع النجوم ﴾ نجوم القرآن إذ نزل جبريل على النبي ﴿إنه لقرآن كريم ﴾ على الله ﴿في كتاب مكنون ﴾ عند الله ﴿لا يمسه إلا المطهرون ﴾ من الذنوب ؛ يعني : الملائكة ﴿تزيل من رب العالمين ﴾ نزل به جبريل، وفيها تقديمٌ يقول : تنزيل من رب العالمين في كتاب مكنون لا يمسه إلا المطهرون . ﴿أَفْبِهِذَا الْحَدَيْث ﴾ يعني : القرآن ﴿أَنْتُم مَدَهُون ﴾ أي : تاركون له ، يقوله للمشركين .

قال محمدٌ: يقال: أدهن في أمره وداهن؛ وهو الكذَّاب المنافق (٢).

﴿وتجعلون رزقكم أنكم تكذبون﴾ أي: تجعلون مكان الرزق التكذيب.

قال محمد: جاء عن ابن عباس «أنه كان يقرأ: وتجعلون شكركم أنكم تكذبون» (٣). وقيل: إن لغة أزد شنوءة ما رزق فلان أي: ما شكر فلان<sup>(٤)</sup>.

﴿ فَلُوْلَا إِذَا بَلَغَتِ ٱلْمُلْقُومَ ﴿ وَأَنتُدَ حِنَهِذِ نَظُرُونَ ﴿ وَنَعَنُ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِنَ لَا يُتَعِرُونَ ﴿ وَهَا اللَّهِ مِنكُمْ وَلَكِنَ لَا يَعْمُ وَلَكِنَ اللَّهُ مَا يَا لَكُمْ صَدِقِينَ ﴿ وَهَا مَا اللَّهُ مَا يَعْمُ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنْ مِنَ اللَّهُ مَا أَنْ مِنَ اللَّهُ مَا يَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا الللَّهُ الللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) أي: زائدة للتوكيد مثلها في قوله تعالى: ﴿لئلايعلم﴾ (الحديد ٢٩) والتقدير: فأقسم وليعلم. وقيل غير ذلك. ينظر: البحر (٨/ ٢١٤)، مجمع البيان (٥/ ٢٢٦)، الدر المصون (٦/ ٢٦٦).

<sup>(</sup>٢) لأنه يظهر خلاف ما يضمر، مأخوذ من المداهنة. لسان العرب (دهن).

<sup>(</sup>٣) وهي أيضًا قراءة علي بن أبي طالب (وتجعلون شكركم) مكان (رزقكم) ينظر: الدر المصون (٢٦٩/٦).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (رزق)، الدر المصون (٢٦٩/٦).

فَسَلَدُّ لَكَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلْمَدِينِ ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِينِ ٱلضَّالِينُ ﴿ فَنَزُلُ مِنْ حَمِيمٍ ﴿ وَتَصْلِيكُ جَمِيمٍ ﴾ إِنَّ هَذَا لَمُوَ حَقُّ ٱلْبَقِينِ ۞ فَسَيِّحْ بِأَسْمِ رَبِكَ ٱلْعَظِيمِ ۞

﴿فلولا﴾ فهلا ﴿إذا بلغت﴾ النفس التي زعمتم أن الله لا يبعثها ﴿الحلقوم﴾ ﴿فلولا﴾ فهلا ﴿إذا بلغت﴾ النفس التي زعمتم أن الله لا يبعثها ﴿الحلقوم﴾ ﴿فلولا﴾ فهلا ﴿إن كنتم غير مدينين﴾ غير محاسبين ﴿ترجعونها إن كنتم صادقين﴾ بأنكم لا تبعثون ﴿فأما إن كان من المقربين فروح وريحان﴾ تقرأ: (رَوْحٌ) بفتح الراء وضمها، فمن قرأها بالفتح فمعناها: الراحة، ومن قرأها بالرفع فمعناها: الحياة الطويلة في الجنة (١). والريحان: الرزق.

قوله: ﴿وأما إن كان من أصحاب اليمين فسلام لك﴾ أي: خيرٌ لك ﴿من أصحاب اليمين﴾وهؤلاء أصحاب اليمين من غير المقربين.

﴿ وأما إن كان من المكذبين الضالين. . . ﴾ الآية .

يحيى: عن صاحب له، عن محمد بن عمرو، عن سعيد بن يسار، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: "إن الميت تحضره الملائكة؛ فإذا كان الرجلُ الصالح قالوا: اخرجي أيتها النفس الطيبة كانت في الجسد الطيب، اخرجي حميدة وأبشري بروح وريحان ورب غير غضبان. فيقال لها ذلك حتى تخرج، فيصعد بها إلى السماء فيستفتح لها؛ فيقال: من هذا؟ فيقولون: فلان. فيقال: مرحبًا بالنفس الطيبة كانت في الجسد الطيب، ادخلي حميدة، وأبشري بروح وريحان ورب غير غضبان، فيقال لها ذلك حتى تنتهي إلى السماء التي فيها الله – تبارك وتعالى – وإذا كان الرجل السوء قالوا: اخرجي أيتها النفس الخبيثة كانت في الجسد الخبيث، اخرجي ذميمة وأبشري بحميم أيتها النفس الخبيئة كانت في الجسد الخبيث، اخرجي ذميمة وأبشري بحميم

<sup>(</sup>۱) العامة على فتح الراء من (روح)، وقرأ ابن عباس وعائشة والحسن وقتادة بن بضمها. ينظر الدر المصون (٦/ ٢٧٠).

وغسّاق، وآخر من شكله أزواج، فيقولون ذلك له حتى تخرج، ثم يعرج بها إلى السماء فيستفتح لها، فيقال: من هذا؟ فيقولون: فلان. فيقال: لا مرحبًا بالنفس الخبيثة كانت في الجسد الخبيث، ارجعي ذميمة، فإنه لن يفتح لكِ! فترمى من السماء إلى الأرض، ثم تصير في القبر»(١).

يحيى: عن حماد، عن عطاء بن يسار، عن عبدالرحمن(ل٣٥٢) بن أبي النبي علي النبي علي النبي علي النبي علي النبي علي النبي علي النبي عن (٠٠٠) عن (٠٠٠)

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (1/377-770، 1/10) والنسائي في الكبرى (1/38-883) رقم (1/388) رقم (1/388) وابن خريمة (1/388) وابن ماجه (1/388-1878) رقم 1/388) وابن خريمة في التوحيد (1/10)، والآجري في تفسيره (1/10)، والآجري في الشريعة (1/10) رقم 1/10) وابن منذه في التوحيد (1/10) رقم 1/10) وفي الإيمان (1/10) وأبيهقي في إثبات عذاب القبر (1/10) وابن قدامة في العلو (1/10) والذهبي في الأربعين في صفات رب العالمين (1/10) من طريق محمد بن عبدالرحمن بن أبي ذئب عن محمد بن عمرو به.

قال الحافظ أبو نعيم الأصبهاني: هذا حديث متفق على عدالة ناقليه، اتفق الإمامان محمد بن إسماعيل البخاري ومسلم بن الحجاج على ابن أبي ذئب ومحمد بن عمرو بن عطاء وسعيد ابن يسار، فهم من شرطهما، ورواه المتقدمون الكبار عن ابن أبي ذئب مثل ابن أبي فديك وعنه دحيم بن إبراهيم. انتهى، نقله شيخ الإسلام ابن تيمية في شرح حديث النزول (ص ٢٧٧-٢٧٧) وابن القيم في الروح (٤٩).

وقال المنذري في الترغيب (٤/ ٣٧٠): وهو عند ابن ماجه بإسناد صحيح.

وقال القرطبي في التذكرة (ص ٥٨): وهذا إسناد صحيح ثابت.

وقال الذهبي في الأربعين: هذا حديث صحيح على شرط خ م، ولم يخرجاه. ونحوه في العلو (٢/٢٦).

وقال ابن القيم في الروح(ص ١٨٤): وهو حديث صحيح.

وقال ابن كثير في تفسيره (٤١٨/٤): وهذا إسناد رجاله على شرط الجماعة.

وقال البوصيري في مصباح الزجاجة (٣/ ٣١٦ رقم ١٥٢٥): هذا إسناد صحيح، رجاله ثقات.

وقال البوصيري في إتحاف الخيرة (٢/ ٤٤٠ رقم ١٨٥١): رواه ابن أبي شيبة بسند صحيح. (٢) طمس في الأصل، ولم أستطع ضبط هذا الإسناد، والله أعلم.

أحبُّ اللهُ لقاءه، ومن كره لقاء الله كره اللهُ لقاءه»(١).

قوله: ﴿إِن هذا لهو حقُّ اليقين﴾ هذا الذي قصصنا عليك في هذه السورة ليقينٌ حقٌّ ﴿فسبح باسم ربك العظيم﴾ أي: نزُّه الله من السوء.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۱/ ۳۱۶–۳۱۵ رقم ۲۰۰۷) ومسلم (۱/ ۲۰۲۵ رقم ۲۰۲۳) عن عبادة بن الصامت تنظیم .

ورواه البخاري (۲۱/ ۳۲۰ رقم ۲۰۰۸) ومسلم (٤/ ٢٠٦٧ رقم ٢٦٨٦) عن أبي موسى الأشعري رتائجي .

ورواه مسلم (٤/ ٢٠٦٥-٢٠٦٦ رقم ٢٥٨٤، ٢٥٨٥) عن عائشة وأبي هريرة ريالية . وروى الإمام أحمد (٢٥ ٢٥٩ – ٢٦٠) وابن أبي عمر – كما في المطالب (٣/ ٢٨٢ رقم ٣٢٢٨) – من طريق عطاء بن السائب عن عبد الرحمن بن أبي ليلى عن رجل من الصحابة تعليفي .

وفي الباب عن غير واحد من الصحابة 🚵 .

## تفسير سورة الحديد وهي مدنية كلها

## ينسب ألم النكن التكيد

﴿ سَبَّعَ بِنَهِ مَا فِى اَسْمَنَوْنِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيرُ الْمَكِيمُ ﴿ لَهُ مُلُكُ اَسْمَنَوْنِ وَالْأَرْضِ بُحِيءَ وَيُمِيثُ وَهُو عَلَى كُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ وَالظَّهِرُ وَالظَّهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُو بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ وَيُمِيثُ وَهُو عَلَى كُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ هُو الْأَوْلُ وَالْآخِرُ وَالظَّهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُو بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ فِي هُو اللَّذِي هُوَ اللَّذِي عَلَى الْعَرْشِ بَعْلَمُ مَا يَلِيمُ فِي اللَّهُ وَمَا يَعْرُمُ فِي اللَّهُ وَمَا يَعْرُمُ فِيهَا وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُذُمُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْبَلُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا يَعْرُمُ فِي اللَّهُ وَمَا يَعْرُمُ فِي اللَّهُ وَمَا يَعْرُمُ فِي اللَّهُ وَمَا يَعْرُمُ فِي اللَّهُ وَمَا يَعْرُمُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْبَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَمَا يَعْرُمُ فِي اللَّهُ وَمُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُذُمُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْبَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا يَعْرُمُ فَي اللَّهُ وَمُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُذُمُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْبَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُو مَعَمُونَ وَالْمُؤْرُ فَى اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُو عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّمُونِ وَالْمُؤْرُ فَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُودِ فَى اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلُولُهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْعُولُ وَاللَّهُ اللْعُلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّه

قوله: ﴿سبح لله ما في السموات والأرض وهو العزيز ﴾ في نقمته ﴿الحكيم ﴾ في أمره ﴿هو الأول ﴾ يعني: قبل كل شيء ﴿والآخر ﴾ بعد كل شيء ﴿والظاهر ﴾ يعني: العالم بما ظهر ﴿والباطن ﴾ يعني: العالم بما بطن.

﴿هو الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام ﴾ اليوم منها ألف سنة ﴿ثم استوى على العرش تفسير ابن عباسٍ قال: إن الكُرسي الذي وسع السموات والأرض لموضع القدمين، ولا يعلم قدر العرش إلا الذي خلقه ﴿يعلم ما يلج في الأرض ما يدخل فيها من المطر ﴿وما يخرج منها ﴾ من النبات ﴿وما ينزل من السماء ﴾ من وحي وغيره ﴿وما يعرج فيها ﴾ يصعد إليها من الملائكة وأعمال العباد.

﴿ يُولِجُ اللَّيلُ في النَّهَارُ ويُولِجُ النَّهَارُ في اللَّيلُ ﴾ وهو أُخَذُ كُلُّ واحد منهما من صاحبه ﴿ وهو عليمٌ بذات الصدور ﴾ بما في الصدور.

﴿ اَمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفِقُوا مِمّا جَعَلَكُم شُسْتَخْلَفِينَ فِيةٍ فَالَّذِينَ اَمَنُوا مِنكُو وَأَنفَقُوا لَمُمْ أَجُرٌ كِيرٌ ﴿ وَمَا لَكُو لَا نُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُو لِلْوَّمِنُوا بِرَتِيكُو وَقَدْ أَخَذَ مِينَفَكُو لَمُنْ أَعْرِينَ ﴿ وَمَا لَكُو لَا نُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُو لِلْوَّمِنُوا بِرَتِكُو وَقَدْ أَخَذَ مِينَفَكُو لِنَ مُوْمِينَ ﴿ هُو الّذِي يُمَزِّلُ عَلَى عَبْدِهِ \* مَاينتِ بَيْنَتِ لِيُغْرِجَكُم مِنَ الظَّلْمَنتِ إِلَى اللّهُ وَإِنَّ اللّهَ بِكُو لَرَهُونُ تَرِيمٌ ﴿ وَمَا لَكُو أَلّا ثُنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلِلّهِ مِيرَثُ ٱلشَمَاوَتِ اللّهِ وَإِنَّ اللّهَ وَلِلّهِ مِيرَثُ ٱلشَمَاوَتِ اللّهِ وَالدّ مِيرَثُ ٱلشَمَاوَتِ اللّهِ وَلِلّهِ مِيرَثُ ٱلشَمَاوَتِ وَقَائِلًا أُولَيْهِكَ أَعْلَمُ دَرَجَةً مِنَ الّذِينَ أَنفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَدَالًا أُولَئِكَ أَعْلَمُ دَرَجَةً مِنَ الّذِينَ أَنفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَدَالُوا وَكُلًا وَعَدَ اللّهُ الْمُشْتَى وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ إِلّٰ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الْمُعْرَاقُ مَن اللّهُ الْمُسْتَى وَلِيلًا الْفَنْتِ مِن قَبْلِ الْفَنْحِ وَقَائِلُ أُولَئِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ الّذِينَ أَنفَقُوا فِي مَا مُؤْلُولُ اللّهُ مُولِدُولُ وَمُؤْلُولُ وَقَدَالُولُ وَعَدَ اللّهُ الْمُشْتَى وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ إِلَيْنَ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ وَقَدَالُولُ وَكُولِهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْمَالُونَ خَبِيرٌ إِلَيْكُ مِنْ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ فِي مَا مُعْمَلُونَ خَبِيرٌ إِلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلُونَ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ

﴿وأنفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه ﴾ بعد الأمم التي أهلك ﴿وما لكم لا تؤمنون بالله والرسول يدعوكم لتؤمنوا بربكم وقد أخذ ميثاقكم ﴾ في صلب آدم ﴿إن كنتم مؤمنين ﴾ بالله والرسول؛ فأنتم مؤمنون بذلك الميثاق ﴿هو الذي ينزل على عبده آيات بينات ﴾ يعني: القرآن ﴿ليخرجكم من الظلمات إلى النور ﴾ من الضلالة إلى الهدى، يعنى: من أراد أن يهديه.

﴿ وَمَا لَكُمَ أَلَا تَنْفَقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ رجع إلى الكلام الأول ﴿ وأَنْفَقُوا مِمَا جَعَلَكُم مُسْتَخَلَفُينَ فَيْهِ ﴾ .

﴿وللَّه ميراث السموات والأرض﴾ يبقي ويهلك كل شيء ﴿لا يستوي منكم من أنفق منكم من قبل الفتح وقاتل﴾ فيها تقديمٌ: لا يستوي من أنفق منكم من قبل الفتح وقاتل، وهو فتح مكة (١).

﴿ أُولَئِكُ أَعظم درجة من الذين أَنفقوا من بعد الفتح وقاتلوا وكلَّا وعد الله

<sup>(</sup>۱) ولم يقل: (ومن أنفق من بعد الفتح)، وحذف، لأن قوله: ﴿من الذين أنفقوا من بعد﴾ يدل عليه. وكذلك أيضًا لوضوح الدلالة. ينظر: كشف المشكلات (٢/ ١٣٢١)، الدر المصون (٦/ ٢٧٣).

الحسني عني: الجنة؛ من أنفق وقاتل قبل فتح مكة وبعده.

﴿من ذا الذي يقرض الله قرضًا حسنًا﴾ أي: مُختسبًا هذا في النفقة في سبيل الله، وفي صدقة التطوع ﴿فيضاعفه له وله أجرٌ كريم﴾ الجنة.

قال محمدٌ: من قرأ (فيضاعفُهُ له) بالرفع فعلى الاستثناف، أي: فهو يضاعفه له، ومن قرأ بالنصب فعلى جواب الاستفهام بالفاء<sup>(١)</sup>.

﴿يسعى نورهم بين أيديهم﴾ يقودهم إلى الجنة ﴿وبأيمانهم﴾ كتبهم، وهي بُشراهم بالجنة .

﴿انظرونا﴾ انتظرونا ﴿نقتبس من نوركم﴾ وذلك أنه يعطي كل مؤمن ومنافق نورًا على الصراط، فيطفأ نورُ المنافقين ويبقى نورُ المؤمنين، فيقول المنافقون للمؤمنين: ﴿انظرونا﴾ انتظرونا نقتبس من نوركم، ويحسبون أنه قبسٌ كقبس الدنيا إذا طفئت نار أحدهم اقتبس، فقال لهم المؤمنون وقد عرفوا

<sup>(</sup>۱) قرأ عاصم وابن عامر بالنصب، وقرأ الباقون بالرفع. ينظر: السبعة(١٨٤-١٨٥)، التيسير (٨١)، النشر (٢/ ٢٢٨)، الدر المصون (١/ ٥٩٥)، (٦/ ٢٧٤-٢٧٥).

ere tog teal the

أنهم منافقون: ارجعوا وراءكم فالتمسوا نورًا؛ فرجعوا وراءهم فلم يجدوا شيئًا، فهنالك أدركتُهم خذعةُ الله.

﴿فضرب بينهم بسور له بابٌ الفسير مجاهد: السور: الأعراف ﴿باطنه فيه الرحمة ﴾ الجنة ﴿وظاهره من قبله العذاب ﴾ النار.

قال يحيى: والأعراف جَبَلُ أُحُدِ فيما بلغني يُمثّلُ يوم القيامة بين الجنة والنار.

﴿ينادونهم﴾ ينادي المنافقون المؤمنين حين ضرب بينهم بسور ﴿الم نكن معكم﴾ في الدنيا على دينكم ﴿قالوا بلى﴾ أي: فيما أظهرتم ﴿ولكنكم فتنتم أنفسكم﴾ يعني: أكفرتم أنفسكم فتربصتم بالنبي وقلتم: هلك فنرجع إلى ديننا ﴿وارتبتم﴾ شككتم ﴿وغرتكم الأماني﴾ أي ما كنتم تتمنون من قولكم: يهلك محمد وأصحابه، فنرجع إلى ديننا ﴿حتى جاء أمر الله﴾ قال بعضهم: يعني الموت ﴿وغركم بالله الغرور﴾ الشيطان أخبركم بالوسوسة إليكم أنكم لا ترجعون إلى الله ﴿فاليوم لا يؤخذ منكم فديةٌ ﴾ وذلك أنهم (...)(١) الإيمان يوم القيامة فلا يقبل منهم (...)(١) الذين كفروا (...)(١) يعني (...)(١) السر وأظهروا الإيمان، فآمنوا كلهم في الآخرة فلم يقبل منهم ﴿مأواكم النار﴾ يعني الكفار والمنافقين ﴿هي مولاكم﴾ أي كنتم تتولونها في الدنيا، فتعملون عمل أهلها.

قال محمد: وقيل: (هي مولاكم) هي أولى بكم لما أسلفتم، وهو الذي أراد يحيى أيضًا.

<sup>(</sup>١) لم يظهر في مصورتنا لعيب في التصوير.

﴿ أَلَمْ بَأْنِ لِلَّذِينَ مَامَنُواْ أَنْ تَخْشَعَ مُلُوبُهُمْ لِذِحْرِ اللّهِ وَمَا زَلَ مِنَ الْحَقِ وَلَا بَكُونُوا كَالَّذِينَ أَوْبُهُمْ وَلَيْرٌ مِنَهُمْ فَسِقُونَ ﴿ الْمَدُ فَقَسَتْ مُلُوبُهُمْ وَكِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ﴿ اَعْلَمُوا أَنَّ الْمُمْ الْأَيْنِ مَا الْمَكْ لِمَا اللّهُ مِنْ الْمُؤْفِقُ اللّهُ مُنْ الْمُعْدَقِينَ الْمُحْدِقِينَ الْمُحْدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَاللّهُ مَنْ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَاللّهِ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَاللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ مَا الصّدِيقُونَ وَالشّهَدَاهُ عِندَ رَبِيمَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ وَالّذِينَ عَامَنُوا وَكَنَا اللّهُ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَاللّهِ وَرُسُلِهِ وَاللّهِ مَنْ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَاللّهِ مَنْ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَاللّهِ مَنْ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَاللّهُ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَاللّهُ اللّهِ وَرُسُلُوهِ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَاللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ اللّهِ وَرُسُلُوهِ وَاللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّ

﴿ أَلَم يَأْنُ لِلذِينَ آمنوا أَنْ تَحْشَعُ قلوبهم لذكر الله ﴾ الخشوع الخوف ﴿ وما نزل من الحق ﴾ يعني: القرآن. قال محمد: يقول: أنى الشيء يأني إذا حان (١) ﴿ ولا يكونوا كالذين أوتوا الكتاب من قبل ﴾ يعني: اليهود ﴿ فطال عليهم الأمد ﴾ بقاؤهم في الدنيا ﴿ فقست قلوبهم ﴾ غَلُظَتْ ﴿ وكثير منهم فاسقون ﴾ يعني: من ثبت منهم على الشُّرك، تفسير بعضهم نزلَتْ في المنافقين، أمرهم أن يخلصوا الإيمان ؛ كما أخلص المؤمنون وقوله: ﴿ للذين آمنوا ﴾ يعني: أقروا بألسنتهم ﴿ إن المصدقين والمصدقات ﴾ يعني: المتصدِّقين والمتصدِّقات ﴿ وأولَمُ هم الصديقون ﴾ ﴿ وأولَمُ هم الصديقون ﴾ ﴿ وأولَمُ هم الصديقون ﴾ وهذا في التطوع . ﴿ وأولَمُ هم الصديقون ﴾ صدِّقوا بما جاء من عند الله ﴿ والشهداء عند ربهم ﴾ تفسير مجاهد: يشهدون على أنفسهم بالإيمان بالله .

﴿ ٱعْلَمُوا أَنَّمَا ٱلْحَيُوةُ ٱلدُّنيَا لَهِبُّ وَلَمْقٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمُ وَتُكَاثُرٌ فِي ٱلْأَمْوَلِ

<sup>(</sup>١) لسان العرب (أني).

وَالْأَوْلَةِ كَمْنَلِ عَيْنٍ أَعْبَ الْكُفّار نَبَائُهُمْ ثُمَّ يَهِيجُ فَنَرَنَهُ مُضْفَزًا ثُمَّ بَكُونُ حُطَمَّا وَفِي الْآفِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللّهِ وَرِضُونٌ وَمَا الْمُيَوَةُ الدُّنْبَا إِلّا مَتَنعُ الْفُرُودِ فَلَ اللّهِ عَلَيْ عَرَضُهَا كَعَرْضِ السّمَلَةِ وَالْأَرْضِ أُعِدَتَ لِلّذِينَ عَامَنُوا سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةِ مِن رَبِيكُمْ وَجَنّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السّمَلَةِ وَالْأَرْضِ أُعِدَتَ لِلّذِينَ عَامَنُوا بِلّهِ مِن يَشَاءُ وَاللّهُ دُو الْفَضْلِ الْفَظِيمِ فَي مَا أَصَابَ مِن مُسَابِعُ وَرُسُلِهِ فَي وَلِي فَضْلُ اللّهِ يُوقِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللّهُ دُو الْفَضْلِ الْفَظِيمِ فَي مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلّا فِي حَبَيْبِ مِن قَبْلِ أَن نَبْراً هَمَّ أَن ذَلِكَ عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا عَانَكُمْ وَلا نَفْرَعُوا بِمَا عَانَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا عَانَكُمْ وَلا تَفْرَعُوا بِمَا عَانَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا عَالَتُهُ اللّهُ لا يُعِبُ كُلَّ اللّهُ هُو الْفَيْقُ وَمَن يَتُولُ فَإِنَّ اللّهُ هُو الْفَيْقُ اللّهِ هُو الْفَيْقُ اللّهُ هُو الْفَيْقُ وَمِن يَتَولُ فَانِ اللّهُ هُو الْفَيْقُونَ وَيَامُهُونَ النّاسَ بِالْبُغُولُ وَمَن يَتَولُ فَإِنْ اللّهُ هُو الْفَيْقُ

﴿اعلمُوا أَنَمَا الحِياة الدنيا لَعَبُ وَلَهُوّ﴾ أي: إنَمَا أَهُلُ الدنيا أَهُلُ لَعَبِ وَلَهُوّ أي: إنَمَا أَهُلُ الدنيا أَهُلُ لَعَبِ وَلَهُو ، يعني: ما ولهو ، يعني: ما أُنبتَ الأرض من ذلك المطر ﴿ثم يهيج﴾ ذلك النبات ﴿فتراه مصفرًا ثم يكون حطامًا﴾ كقوله: ﴿هشيمًا تذروه الرياح﴾(١).

قال محمدٌ: لم يفسر يحيى معنى (الكفار)، ورأيت في كتاب غيره أنهم الزرّاع. يقال للزارع: كافر؛ لأنه إذا ألقى البذر في الأرض كَفَره أي غطّاه (٢)، وقيل: قد يحتمل أن يكون أراد الكفار بالله، وهم أشد إعجابًا بزينة الدنيا من المؤمنين، والله أعلم بما أراد.

وقوله: ﴿ثم يهيج فتراه مصفرًا﴾ أي: يأخذ في الجفاف فتبتدئ به الصفرة

<sup>(</sup>١) الكهف: ٥٥ .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: كفر.

﴿ثم يكون حطامًا﴾ أي: متحطّمًا متكسّرًا ذاهبًا. وقوله: ﴿وفي الآخرة عذابٌ شديد﴾ للكافرين ﴿ومغفرة من الله ورضوانٌ للمؤمنين ﴿وما الحياة الدنيا إلا متاعُ الغُرُور ﴾ يغترُ بها أهلها ﴿سابقوا ﴾ أي: بالأعمال ﴿ إلى مغفرة من ربكم وجنة عرضُها كعرض السماء والأرض يعني: جميع السموات وجميع الأرض مبسوطات، كل واحدة إلى صاحبتها، هذا عرضها، ولا يصف أحد طولها ﴿ما أصاب من مصيبة في الأرض يعني: الجدوبة ونقص الثمار ﴿ولا في أنفسكم ﴾ يعني: الأمراض والبلايا في الأجساد ﴿إلا في كتاب من قبل أن نبرأها ﴾ نخلقها تفسير بعضهم: من قبل أن يخلق السموات والأرض ﴿إن ذلك على الله يسير ﴾ هينٌ.

﴿لَكِي لَا تَأْسُوا﴾ تحزنوا ﴿ على ما فاتكم ﴾ يعني من الدنيا ﴿ولا تفرحوا بما آتاكم ﴾ يعني: من الدنيا.

قال محمدٌ: وقيل معنى (تفرحوا) ها هنا أي: تفرحوا فرحًا شديدًا تأشرون فيه وتبطرون، ودليل ذلك ﴿ والله لا يحب كل مختال فخور ﴾ فدل بهذا أنه ذمَّ الفرح الذي يختالُ فيه صاحبه ويبطرُ، وأما الفرح بنعمة الله والشكر عليها فغير مذموم، وكذلك ﴿ لكي لا تأسوا على ما فاتكم ﴾ لا تحزنوا حزنًا شديدًا لا تعتدون فيه، سواء ما تُسْلَبُونه وما فاتكم.

﴿الذين يبخلون ويأمرون الناس بالبخل ﴾ يعني: اليهود يأمرون إخوانهم اليهود بالبخل، بكتمان ما في أيديهم من نعت محمد والإسلام ﴿ومن يتولّ فإن الله هو الغني عن خلقه ﴿الحميد ﴾ المستحمد إلى خلقه، استوجب عليهم أن يحمدوه.

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ

بِٱلْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِٱلْعَيْبُ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِئُ عَزِيرٌ (﴿ ﴾

﴿لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان أي: وجعلنا (٣٥٤) الميزان ﴿بالقسط ﴾ أي: بالعدل ﴿وأنزلنا الحديد ﴾ أي: وجعلنا (٣٥٤) الحديد، أخرجه الله من الأرض ﴿فيه بأسّ شديد ﴾ يعني: ما يصنع منه من السلاح. ﴿ومنافع للناس ﴾ يعني: ما ينتفعون به من الحديد في معايشهم ﴿وليعلم الله من ينصره ورسله بالغيب ﴾ والغيب: البعث والحساب والجنة والنار، وإنما ينصر اللّه ورسوله من يؤمن بهذا، وهذا علم الفعال ﴿إن اللّه قوي عزيز ﴾ في نقمته.

﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَهِمَ وَجَعَلْنَا فِى ذُرِيَّتِهِمَا ٱلنَّبُوَّةَ وَٱلْكِنَبُّ فَيْنَهُم مُهْنَدُّ وَكَثِيْرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ﴿ مُ مَقَيْنَا عَلَىٰ ءَاثَرِهِم بِرُسُلِنَا وَقَفَّيْنَا بِعِيسَى آبِنِ مَرْبَمَ وَمَانَيْدُ ٱلْإِنجِيلُ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ ٱبَّبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً وَرَهَبَائِيَةً آبَنَدَعُوهَا مَا كَنَبْنَهُا عَلَيْهِمْ إِلَّا ٱبْنِفَآة رِضُونِ ٱللّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايِتِها فَانَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنْهُمْ أَجَرَهُمُ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ﴿ يَنَافَيْهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَ رِعَايِتِها فَفَانَيْنَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا مِنْهُمْ أَجَرَهُمُ وَكِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ﴿ يَكُمْ نُولَا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَٱللّهُ عَفُورٌ تَحِيمٌ ﴿ اللّهِ يُونِيهِ مَن وَمُعْمَل لَكُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ تَحِيمٌ ﴿ اللّهِ يُونِيهِ مَن يَعْمَل لَكُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ تَحِيمٌ ﴿ اللّهِ يُونِيهِ مَن يَعْمَل لَكُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ تَحِيمٌ ﴿ اللّهِ يُونِيهِ مَن يَعْمَل لَكُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ تَحِيمٌ ﴿ اللّهِ يُونِيهِ مَن يَعْمَلُ اللّهِ وَأَنَا ٱلْفَضْل اللّهِ وَأَنَّ ٱلْفَضْل بِيدِ ٱللّه يُونِيهِ مَن فَضْلِ اللّهِ وَأَنَا ٱلْفَضْل بِيدِ ٱللّه يُونِيهِ مَن فَضْلِ اللّهِ وَأَنَ ٱلْفَضْل بِيدِ ٱللّه يُونِيهِ مَن فَضْلِ اللّهِ وَأَنَا ٱلْفَضْلِ اللّهِ يُونِيهِ مَن فَضْلِ اللّهِ وَأَنَا ٱلْفَضْل بِيدِ ٱللّه يُونِيهِ مَن فَضْلِ اللّهِ وَأَنَا ٱلْفَضْلِ اللّهِ يُونِيهِ مَن فَضْلُ اللّهِ وَأَنَا ٱلْفَضْلِ ٱلْفَضْلِ ٱلْفَضْلِ الْفَرْدِي عَلَى شَيْءٍ مِن فَضْلِ اللّهِ وَأَنَا الْفَضْلِ الْفَوْلُ الْفَرْدُ وَالْفَضْلِ اللّهِ وَاللّهُ مَالِكُونِ الْفَضْلِ الْفَرْدُ الْفَضْلِ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ مَالِكُونِ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الللّهُ وَاللّهُ مَنْ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنَالِ الْمُؤْمِنَالِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنِ اللّهِ اللّهُ وَاللّهُ الْمُؤْمِلُ اللّهُ وَاللّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِلُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا اللّهُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْمُؤْمِنَا اللّهُ الْمُؤْمِنَا اللّهُ الْمُؤْمِنَالِهُ الْمُؤْمِلُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنَا الللّهُ الْمُؤْمِلُ الللّهُ الْمُؤْمِلُ اللّهُ الْمُؤْمِلُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِلُ

﴿ولقد أرسلنا نوحًا وإبراهيم وجعلنا في ذريتهما النبوة والكتاب فكان أول كتاب نزل فيه الحلال والحرام كتاب موسى قال: ﴿فمنهم مهتدِ عني:

من ذرّیتهما ﴿وکثیر منهم﴾ من ذرّیتهما ﴿فاسقون﴾ مشرکون ﴿ثم قفینا علی آثارهم برسُلنا وقفینا بعیسی ابن مریم﴾ بعدهم.

قال محمدٌ: معنى (قفينا): أتبعنا، والمصدّر: تقفية (١).

﴿وآتيناه الإنجيل وجعلنا في قلوب الذين اتبعوه رأفة ورحمة ﴾ يرأف بعضهم ببعض، ويرحَم بعضهم بعضًا، ثم استأنف الكلام فقال: ﴿ورهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم ﴾ لم نكتبها عليهم، إنما ابتدعوها ابتغاء رضوان الله، ليتقرّبُوا بها إلى الله، قال الحسن: ففرضها الله عليهم حين ابتدعوها.

قال محمدٌ: (ورهبانية) بالنصب على معنى: وابتدعوا رهبانية<sup>(٢)</sup>.

قال ﴿ فَمَا رَعُوهَا ﴾ يعني: الرهبانية ﴿ حَقَّ رَعَايِتُهَا ﴾ ولا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهُم، أي: مَا أَذُوا ذَلِكَ إِلَى اللَّهِ.

قوله: ﴿ يَوْتَكُم كَفُلِينَ مَن رَحَمَتُه ﴾ يعني: أَجْرِينَ ﴿ وَيَجْعُلُ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِه ﴾ يعني: إيمانًا تهتدون به ﴿ لئلا يعْلَمُ أهل الكتاب ﴾ هذه كلمة عربيّة يقول: لئلا يعْمَ وليعلمَ بمعنى واحد (٣) ﴿ ألا يقدرون على شيء ﴾ أي: أنهم لا يقدرون على شيء ﴿ مَن فَضُلُ اللّه وأن الفَضُلُ بيد اللّه يؤتيه من يشاء واللّه ذو الفَضْلُ العظيم ﴾

\* \* \*

<sup>(</sup>١) لسان العرب (قفو).

<sup>(</sup>٢) وفيها أوجه نحوية أخرى ينظر: البحر المحيط (٨/ ٢٢٨)، الدر المصون (٦/ ٢٨١).

 <sup>(</sup>٣) وفي ذلك تفصيل نحوي واسع ينظر: إعراب القرآن (٣/ ٣٦٩)، البحر (٨/ ٢٢٩)، مجمع البيان (٥/ ٢٤٢)، الدر المصون (٦/ ٣٨٣).

### تفسير سورة المجادلة وهي مدنية كلها

### بنسيد ألم النكن التعبيد

﴿ فَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تَجُدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ بَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُطَاعِرُونَ مِنكُم مِن نِسَآيِهِم مَّا هُرَ أَمَّهَ مَهُمُّ إِلَّا الَّتِي وَلَدْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لِتَقُولُونَ مُنكَرًا مِّنَ ٱلْقَوْلِ وَزُورًا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمُفَوُّ عَفُورٌ ﴿ ﴾ قوله: ﴿قد سمع اللَّه قول التي تجادلك في زوجها ... ﴾ الآية قال: كان طلاق أهل الجاهلية ظهارًا، يقول الرجل لامرأته: أنت على كظهر أمى، وكانت خُولةُ بنت ثعلبة تحت أوس بن صامت فظاهر منها؛ فأتت النبي عَلَيْتُهُم ، فقالت: يا رسول الله، إنه حين كبرت سنى ظاهر منى، قال الكلبي: وقالت: فهل من شيء يجمّعُني وإيّاه يا رسول اللَّه؟ فقال لها: مَا أُمِرْتُ فيك بشيء، ارجعي إلى بيتك فإن يأتني شيء أعلمتُك به. فلما خرجت من عنده رفعتْ يدينها نحو السّماءِ تدعو الله؛ فأنزل الله: ﴿قد سمع اللَّه قولَ التي تجادلك في زوجها...﴾ إلى قوله: ﴿وإنهم ليقولون منكرًا من القول وزورًا ﴾ كذبًا، حيث يقول: أنتِ على كظهر أمي فيُحرم ما أحل الله (١) قال: ﴿ وَإِنَّ اللَّهُ لَعَفُو ﴾ عنهم ﴿غفور﴾ .

<sup>(</sup>١) انظر الدر المتثور (٦/ ١٩٨-٢٠١).

﴿ وَٱلَّذِينَ يُظَنِهِرُونَ مِن نِسَآيِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَفَّهَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا ۚ ذَلِكُو تُوعَظُونَ بِدِهِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَا فَمَن لَرْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِّينَ مِسْكِكُنا ذَلِكَ لِتُقْمِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيَلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَلِلْكَنْفِرِينَ عَذَابُ اللِّمُ ﴾

﴿وَالَّذِينَ يَظَاهِرُونَ مِنْ نَسَائِهُمْ ثُمْ يَعُودُونَ لَمَا قَالُوا﴾ يَعُودُونَ إِلَى مَا حَرَّمُوا أي: يريدونُ الوطء ﴿فتحرير رقبة مِن قبل أن يتماسا ذلكم توعظون به﴾ الآية.

﴿ فَمَنَ لَم يَجِدُ فَصِيام شَهْرِينَ مَتَابِعِينَ مَنْ قَبَلَ أَنْ يَتَمَاسًا فَمَنَ لَم يُستطع فَاطعام سَتَيْنِ مَسكينًا ذلك لتؤمنوا بالله ورسوله وتلك حدود الله ﴿ أحكام الله والميام والإطعام.

قَالَ مُحمد : قوله: (ذلك لتؤمنوا) المعنى: ذلك الذي وصفنا لتؤمنوا.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَادَّونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ كُنِثُواْ كَمَا كُبِتَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَقَدْ أَنزَلْنَا ءَايَنتِ بَيَنَنتِ وَلِلْكُفِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ فَي يَوْمَ بَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا فَيُنَتِّتُهُم بِمَا عَمِلُواْ أَحْصَـٰهُ ٱللَّهُ وَلِلْكُفِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ فَي يَوْمَ بَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا فَيُنَتِّتُهُم بِمَا عَمِلُواْ أَحْصَـٰهُ ٱللَّهُ وَلِلْكُفِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ فَي يَتَعَلَّهُمُ اللهُ جَمِيعًا فَيُنَتِّتُهُم بِمَا عَمِلُواْ أَحْصَـٰهُ اللهُ وَنَسُوهُ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدً فَي اللهُ

﴿ إِنَّ الذِينِ يَحَادُونَ اللَّهِ ﴾ أي: يَعَادُونَ اللَّه ﴿ وَرَسُولُهُ كَبِتُوا ﴾ أُخْزُوا ﴿ كُمَا كُبِتَ ﴾ أُخْزِي ﴿ الذِينَ مِن قبلهم وقد أنزلنا آيات بيناتٍ ﴾ القرآن.

﴿ فَيَنْبُهُم بِمَا عَمَلُوا أَحْصَاهُ اللَّهُ وَنَسُوهُ أَحْصَى عَلَيْهُم مَا عَمَلُوا فِي الدُّنِيا وَنَسُوه ﴿ وَاللَّهُ عَلَى كُلُّ شِيءَ شَهِيد ﴾ شاهدٌ لأعمالهم.

﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ يَمْلُمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَا يَكُوثُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَنَاتَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةِ إِلَّا هُوَ سَادِشُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكُثَرُ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ ثُمَّ يُنَيِّتُهُم بِمَا عَبِلُواْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ اَلَمَ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَهُواْ عَنِ النَّجُوىٰ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نَهُواْ عَنْهُ وَيَتَنَجَوْنَ بِٱلْإِنْدِ وَالْقُدُونِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ وَإِذَا جَآءُوكَ حَيَّوكَ بِمَا لَرَّ يُعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَيَقُولُونَ فِي الْفَصِيمِ لَوْلَا يُعَذِبُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولً حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ بَصَلَوْنَ أَ فَي الْفَصِيمِ لَوْلَا يُعَذِبُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولً حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ بَصَلَوْنَ فِي الْفَصِيمِ لَوْلَا يُعَذِبُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولً حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ بَصَلَوْنَ أَلَّهُ فَلِلْمُ اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ لَلْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ

﴿ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم﴾ ما يكون من خلوة ثلاثة يسرُّون شيئًا ويتناجون به، إلا هو رابعهم، أي: عالمٌ به.

﴿الم تر إلى الذين نُهوا عن النجوى﴾ هم اليهود نُهُوا أن يتناجوا بمعصية الله ومعصية الرسول، والطعن في دين الله ﴿ثم يعودون لما نهوا عنه﴾ كانوا يخلون بعضهم ببعض (يتناجون بالإثم والعدوان) (ل ٣٥٥) الإثم: المعصية، والعدوان: الظلم ﴿وإذا جاءوك حيوك بما لم يحيك به الله ﴾ كانوا يسلمون على النبي وأصحابه فيقولون: السّام عليكم، والسّام: الموت في قول بعضهم (١) قال: فكان رسولُ الله يرد عليهم على حد السّلم (٢)؛ فأتاه جبريل فأخبره أنهم ليسوا يقولون ذلك على وجه التحية فقال رسول الله ﷺ فأصحابه: ﴿إذا سلم عليكم (٣) من أهل الكتاب فقولوا: عليك» أي: عليك

<sup>(</sup>١) لسان العرب (سوم).

<sup>(</sup>٢) أي: السلام.

<sup>(</sup>٣) وضع الناسخ بعدها علامة إلحاق، ولم يظهر بالحاشية شيء.

<sup>(</sup>٤) روى البخاري (٢١/ ٤٤ رقم ٦٢٥٨) ومسلم (٤/ ١٧٠٥ – ١٧٠٠ رقم ٢١٦٣) عن أنس بن مالك أن رسول الله ﷺ قال: «إذا سلم عليكم أهل الكتاب فقولوا: وعليكم». ورواه البخاري (٢١٦ ٤٤ رقم ٦٢٥٧) ومسلم (٤/ ٢٧٠٦ رقم ٢١٦٤) عن ابن عمر ﷺ نحوه. ورواه البخاري (٦/ ١٢٤ – ١٢٠٠ رقم ٢١٦٥) ومسلم (٢١٦٤ – ١٧٠٠ رقم ٢١٦٥) عن

ورواه البحاري (۱۱۷۰۱-۱۱۰ رقم ۱۱۱۰) ومسدم (۱۷۰،۱۰۰-۱۱۰ رقم ۱۰۰) عائشة عطِیًّا نحوه مطولا.

ورواه مسلم (١٧٠٧/٤ رقم ٢١٦٦) عن جابر تنظيم نحوه.

ما قلتَ.

﴿ويقولون في أنفسهم لولا﴾ هلا ﴿يعذبنا اللَّه بِما نقول﴾ من السام أي: إن كان نبيًا فسيعذبنا اللَّه بما نقول. قال اللَّه: ﴿حَسْبُهم جهنّم يصلّونها فبئس المصير﴾.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَنَجَبُمْ فَلَا تَلْنَجُواْ بِٱلْإِنْدِ وَٱلْعُدُونِ وَمَعْصِبَتِ ٱلرَّسُولِ وَتَنَجُواْ بِٱلْبِرِ وَالنَّقُونَ وَالْفَدُونِ وَمَعْصِبَتِ ٱلرَّسُولِ وَتَنَجُواْ بِٱلْبِرِ وَالنَّقُونَ وَالنَّقُونَ وَالنَّقُونَ وَالنَّهُ الذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا وَلِيسَ بِضَآرِهِمْ شَيْعًا إِلَّا بِإِذِنِ ٱللَّهِ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتُوكِي ٱللَّهُ مِنْوَنَ فَي يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا وَيِلَ لَكُمُّ مَنْفُوا فِي اللَّهُ لَكُمُّ وَإِذَا فِيلَ ٱلشُرُوا فَآنشُرُوا يَرْفِع فِيلَ لَكُمُّ مَنْفُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ اللَّهُ الْمُعْمَ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُونُوا ٱلْعِلْمُ دَرَجَاتُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِرُ ﴿ } اللهُ الذين آمنوا ﴾ يعنى: أقروا بالألسنة ﴿إذا تناجيتم فلا تتناجوا بالإثم

والعدوان ومعصيت الرسول كما صنعت اليهود من هذه النجوى التي ذكر. ﴿ إِنَّمَا النَّجُوى من الشَّيْطَانَ... ﴾ الآية تفسير الكلبي: أن المنافقين كانوا إذا غزا رسول اللَّه عَلَيْمَ أو بعث سرية يتعامزون بالرجل إذا رأوه، وعلموا أن له حميمًا في الغزو، فيتناجون وينظرون إليه، فيقول الرجل: ما هذا إلا شيء قد بلغهم من حميمي، فلا يزال من ذلك في غم وحزن، حتى يقدم حميمه ؛ فأنزل الله هذه الآية (١).

﴿يَا أَيُهَا الذَينَ آمنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفْسُحُوا ﴾ أي: تُوسَّعُوا ﴿فَيُ المُجلس ﴾ (٢)، تفسير مجاهد: يعني: مجلسَ النبي عَلَيْتُ ﴿وَإِذَا قِيلَ انشزُوا

<sup>(</sup>١) وضع بعدها الناسخ علامة إلحاق، واللحق مطموس بالحاشية.

 <sup>(</sup>۲) قرأ عاصم ﴿المجالس﴾ بألف على الجمع، وقرأ الباقون بغير ألف على التوحيد. النشر(٢/ ٢٨٥) و تفسير القرطبي (٢/ ٢٩٧).

فانشزوا ﴾ إلى كل خير من قتال العدو، أو أمْرٍ معروفٍ ما كان ومعنى انشزوا: ارتفعوا ﴿يرفع اللَّه الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات ﴾ في الآخرة على الذين آمنوا، أي(١): ليسوا بعلماء.

يحيى: عن الخليل بن مرة، عن عمران القصير قال: قال رسول الله على العالم على العابد كَفَضْلي على أذنى رجلٍ من أصحابي»(٢).

يحيى: عن نعيم بن يحيى، عن الأعمش، عن المنهال بن عمرو، عن سعيد بن جُبَيْر، عن ابن عباسٍ قال: «مُعَلِّم الخير يستغفر له كلُّ شيء حتى الحوت في البحر»(٣).

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، ولعل الناسخ ضرب عليها.

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه من هذا الوجه، وهو معضل، عمران القصير هو عمران بن مسلم البصري، يروي عن الحسن البصري وابن سيرين ونحوهما، ترجمته في التهذيب (٢٢/ ٣٥١).

وروى الترمذي (٥/٨٥ رقم ٢٦٨٥) والطبراني في الكبير (٨/ ٢٣٣–٢٣٤ رقم ٧٩١١) عن أبي أمامة أن رسول الله ﷺ قال: «فضل العالم على العابد كفضلي على أدناكم وقال الترمذي: حسن صحيح غريب. كذا في تحفة الأشراف (٤/ ١٧٧ رقم ٩٠٧) وغيره، وفي نسخة الجامع المطبوعة: حديث غريب. وانظر تخريج الإحياء (٣٦/٣-٣٧ رقم ٢٦).

<sup>(</sup>٣) اختلف فيه على الأعمش:

فرواه قبيصة، عن سفيان، عن الأعمش، عن رجل، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس تعليه . خرجه البيهقي في المدخل إلى السنن (١/ ٢٧٣ رقم ٣٩٠).

ورواه أبو إسحاق الفزاري – عند الدارمي (١/ ١١٠ - ١١ رقم ٣٤٣) – وأبو معاوية – عند ابن أبي شيبة في مصنفه (٨/ ٥٤٠) ومن طريقه ابن عبدالبر في جامع بيان العلم وفضله (١/ ٤٩٨ رقم ٧٩٦) – عن الأعمش، عن شمر بن عطية، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس تعليق .

ورواه معمر، عن الأعمش، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس تطي . خرجه عبدالرزاق في جامع معمر (٢١٠٣٠ رقم ٢٦٩/١) ومن طريقه ابن عبدالبر في جامع بيان العلم وفضله (١٧/٢٠ رقم ١٨١).

ورواه إسماعيل بن عبدالله بن زرارة الرقي، عن أبي إسحاق الفزاري، عن الأعمش، عن أبي سفيان، عن جابر تطيع مرفوعًا. خرجه الطبراني في الأوسط (٦/١٤ رقم ٦٢١٩) =

﴿يا أيها الذين آمنوا إذا ناجيتم الرسول فقدموا بين يدي نجواكم صدقة... ﴾ إلى قوله: ﴿واللّه خبير بما تعملون ﴾ تفسير قتادة قال: كان الناسُ أَخفَوْا رسول الله بالمسألة حتى آذَوْه؛ فقطعهم اللّه عنه بهذه الآية: ﴿يا أيها الذين آمنوا إذا ناجيتم الرسول فقدموا بين يدي نجواكم صدقة ﴾ فكان أحدُهم لا يستطيع أن يسأل النبي عَليَتُ الله حاجة ؛ حتى يقدم بين يدي نجواه صدقة فاشتد ذلك عليهم ، فأنزل الله هذه الآية فنسختها: ﴿أأشفقتم أن تقدموا بين يدي نجواكم صدقاتٍ فإذ لم تفعلوا وتاب اللّه عليكم فأقيموا الصلاة .. . ﴾ (١) أي: أتموا الصلاة ﴿وآتوا الزكاة ﴾ أتموا الزكاة .. .

<sup>=</sup> وقال: لم يرو هذا الحديث عن الأعمش إلا أبو إسحاق الفزاري.

ورواه البيهقي في المدخل (١/ ٢٧٣ رقم ٣٩١) من طريق أبي قتيبة، عن شمو بن عطية، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس تطفي .

وقال البخاري في التاريخ الكبير (٣/ ٥٠٤): سعيد بن عطية سمع سعيد بن جبير بواسط عن ابن عباس: «معلم الخير يستغفر له كل شيء حتى الحوت» قاله المقري، وقال أبو داود: حدثنا سعيد بن عطية أبو سلمة. اه.

ورواه ابن عبدالبر في الجامع (١/ ١٧١ رقم ١٨٠) من طريق أبي حمزة عن سعيد بن جبير عن ابن عباس تطائف .

قلت: وللحديث شواهد مرفوعة، منها حديث أبي أمامة السابق، ومنها حديث أبي الدرداء المشهور حديث: «العلماء ورثة الأنبياء». انظر جامع بيان العلم وفضله (١/ ١٦٠–١٧١) وتخريج الإحياء (١/ ٢٠–٢٣).

<sup>(</sup>١) الناسخ والمنسوخ (ص ٩٠) ونواسخ القرآن (٢٩ه-٥٣٣).

وألم تر إلى الذين تولوا قومًا غضب الله عليهم. . . الآية هم المنافقون تولوا المشركين (ما هم منكم) يقوله للمؤمنين ما هم منكم في باطن أمرهم، إنما يظهرون لكم الإيمان وليس في قلوبهم (ولا منهم) يعني من المشركين في ظاهر أمرهم؛ لأنهم يظهرون لكم الإيمان، ويسرون معهم الشرك (ويحلفون على الكذب وهم يعلمون) أنهم كاذبون، يحلف المنافقون أنهم مؤمنون وليسوا بمؤمنين (اتخذوا أيمانهم جُنَّة كَلفَهم اجتنوا بها؛ حتى لا يُقْتَلُوا ولا تُسْبَى ذريتهم، ولا تؤخذ أموالهم.

﴿ يوم يبعثهم اللّه جميعًا ﴾ يوم القيامة ﴿ فيحلفون له ﴾ أنهم كانوا في الدنيا مؤمنين ﴿ كما يحلفون لكم ﴾ في الدنيا فتقبلون منهم ﴿ ويحسبون ﴾ يحسب المنافقون ﴿ أنهم على شيء ﴾ أي: أن ذلك يجوز عند اللّه كما جاز لهم عندكم في الدنيا ﴿ ألا إنهم هم الكاذبون ﴾ يوم يحلفون له ﴿ استحوذ ﴾ يعني استولى ﴿ عليهم الشيطان فأنساهم ذكر الله ﴾ أن يذكروه بالإخلاص له ﴿ أولئك حزب الشيطان ﴾ شيعة الشيطان ﴿ ألا إن حزب الشيطان هم الخاسرون ﴾ خسروا

أنفسهم، فصاروا في النار، وخسروا الجنة ﴿إِنَّ الذَّيْنِ يَحَادُونَ ﴾ يعادون ﴿اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَوْنَ اللَّهُ ﴿كُتُبُ اللَّهُ ﴾ أي: قضى اللَّهُ ﴿لَاعْلَبُنَّ أَنَا وَرَسُلِي ﴾ .

قال محمدٌ: قيل: إن معنى غلبة الرسل على نوعين: فمن بُعِث منهم بالحرب فغالبٌ بالحُجّة.

﴿ لَا يَجِدُ قَوْمًا يُوْمِنُوكَ بِاللّهِ وَالْبَوْرِ الْآخِرِ يُوَآذُونَ مَنْ حَآدَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَالَا إِنَّا اللّهِ عَلَى اللّهِ وَاللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَكِكَ حِزْبُ اللّهِ أَلاّ إِنَّ حِزْبُ اللّهِ هُمُ المُقْلِحُونَ ﴿ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَكِكَ حِزْبُ اللّهِ أَلاّ إِنَّ حِزْبُ اللّهِ هُمُ المُقْلِحُونَ ﴿ وَفِي اللّهِ عَلَى اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَكِكَ حِزْبُ اللّهِ والدون ﴾ يحبون ﴿ من حادَ ﴾ أي: من عادى ﴿ اللّه ورسوله ﴾ تفسير الحسن: إنهم المنافقون يوادون المشركين ﴿ وَأَيْدَهُم ﴾ أعانهم ﴿ الإيمان ﴾ يعني: ﴿ وَأَيْدَهُم ﴾ أعانهم ﴿ بروح منه ﴾ بنصر المؤمنين الذين لا يوادون المشركين ﴿ وَأَيْدَهُم ﴾ أعانهم ﴿ بروح منه ﴾ بنصر منه على المشركين ﴿ ويدخلهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها منه على المشركين ﴿ ويدخلهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها رضي اللّه عنهم ورضوا عنه ﴾ أي: رضوا ثوابه ﴿ أولئك حزب اللّه ﴾ جند اللّه ﴿ وَلِهُ اللّهُ وهم المفلحون ﴾ السّعداء وهم أهل الجنة .

多的心态,这是我们的一个是多数,这是一名 Marilla Alight 医病

#### تفسير سورة الحشر وهي مدنية كلها

# بِنْ اللَّهِ الرُّكْنِ الرَّحِيدِ

﴿ سَبَّحَ بِلَةِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْمُحْكِمُ ﴿ هُوَ الَّذِى آخَرَجَ الْمَائِدُ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِنْفِ مِن دِينِهِم لِأَوَّلِ الْمُشَرُّ مَا ظَنَنْتُمْ أَن يَخْرُجُواْ وَظَنُّواْ اَنَّهُم اللهُ مِن حَبْثُ لَمْ يَخْشَبُواْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّغَبُ مَانِعَتُهُمْ حُصُوبُهُم مِن اللّهِ فَالْنَهُمُ اللّهُ مِن حَبْثُ لَمْ يَخْشِبُواْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّغَبُ مَانِعَتُهُمْ وَقَدِي الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَتَأْوَلِ الْاَبْصَارِ ﴿ وَقَوَلَا أَن كُنَبَ اللّهُ عَلَيْهِمُ الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَتَأُولِ الْاَبْصَارِ ﴿ وَوَلَا أَن كُنْبَ اللّهُ عَلَيْهِمُ الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَتَأُولِ الْاَبْصَارِ ﴿ وَوَلَا أَن كُنْبَ اللّهُ عَلَيْهِمُ الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَتَأُولِ النّارِ ﴿ وَلَوْلَا أَن كُنْبَ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ مِنْ مَنْ اللّهُ فَإِنْ اللّهُ شَدِيدُ الْمِقَابِ ﴿ وَهُ اللّهُ فَإِنْ اللّهَ شَدِيدُ الْمِقَابِ ﴿ فَي اللّهُ مَا لَهُ اللّهُ فَإِنْ اللّهُ شَدِيدُ الْمِقَابِ ﴿ فَي اللّهُ وَلَى إِلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَإِنَّ اللّهُ شَدِيدُ الْمِقَابِ ﴿ فَي اللّهُ مَنْ يُعَلِّيهُمْ وَمَن يُشَاقِقُ اللّهُ فَإِنَّ اللّهُ شَدِيدُ الْمِقَابِ وَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

قوله: ﴿سبح لله ما في السموات وما في الأرض وهو العزيز﴾ في نقمته ﴿الحكيم﴾ في أمره ﴿هو الذي أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لأول الحشر﴾ يعني: الشام، وهي أرض المحشر ﴿ما ظننتم أن يخرجوا﴾ يقول: ما ظننتم أن يحكم الله عليهم بأن يجلوا إلى الشّام ﴿وظنوا﴾ ظن بنو النضير ﴿أنهم مانعتُهم حصونهم من الله ﴾ أي: لم يكونوا يحتسبون أن يخرجوا من ديارهم ومن حصونهم ﴿يخربون بيوتهم بأيديهم وأيدي المؤمنين ﴾ تفسير الكلبي: «لمّا أُمِر النبي ﷺ بالسّير إلى بني النضير، فبلغهم ألك خرّبوا الأزقة، وحصنوا الدور، فأتاهم رسول الله فقاتلهم إحدى وعشرين ليلة، كلما ظهر على دار من دورهم أو درب من دروبهم هدمه ليتسع المقاتِلُ، وجعلوا ينقبون دورهم من أذبارها إلى الدار التي تليها، ويرمون المقاتِلُ، وجعلوا ينقبون دورهم من أذبارها إلى الدار التي تليها، ويرمون

أصحاب رسول الله بنقضها، فلما يُنسوا من نَصْرِ المنافقين، وذلك أن المنافقين كانوا وعدوهم إن قاتلهم النبي أن ينصروهم فلما يئسوا من نصرهم سألوا نبي الله الصلح، فأبى عليهم إلا أن يخرجوا من المدينة، فصالحهم على أن يجليهم إلى الشام على أن لهم أن يحمل أهْلُ كل ثلاثة أبيات على بعير ما شاءوا من طعام وسقاء، ولنبي الله وأصحابه ما فضل ففعلوا».

﴿ فاعتبروا ﴾ فتفكّروا ﴿ يا أولي الأبصار ﴾ يعني: العقول وهم المؤمنون ﴿ ولولا أن الله حكم عليهم بالجلاء إلى الشام لعذّبهم في الدنيا بالقتل والسّبي.

قال محمد: يقال جَلُوا من أرضهم وأَجْلَيْتُهم وجَلُوتُهم أيضًا (١). ﴿ذلك بأنهم شاقوا الله ورسوله﴾ عادوا الله ورسوله.

﴿مَا فَطَعْتُم مِن لِينَةِ أَوْ تَرَكَّنُمُوهَا فَآيِمَةً عَلَىٰ أُمُولِهَا فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلِيُخْزِى ٱلْفَسِفِينَ وَيَ وَمَا أَفَاتَهُ ٱللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ. مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُدْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رِكَابٍ وَلَكِنَ ٱللَّهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَن يَشَآءُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّى ﴾

﴿ مَا قطعتم من لينة أو تركتموها. . . ﴾ الآية ، قوله: ﴿ فَبَاذَنَ اللَّهِ ﴾ أي: أَذِنَ لكم في ذلك ، وجعله إليكم أن تقطعوا أو تتركوا فعقر رسول الله يومئذ من صنوف التمر غير العَجُوة وترك العجوة. قال عكرمة: كل ما كان دون العجوة من النخل فهو لِينَةً (٢).

﴿ وَمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولُهُ مَنْهُم . . . ﴾ الآية ظن المسلمون أنه سيقسِمُه

<sup>(</sup>١) وأَجْلَوْا مِن أَرْضِهِم، وجَلَّيْتُهِم وَاجْتَلِيْتُهُم. لَسَانَ الْعَرْبِ (جَلُو).

<sup>(</sup>٢) وقيل غير ذلك. ينظر لسان العرب (لين)، البحر المحيط (٨/ ٢٤٤)، الدر المصون(٦/ ٢٩٣).

بينهم جميعًا؛ فقال رسول الله للأنصار: إن شئتم أن أقسم لكم وتقروا المهاجرين معكم في دوركم فعلت، وإن شئتُم عزلتُهم وقسمتُ لهم هذه الأرض والنخل فقالوا: يا رسول الله، بل أقرهم في دورنا، واقسم لهم الأرض والنخل. فجعلها النبي للمهاجرين.

قال محمدٌ: الإيجاف هو من الوجيف، والوجيفُ دون التقريب<sup>(۱)</sup> من السَّيْر يقال: وَجَفَ الفرسُ وأَوْجَفْتُه<sup>(۲)</sup>. والرُّكاب: الإبل<sup>(۳)</sup>، والمعنى: أنه لا شيء لكم فيه، إنما هو لرسول اللَّه عَلِيَّة خالصًا يعمل فيه ما أحب. وهذا الذي أراد يحيى في معنى الآية.

﴿ مَا أَفَاتَهُ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِن أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْمَسَكِينِ وَالْمَسَكِينِ السَّبِيلِ كَى لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ ٱلْأَغْنِيلَةِ مِنكُمُّ وَمَا ءَائنكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَنكُمُ عَنْهُ فَانَنهُوا وَانَّقُوا اللّهُ إِنَّ اللّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ لَيْ لَلْفَقَرَاءِ ٱلْمُهَاجِدِينَ ٱلّذِينَ أُخْرِجُوا مِن عَنْهُ فَانَنهُوا وَانَّقُوا اللّهُ إِنَّ اللّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ لَيْ لَلْفَقَرَاءِ ٱللّهُ عَرِينَ ٱللّهِ وَرَضَونَا وَيَنصُرُونَ ٱللّهَ وَرَسُولُهُ أَوْلَتِهِكَ هُمُ السَّدِقُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ أَوْلَتِهِكَ هُمُ السَّدِقُونَ اللّهِ وَرَضَونَا وَيَنصُرُونَ ٱللّهَ وَرَسُولُهُ أَوْلَتِهِكَ هُمُ السَّدِقُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ أَوْلَتِهِكَ هُمُ السَّدِقُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ أَوْلَتِهِكَ هُمُ السَّدِقُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ إِلَيْ اللّهُ وَرَسُولُهُ إِلَيْ اللّهُ وَرَسُولُهُ إِلَيْ اللّهُ وَرَسُولُهُ أَوْلَتُهُونَ اللّهُ وَرَسُولُهُ أَوْلَتُهُونَ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ أَوْلَتُهُونَ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَولَةً وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُولُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

﴿مَا أَفَاءُ اللَّهُ عَلَى رَسُولُهُ . . ﴾ إلى قوله ﴿وَابِنِ السبيلِ﴾ تفسير قتادة: لمّا نزلت هذه الآية كان الفيء بين هؤلاء، فلما نزلت الآية في الأنفال(ل٣٥٧) ﴿وَاعْلَمُوا أَنْمَا غَنْمَتُم مِن شيء فأنّ للَّه خمسه وللرسول﴾(٤) نسخت الآية الأولى فجعل الخمس لمن كان له الفيء، وصار ما بقي من الغنيمة لمن قاتل

<sup>(</sup>١) التقريب: هو العَدُو دون الإسراع. لسان العرب (قرب).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (وجف).

<sup>(</sup>٣) أي: الإبل المركوبة أو الحاملة شيئًا، أو التي يُراد الحمل عليها. لسان العرب (ركب).

<sup>(</sup>٤) (الأنفال: ٤١).

عليه (١). قوله: ﴿كيلا يكون دُولَةً﴾ يعني الفيء ﴿بين الأغنياء منكم﴾ فلا يكون للفقراء والمساكين فيه حقّ.

قال محمد: (دُولة) من التداول أي: يتداوله الأغنياء بينهم (١).

﴿وما آتاكم الرسول فخذوه﴾ نزلت في الغنيمة، ثم صارت بعد في جميع الدين. قال: ﴿وما نهاكم عنه﴾ من الغلول ﴿فانتهوا﴾ وهي بعد في جميع الدين.

قوله: ﴿للفقراء المهاجرين﴾ أي: وللفقراء، رجع إلى أول الآية ﴿ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى فلله وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل﴾ وللفقراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم أخرجهم المشركون من مكة ﴿يبتغون فضلًا من الله ورضوانًا﴾ بالعمل الصالح ﴿وينصرون الله ورسوله أولئك هم الصادقون﴾ من قلوبهم.

﴿ وَالَّذِينَ ﴾ أي: وللذين، هو تبع للكلام الأول ﴿ تَبُوُّءُوا الدار والإيمان من

<sup>(</sup>١) الناسخ والمنسوخ (٤٩، ٩٠) ونواسخ القرآن لابن الجوزي (٥٣٤–٥٣٧).

 <sup>(</sup>۲) وقال الحذّاق من البصريين والكسائي: الدّولة بالفتح من الملك بضم الميم، وبالضم- أي (الدّولة) من الميلك بكسرها - أي الميم - بالضم في المال، والفتح في النّصرة. الدر المصون (٦/ ٢٩٤)، لسان العرب(دول).

قبلهم » يعني: الأنصار، وقوله: (تبوَّءوا الدار) يعني: استوطنوا المدينة، وكان إيمان الأنصار قبل أن يهاجر إليهم المهاجرون (يحبون) يعني: الأنصار (من هاجر إليهم ولا يجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا » مما أوتي المهاجرون يعني: ما قُسِم للمهاجرين من بني النضير (ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ».

قال أبو المتوكل الناجي: "إن رجلًا من المسلمين عَبر ثلاثة أيام صائمًا يمسي فلا يجدُ ما يُفْطِرُ عليه، فيصبح صائمًا، حتى فطن له رجلٌ من الأنصار يقال له: ثابت بن قيس، فقال لأهله: إني أجيء الليلة بضيف لي فإذا وضعتم طعامكم، فليقم بعضُكم إلى السِّراج كأنه يصلحه، فيُطْفِئُه، ثم اضربوا بأيديكم إلى الطعام كأنكم تأكلون، ولا تأكلوا حتى يشبع ضيفنا. فلما أمْسَى وضع أهله طعامهم، فقامت امرأته إلى السِّراج كأنها تُصلحه؛ فأطفأته ثم جعلوا يضربون بأيديهم إلى الطعام، كأنهم يأكلون ولا يأكلون، حتى شبع ضيفهم، وإنما كانت خبزة هي قُوتهم، فلما أصبح ثابت غدا إلى النبي عَلَيَكُلُمْ فقال النبي: يا ثابت لقد عجب اللَّه منكم البارحة ومن ضيفكم، وأُنزلت فيه: (ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة) (()).

قوله: ﴿وَمِن يُوقَ شُحِّ نَفْسُهِ﴾ تفسير سعيد بن جبير: يعني: وُقِيَ إدخالَ الحرام، ومَنْعَ الزكاة.

يحيى: عن خالد، عن الحسن قال: قال رسول اللَّه عَلِيَّ اللهِ عَلَيْ اللَّه عَلَيْ اللَّه عَلَيْ اللَّه

<sup>(</sup>۱) رواه مسدد في مسنده - كما في المطالب العالية (٤/ ١٧٠ رقم ٣٧٥٨) وعزاه السيوطي في المدر (٦/ ٢١٦) لابن أبي الدنيا في قرى الضيف وابن المنذر في تفسيره أيضًا. وروى البخاري (١٤٩/ رقم ٣٧٩٨) ومسلم (٣/ ١٦٢٤ - ١٦٢٥ رقم ٢٠٥٤) عن أبي هريرة تظيم نحوه، وسمى الأنصاري أبا طلحة تطليق.

ماله، فقد أعطى حقّ اللَّه فيه، ومن زاد فهو خيرٌ له»(١).

قوله: ﴿والذين﴾ أي وللذين، هو تبعٌ للكلام الأول ﴿جاءوا من بعدهم﴾ يعني: بعد أصحاب النبي إلى يوم القيامة، فلم يبق أحدٌ إلّا وله في هذا المال حقَّ أُعْطِيَهُ أو مُنِعَه ﴿يقولون ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان﴾ هم أصحاب النبي ﴿ولا تجعل في قلوبنا غلّا﴾ حسدًا ﴿للّذين آمنوا﴾.

﴿ أَلَمْ تُرَ إِلَى الذِّينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لَإِخُوانَهُمُ الذِّينَ كَفُرُوا مِنَ أَهُلُ الكتابِ ﴾ تفسير الحسن: يعني: قريظة والنضير ﴿ لئن أُخرجتم لنخرجن معكم ولا نطيع

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في المراسيل (ص ١٤١ رقم ١٣٠) والبيهقي في السنن (٨٤/٤) من طريق عذافر البصري عن الحسن مرسلًا.

ورواه ابن أبي شيبة في المصنف (٣/ ١١٥-١١٦) من طريق عبدالله بن زريق عن الحسن مرسلاً.

ورواه ابن عدي في الكامل (٣١٢/٤) من طريق سلام بن أبي خبزة، عن سعيد بن أبي عروبة، عن الحسن، عن سمرة عن النبي ﷺ.

قال ابن عدي: لا أعلم يرويه عن سعيد غير سلام هذا.

وقال في آخر ترجمة سلام (٤/ ٣١٦): ولسلام بن أبي خبزة غير ما ذكرت عن ثقات الناس أحاديث، وعامة ما يرويه ليس يُتابع عليه.

فيكم أحدًا أبدًا ﴾ يقول المنافقون: لا نطيع فيكم محمدًا وأصحابه ﴿وإن قوتلتم لننصرنكم والله يشهد إنهم لكاذبون لئن أُخرجوا لا يخرجون معهم ولئن قوتلوا لا ينصرونهم ولئن نصروهم ليولن الأدبار ثم لا ينصرون افأجلى رسول الله بني النضير إلى الشام فلم يخرجوا معهم، وقتل قريظة بعد ذلك بحكم سعد بن معاذ، فلم يقاتلوا معهم.

قوله: ﴿ لأنتم أشدُّ رهبةً في صدورهم من الله ﴾ أي: هم أشدُّ خوفًا منكم منهم من الله يعنى: المنافقين.

﴿لا يقاتلونكم﴾ يعني: اليهود ﴿جميعًا إلّا في قرى محصّنة﴾ أي: لا يقاتلونكم(...)(١) من شدة رعبهم الذي دخلهم منكم ﴿أو من وراء جُدُرِ﴾ (ل٣٥٨) يعني(...)(١) ﴿بأسهم بينهم شديد﴾ أي: إذا اجتمعوا قالوا: لنفعلن بمحمد كذا ولنفعلن به كذا. قال الله لنبيه: ﴿تحسبهم جميعًا وقلوبهم شتى﴾ أي: مفرقة في قتالكم.

﴿ كَمَثُلِ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ قَرِيبًا ۚ ذَاقُواْ وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ كَمَثُلِ ٱلشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ ٱلْحَافُ ٱللَّهَ رَبَّ ٱلْعَالَمِينَ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ ٱلْحَافُ ٱللَّهَ رَبَّ ٱلْعَالَمِينَ

﴿ فَكَانَ عَنِقِبَتُهُمَا أَنَهُمَا فِي ٱلنَّارِ خَلِدَيْنِ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاؤُا ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ الللَّا اللَّلْمُ الللَّا اللل

﴿ كَمِثُلَ الشَيطَانَ إِذَ قَالَ لَلْإِنسَانَ اكْفُرْ... ﴾ إلى قوله: ﴿ وَذَلْكَ جِزَاءَ الظَّالَمِينَ ﴾ .

福西县 建二烷镍

<sup>(</sup>١) كلمة مطموسة في الأصل.

قال يحيى: وبلغني أن عابدًا كان في بني إسرائيل قد خرج من الدنيا، واتخذ ديرًا يتعبُّدُ فيه، فطلبه الشيطان أن يزيله فلم يستطع عليه، فلما رأى ذلك الشيطان جاء إلى ابنة الملك فدخل فيها فأخذها، فدَعَوا لها الأطباء فلم يغنوا عنها شيئًا، فتكلّم على لسانها، فقال: لا ينفعها شيء إلا أن تأتوا بها إلى فلان الراهب فيدعو لها، فذهبوا بها إليه، فجعلوها عنده فأصابها يومًا ما كان بها، فانكشفت وكانت امرأة حسناء؛ فأعجبه بياضها وحسنها، فوقع بها فأخبلها، فذهب الشيطان إلى أبيها وإخوتها فأخبرهم، وقال له: اقتلْها وادفنها لا يُعْلَمُ أنك قتلتها، فقتلها الراهب ودفتُها إلى أصل حائط، وجاء أبوها وإخوتها وجاء الشيطان بين أيديهم، فسبقهم إلى الراهب وقال: إن القوم قد علموا ما صنعت بالمرأة، فإن سجدت لي سجدة رددتهم عنك فسجد له، فلما سجد له أخزاه الله وتبرأ منه الشيطان، وجاء أبوها وإخوتها فاستخرجوها من حيث دفنها، وعَمِدُوا إلى الراهب فصلبوه، فضرب اللَّه مثل المنافقين حين خذلوا اليهود فلم ينصروهم، وقد كانوا وعدوهم النصرة كمثل الشيطان في هذه الآية ﴿إِذْ قال للإنسان اكفُر فلما كفر قال إني بريءٌ منك إنى أخاف الله رب العالمين، وكذب قال الله: ﴿ فكان عاقبتهما ﴾ عاقبة الشيطان وذلك الراهب ﴿ أنهما في النار خالدين فيها وذلك جزاء الظالمين المشركين.

قال محمد: قوله: (خالدين فيها) هو نصب على الحال(١).

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا ٱللَّهَ وَلَتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا فَذَمَتْ لِغَدِّ وَاَتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَاَتَّقُوا اللَّهَ إِنَّا اللّهَ فَأَنسَنَهُمْ أَنفُسَهُمْ أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ إِنَّ اللّهَ فَأَنسَنَهُمْ أَنفُسَهُمْ أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ إِنَّ

<sup>(</sup>۱) وفيها تفصيل نحوي، ينظر: إعراب القرآن (٣/ ٤٠٢ – ٤٠٣)، البحر (٨/ ٢٥٠)، الدر المصون (٦/ ٢٩٩).

لَا يَسْتَوِى أَصْحَابُ النَّارِ وَأَصْحَابُ ٱلْجَنَّةُ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ هُمُ ٱلْفَآيِرُونَ ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْفُرْدَانَ عَلَى جَبَلِ لِّرَأَيْنَامُ خَلِيْعًا مُتَصَدِعًا مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَيَلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكَرُونَ ﴿ ﴾

قوله: ﴿ولا تكونوا كَالَّذِين نسوا اللَّه ﴾ يعني: تركوا ذكْرَ اللَّه بالإخلاص من قلوبهم ﴿فأنساهم أنفسهم ﴾ تركهم من أن يذكروها بالإخلاص له قال: ﴿أُولئكُ هم الفاسقون ﴾ وهو فسق الشرك.

﴿لو أنزلنا هذا القرآن على جبل ﴾ على حد ما أنزلناه على العباد من الثواب والعقاب والأمر والنهي ﴿لرأيته خاشعًا ﴾ أي: خائفًا ﴿متصدّعًا من خشية الله ﴾ يوبّخ بذلك العباد ﴿وتلك الأمثال ﴾ يعني: الأشباه ﴿نضربها للناس ﴾ يعني: نَصِفُها لهم ﴿لعلهم يتفكرون لكي يتفكروا فيعلموا أنهم أحق بخشية الله من هذا الجبل ؛ لأنهم يخافون العقاب، وليس على الجبل عقاب.

﴿ هُوَ اللّهُ الّذِى لاَ إِلَكَ إِلَّا هُوَّ عَالِمُ الْعَنَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّمْنَ الرَّحِيمُ ﴿ هُوَ اللّهُ عَمّا اللّهُ عَمّا اللّهُ عَمّا اللّهُ عَمّا اللّهُ عَمّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمّا اللّهُ عَمّا اللّهُ عَمّا اللّهُ عَمّا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللل

﴿عالم الغيب والشهادة ﴾ الغيب: ما أخفى العبادُ، والشهادة: ما أعلنوا. ﴿الملك القدوس ﴾ يعني: الطاهر ﴿السّلام ﴾ سلِمَ الخلائق من ظلمه ﴿المؤمن ﴾ تفسير الحسن: المؤمن بنفسه قبل إيمان خَلْقه كقوله: ﴿شهد اللّه أنه لا إله إلا هو . . . ﴾ الآية (١) ﴿المهيمن ﴾ تفسير بعضهم: الشهيد على خلقه

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٨.

﴿العزيز﴾ تفسير الحسن: بعزَّته ذلَّ مَنْ دونه ﴿الجبّار﴾ تفسير بعضهم: القاهر لخلقه بما أراد ﴿المتكبر﴾ الذي يتكبّر على خلْقه ﴿سبحان اللّه﴾ نزّه نفسه ﴿عما يشركون﴾ .

﴿ هُو اللَّهُ الخالق البارئ المصور﴾ والبارئ هو المصور الذي يصور في الأرحام وغيرها ما يشاء ﴿ له الأسماء الحسني ﴾.

يحيى: عن خداش، عن محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة قال: قال رسولُ اللَّه عَلَيْمُ : «للَّه تسعةٌ وتسعون اسمًا مائة غير واحد، من أحصاها دخل الجنة»(١).

قال محمدٌ: من الناس من قال: معنى أحصاها: حفظها، ومنهم من قال: المعنى: من تعبِّد لله بها.

﴿يسبح له ما في السموات والأرض وهو العزيز ﴾ في نقمته ﴿الحكيم ﴾ في أمره.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤١٧/٥ رقم ٢٧٣٦)، ومسلم (٤/ ٢٠٦٢ رقم ٢٠٦٧) من طريق الأعرج عن أبي هريرة تعليم ، وتقدم في تفسير سورة الأعراف، الآية: ١٨٠ .

# تفسير سورة الممتحنة وهي مدنية كلها

### بِسُمِ اللهِ النَّانِ النِّحَدِدِ

(ل٣٥٩) قوله: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا عدوي وعدوكم أوليا عني: في الدين ﴿تلقون إليهم بالمودة ﴾ أي: تلقون إليهم المودة ﴿وقد كفروا بما جاءكم من الحق يخرجون الرسول وإياكم ﴾ أي: أخرجوا الرسول وإياكم ﴿أن تؤمنوا بالله ربكم ﴾ أي: إنما أخرجوكم من مكة ؛ لأنكم آمنتم بالله ربكم . ثم قال: ﴿إن كنتم خرجتم جهادًا في سبيلي وابتغاء مرضاتي تسرون إليهم بالمودة ﴾ كما صنع المنافقون ﴿وأنا أعلم بما أخفيتم وما أعلنتم ومن يفعله منكم ﴾ أي: ومن ينافق منكم ﴿فقد ضل سواء السبيل ﴾ قصد الطريق ﴿إن يثقفوكم ﴾ يلقوكم ﴿يكونوا لكم أعداء ويبسطوا إليكم أيديهم ﴾ أي: يقاتلوكم ﴿وألسنتهم ﴾ أي: ويبسطوا إليكم أيديهم ﴾ بالشتم .

﴿ يوم القيامة يفصل بينكم ﴾ بين المؤمنين وبين المشركين ؛ فيدخل المؤمنين الجنة ، ويدخل الكافرين النار ﴿ واللَّه بما تعملون بصير ﴾ نزل هذا في أمر حاطب بن أبي بلتعة كتب إلى أهل مكة أن محمدًا يغزو ، وإني لا أدري إيّاكم يُريدُ أو غيركم فعليكم بالحذر .

قال يحيى: بلغني أنه كتب مع امرأة مَوْلاة لبني هاشم وجعل لها جُعْلاً، وجعلت الكتاب في خمارها، فجاء جبريل إلى رسول الله فأخبره، فبعث رسول الله في طلبها عليًّا ورجُلاً آخر، ففتشاها فلم يجدا معها شيئًا، فأراد صاحبه الرجوع فأبى عليًّ وسَلَّ عليها السَّيْفَ، وقال: والله ما كَذَبتُ ولا كُذِبتُ، فأخذت عليهما إن أَعْطتُهُ إيّاهما ألّا يَرُدّاها، فأخرجت الكتاب من خمارها.

قال الكلبي: فأرسل رسول الله إليه هل تعرف هذا يا حاطب؟ قال: نعم. قال: فما حملك عليه؟ قال: أما والذي أنزل عليك الكتاب ما كفرت منذ آمنتُ، ولا أحببتُهم منذ فارقتهم، ولم يكن من أصحابك أحد إلا وله بمكة من يمنع الذي له غيري، فأحببتُ أن أتخذ عندهم مودة، وقد علمت أن الله منزل عليهم بأسه ونِقْمَته، وإن كتابي لن يغني عنهم شيئًا، فصدقه رسول الله وعَذَره؛ فأنزل الله هذا فيه (۱).

﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسُوَةً حَسَنَةً فِى إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُمَ إِذْ قَالُواْ لِتَوْمِهُمْ إِنَّا بُرَءَ ۖ وَأَ مِنكُمْ وَمِيمًا عَبْدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْمَدَوَةُ وَٱلْبَغْضَاتُهُ أَبْدًا حَتَّى تُؤْمِنُوا بِٱللّهِ وَمِنَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ مِن دُونِ ٱللّهِ مِن ثَنَ ۚ إِلَيْهِ لِأَسْمَةُ فِرَنَا لَكَ وَمَا آمْلِكُ لَكَ مِنَ ٱللّهِ مِن شَيْءٌ مِّ رَبَّنَا عَلَيْكَ تُوكِّلُنَا لَكُ وَمَا آمْلِكُ لَكَ مِنَ ٱللّهِ مِن شَيْءٌ مِّ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا

<sup>(</sup>۱) قصة حاطب بن أبي بلتعة رواها البخاري (٦/ ١٦٦ – ١٦٧ رقم ٣٠٠٧) ومسلم (٤/ ١٩٤١ – ١٩٤٠ رقم ٣٠٠٧) ومسلم (٤/ ١٩٤١ –

وَإِلَيْكَ أَنَيْنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ ﴿ رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ وَٱغْفِر لَنَا رَبَّنَا ۗ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْمُكِيمُ ﴿ ﴾

وقال: ﴿قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم والذين معه إذ قالوا لقومهم إنّا برآء منكم ومما تعبدون من دون اللّه كفرنا بكم أي: بولايتكم في الدين. ﴿وبدا بيننا وبينكم العداوة والبغضاء أبدًا حتى تؤمنوا باللّه وحده إلا قول إبراهيم لأبيه لأستغفرن لك وما أملك لك من اللّه من شيء أن أُذخِلَك في الإيمان، ولا أن أغفر لك. يقول: قد كانت لكم في إبراهيم والذين معه أسوة حسنة إلّا قول إبراهيم لأبيه: لأستغفرن لك، فلا تستغفروا للمشركين.

﴿ رَبِنَا لَا تَجْعَلْنَا فَتِنَهُ ﴾ بِلَيَّةً ﴿ لَلَذِينَ كَفُرُوا . . ﴾ الآية ؛ أي : لا تظهر علينا المشركين، فيقولوا: لو كان هؤلاء على دين ما ظهرنا عليهم، فيفتنوا بنا.

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُو فِيهِمْ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَمَن يَنُولَ فَإِنَّ اللّهَ هُو الْفَيْ اللّهَ هُو الْفَيْ اللّهَ هُو الْفَيْ اللّهِ هُو الْفَيْ اللّهِ هُو الْفَيْ اللّهِ عَسَى اللّهُ أَن يَجْعَلَ يَنْنَكُو وَيَبْنَ الّذِينَ عَادَيْتُم مِنْهُم مَوْدَةً وَاللّهُ قَدِيرٌ وَاللّهُ عَفُورٌ تَحِيمٌ لَلْهِ يَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَّا لَهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ ال

قوله: ﴿لقد كان لكم فيهم أسوة حسنة . . ﴾ الآية رجع إلى قوله: ﴿قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم ﴾ فأمر الله نبيّه والمؤمنين بالبراءة من قومهم ما داموا كفّارًا؛ كما برئ إبراهيم ومن معه من قومهم؛ فقطع المؤمنون ولايتهم من أهل مكّة ، وأظهروا لهم العداوة قال: ﴿وَمِن يَتُولُ ﴾ عن الإيمان ﴿فإن الله هو الغني ﴾ عن خلقه ﴿الحميد ﴾ استوجب عليهم أن يحمدوه

﴿عسى اللَّه أن يجعل بينكم وبين الذين عاديتم منهم مودة﴾ فلما أسلم أهل مكة، خالطهم أصحاب رسول اللَّه وناكحوهم، وتزوّج رسول اللَّه أمّ حبيبة بنت أبي سفيان، وهي المودّة التي ذكر اللّه.

﴿لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم بالصّلة ﴿وتقسطوا إليهم اي: تعدلوا إليهم في أموالكم ﴿إن الله يحب المقسطين العادلين.

قال محمد: قيل: إن معنى (تقسطوا إليهم)(ل ٣٦٠): تعدلوا فيما بينكم وبينهم من الوفاء بالعهد.

قال يحيى: وكان هذا قبل أن يؤمر بقتال المشركين كافة (١)، كان المسلمون قبل أن يؤمر بقتالهم استشاروا النبي في قرابتهم من المشركين أن يصلوهم ويبروهم، فأنزل الله هذه الآية في تفسير الحسن.

﴿إنما ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم في الدين لله يعني: كفَّار أهل مكة. ﴿وأخرجوكم من دياركم لله يعني: من مكة ﴿وظاهروا ﴿ أعانوا ﴿على إخراجكم أن تولوهم ﴾.

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا جَآءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَنجِرَتِ فَآمَنَجُوهُمَّ اللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنهِمَّ فَإِن الْمُعَالِّذِ لَا هُنَ جِلَّ لَمُمْ وَلا هُمْ يَيِلُونَ لَمُنَّ وَمَاثُوهُم مَّا أَنفَقُواْ وَلِا عَمْ يَعِلُونَ لَمُنَّ وَمَاثُوهُم مَّا أَنفَقُواْ وَلِا

<sup>(</sup>۱) أي أن هذه الآية منسوخة، وقد ردَّ هذا القول شيخ المفسرين ابن جرير الطبري فقال في تفسيره (۲۸/۲۲): ولا معنى لقول من قال: ذلك منسوخ؛ لأن بر المؤمن من أهل الحرب من بينه وبينه وبينه وبينه ولا نسب غير محرم ولا منهي عنه إذا لم يكن في ذلك دلالة له أو لأهل الحرب على عورة لأهل الإسلام، أو تقوية لهم بكراع أو سلاح؛ قد بين صحة ما قلنا في ذلك الخبر الذي ذكرناه عن ابن الزبير في قصة أسماء وأمها. وانظر نواسخ القرآن (۵۳۷- ۵۳۸).

a Paggree.

جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَا ءَانَيْتُمُوهُنَ أَجُورَهُنَ وَلا تَنسِكُوا بِعِصَيمِ الْكُوافِ وَسَعَلُوا مَا أَنفَقُهُمْ وَلِيسَنَالُوا مَا أَنفَقُواْ دَالِكُمْ حُكُمُ اللَّهِ يَعَكُمُ بِيَنكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ إِنَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ إِنَّهُ عَلَيْهُمْ عَكُمُ اللَّهِ بَعَكُمُ بِيَنكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ مَا اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَكُمُ اللَّهِ عَلَيْهُمْ اللَّهِ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ إِنَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهِ عَلَيْهُمْ اللَّهِ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ ا

﴿ يَا أَيُهَا الذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمؤمناتُ مُهَاجِراتُ فَامْتَحْنُوهُ وَهَذُهُ فَيُ نَسَاءً أَهُلُ الْعَهِدُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ، وكانتُ مُحنتُهُنَ فِي تَفْسِيرُ قَتَادَةً أَنْ يُسْتَخْلُفُنَ بِاللَّهُ مَا أُخْرِجُهُنَّ النَّهُ وَالْحُرْصُ عِلْيُهُ . بِاللَّهُ مَا أُخْرِجُهُنَّ النَّهُ وَالْحُرْصُ عِلْيُهُ .

والله أعلم بإيمانهن أصدقن أم كذبن وفإن علمتموهن مؤمنات إذا أقررن بالإسلام، وحلفن بالله ما أخرجهن النشوز، وما أخرجهن إلا حب الإسلام والحرص عليه وفلا ترجعوهن إلى الكفار لا هن حل لهم ولا هم يحلون لهن وآتوهم ما أنفقوا ولا جناح عليكم أن تنكحوهن إذا آتيتموهن أجورهُن مهورهن وولا تمسكوا بعصم الكوافر يعني: كوافر العرب إذا أبين أن يُخلِّى سبيلُهن واسألوا ما أنفقتم وليسألوا ما أنفقوا ذلكم حكم الله يحكم بينكم وهذا حكم حكمه الله بين أهل الهدى وأهل الضلالة، في تفسير قتادة.

قال قتادة: كن إذا فرزن إلى أصحاب رسول الله وأزواجهن من أهلِ العهد فتزوجُوهُن، بعثوا بمهورهن إلى أزواجهن من المشركين، وإذا فرزن من أصحاب رسول الله إلى الكفار الذين بينهم وبين رسول الله عهد فتزوجوهن، بعثوا بمهورهن إلى أزواجهن من المسلمين، فكان هذا بين أصحاب رسول الله وبين أهل العهد من المشركين، ثم نسخ هذا الحكم وهذا العهد في براءة فنبذ إلى كل ذي عهد عهده، وقد مضى تفسيره (١).

<sup>(</sup>١) الناسخ والمنسوخ (٩١- ٩٢) ونواسخ القرآن (٥٤٣).

﴿ وَإِن فَا نَكُمْ مَنَ \* مِن أَنْ وَمِكُمْ إِلَى ٱلْكُفَّارِ فَعَاقَبْتُمْ فَنَاتُوا الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزَوَجُهُم مِنْلَ مَا أَنْفُواْ وَالْقَوْا اللّهَ الّذِي أَنْتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴿ يَعَاقَبُمُ النَّبِيُ إِذَا جَآءَكَ الْمُؤْمِنَتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٰ أَن لَا يَشُوكُ إِلَّا يَعْنَى عَلَىٰ أَن لَا يَشُوكُ إِلَيْهِ مَنْ وَلَا يَقْلُلُنَ أَوْلَكُوهُنَّ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْتَنِي يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ بُشْرِكُ فَي إِلَّهُ مِنْ وَلَا يَقْنُلُنَ أَوْلَكُوهُنَّ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْتَنِي يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدَ مِنْ اللّهَ عَفُورٌ نَحِيمٌ أَيْدِينَ وَلَا يَشْولُ مِنْ اللّهُ عَفُورٌ نَحِيمٌ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَدْ يَهِسُوا مِنَ ٱللّهُ حَلَو كَمَا يَهِسَ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَدْ يَهِسُوا مِنَ ٱلْآخِرَةِ كَمَا يَهِسَ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَدْ يَهِسُوا مِنَ ٱللّهُ عَلَمْ إِلَيْ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَدْ يَهُمْ أَلُونُ مِن أَصْعَابِ ٱللّهُ عُلُمْ إِلَنْ إِلَا لَكُونُ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَدْ يَهُمْ إِلَا مِنْ أَصْعَابِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ أَلُو اللّهُ عَلَيْهُمْ فَعْمُ لَا اللّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا عَنِهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَلَا لَا مُنْ أَلْكُونُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَلَا يَشْهُ عِلْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا عَلَيْهُمْ فَلَا لَا لَا عَلَيْهِمْ فَلَا اللّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَلَا لَا لَا لَكُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا اللّهُ عَلَيْكُولُولِ الللّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ

﴿ وَإِن فَاتَكُم شَيِّ مَن أَزُواجِكُم إِلَى الكَفَارِ ﴾ الذين ليس بينكم وبينهم عهدٌ ﴿ وَعِنا فَهِمُ عَلَمُ ال

قال محمدٌ: المعنى: كانت العقبى لكم فغنمتم.

﴿فَاتُوا الذين ذهبت أزواجهم ﴾ يعني: من أصحاب النبي ﴿مثل ما أنفقوا واتقوا الله الذي أنتم به مؤمنون ﴾ فكانوا إذا غنموا غنيمة أعطوا زوجها صداقها الذي كان ساق إليها من جميع الغنيمة، ثم تُقْسَم الغنيمة بعد، ثم نسخ ذلك مع العهد والحكم بقوله: ﴿واعلموا أنما غنمتم من شيء فأن لله خُمسَه وللرسول ﴾(١).

قوله: ﴿ولا يأتين ببهتان يفترينه بين أيديهن وأرجلهن﴾ يعني: أن تلحق إحداهن بزوجها ولدًا ليس له ﴿ولا يعصينك في معروفٍ﴾ قال الحسن: نهاهُنّ عن النّياحة، وأن يحادثن الرجال.

﴿يا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا﴾ أقروا في العلانية، يعني: المنافقين ﴿لا تتولُوا قُومًا

<sup>(</sup>١) الأتنال (٤١).

غضب اللّه عليهم اللّه قال الحسن: يعني: اليهود ﴿قد ينسوا من الآخرة ﴾ أي: من نعيم الآخرة، يعني: اليهود زعموا أن لا أكل فيها ولا شُرْب، قد ينسوا من ذلك؛ كما ينس من مات من الكفار من الجنة حين عاينوا النار.

\* \* \*

## تفسير سورة الصف وهي مدنية كلها

# يسم الله النَّخَيْب التَحَيْبُ

﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴿ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللّهِ أَن تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الّذِينَ يُقْتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ، صَفّاً كَأَنَّهُم بُنْيَنُ مُرَصُوصٌ ﴾ إِنَّ اللّه ما في السموات وما في الأرض وهو العزيز في نقمته والحكيم في أمره ﴿ يا أيها الذين أمنوا لم تقولون ما لا تفعلون تفسير الحسن: يعني: المنافقين نسبهم إلى الإسلام الذي أظهروا، وهو الإقرار، وكانوا يقولون: نجاهد مع رسول الله، ونؤمن به، فإذا جاء الجهاد بعدوا عنه فقال الله: ﴿ كبر مقتًا عند اللّه أن تقولوا ما لا تفعلون ﴾ .

قال محمد: ﴿لم تقولون﴾ الأصل (لمَا) فحذفت الألف لكثرة استعمالهم (ما) في الاستفهام، فإذا وقفت عليها قلت: لِمَه، ولا وقف عليها في القرآن بالهاء إتباعًا للمصحف، (ل ٣٦١) وينبغي للقارئ أن يصلها(١).

وقوله: ﴿كَبُر مَقتًا عند اللَّه أن تقولوا﴾ (أن) في موضع رفع، و(مقتًا) منصوب على التمييز، المعنى: كَبُرَ قولكم: ما لا تفعلون مقتًا(٢).

قال يحيى: ثم وصف المؤمنين فقال: ﴿إِنَّ اللَّهُ يحب الذين يقاتلون في سبيله صفًا كأنهم بنيانٌ مرصوص﴾ ذكر ثبوتهم في صفوفهم، كأنه بنيانٌ قد

<sup>(</sup>١) مغنى اللبيب (١/ ٣٢٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط (٨/ ٢٦١)، الدر المصون (٦/ ٣٠٩).

رُصّ بعضه إلى بعض.

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ، يَنَقُورِ لِمَ تُؤَذُونَنِي وَقَد تَّعْلَمُونَ أَنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمُ أَلَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِفِينَ ﴿ إِلَيْكُمُ أَلَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِفِينَ ﴿ إِلَيْكُ اللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِفِينَ ﴿ إِلَيْكُ اللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ ٱلْفَسِفِينَ ﴿ إِلَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ ٱلْفَسِفِينَ ﴿ إِلَّهُ لَا يَهْدِى اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لَقُومُهُ يَا قُومُ لَمْ تَؤْذُونَنِي وَقَدْ تَعْلَمُونُ أَنِي رَسُولُ اللَّهُ الدِينَ كَذَبُوهُ وَآذُوهُ، فَكَانَ اللَّهُ الذِينَ كَذَبُوهُ وَآذُوهُ، فَكَانَ فَيْمَا آذُوهُ بِهُ أَنْ زَعْمُوا أَنْهُ آذَرُ (١) ﴿ فَلَمَا زَاغُوا أَزَاغُ اللَّهُ قَلُوبُهُم ﴾ والزينُعُ: الشرك ﴿ وَاللَّهُ لا يَهْدِي القوم الفاسقين ﴾ يعني: الذين يلقون اللَّه بشركهم.

مالك بن أنس، عن الزهري، عن ابن جبير بن مطعم قال: قال رسول الله عليه الله الله الله الله عليه الكفر، وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفر، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على عقبي، وأنا العاقب يعني: الآخر»(٢).

<sup>(</sup>١) الأَذْرَةُ بالضم: نفخة في الخصية، يقال: رجل آدر: بين الأَذْر، وهي التي تسميها الناس القيلة. النهاية (١/ ٣١).

 <sup>(</sup>۲) رواه يحيى بن يحيى في الموطأ (۲/ ۷٦۷ رقم ۱) عن مالك مرسلًا كما هنا.
 قال ابن عبد البر في التمهيد (۹/ ۱۵۱): هكذا روى هذا الحديث يحيى مرسلاً، لم يقل =

# ﴿ واللَّه لا يهدي القوم الظالمين ﴾ يعني: الذين يلقون اللَّه بشركهم

= فيه «عن أبيه» وتابعه على ذلك أكثر الرواة للموطأ، وممن تابعه على ذلك: القعنبي، وابن بكير، وابسن وهب، وابن القاسم، وعبد الله بن يوسف، وابن أبي أويس، وأسنده عن مالك: معن بن عيسى، ومحمد بن العبارك الصوري، ومحمد بن عبد الرحيم بن شروس الصنعاني، وعبد الله بن مسلم الدمشقي، وإبراهيم بن طهمان، وحبيب، ومحمد بن حرب، وأبو حذافة، وعبد الله بن نافع، وأبو المصعب، كل هؤلاء رواه عن مالك مسندًا عن ابن شهاب عن محمد بن جبير بن مطعم عن أبيه اه

ورواه البخاري (٦/ ١٤١ رقم ٣٥٣٢) وابن سعد في الطبقات الكبرى (١/ ١٠٥) وابن عبد البر في التمهيد (٩/ ١٠٥) من طريق معن بن عيسى، ورواه الطبراني في الكبير (٢/ ١٢٢ رقم ١٥٣٠) وابن عبد البر في التمهيد (٩/ ١٥٢) من طريق عبد الله بن نافع الصائغ، ورواه الطبراني في الكبير (٢/ ١٢٢ رقم ١٥٢٩) من طريق محمد بن عبد الرحيم بن شروس، ورواه ابن عبد البر (٩/ ١٥٢) من طريق محمد بن المبارك الصوري، كلهم عن مالك، عن الزهري، عن محمد بن جبير، عن أبيه.

ورواه ابن عساكر في تاريخه (٣/ ١٧) من طريق عبد الله بن أسماء عن جويرية عن مالك عن الزهري موصولاً، وقال ابن عساكر: تفرد برفعه عن مالك عن جويرية بن أسماء، ورواه عبد الله بن وهب وبشر بن عمر الزهراني ويحيى بن عبد الله بن بكير المصري عن مالك مرسلاً، لم يذكروا فيه جبيرًا، ورفعه صحيح عن الزهري؛ فقد وصله عنه يونس بن يزيد وشعب بن أبى حمزة الحمصى وسفيان بن عينة.

قال ابن عبد البر في التمهيد (٩/ ١٥٣): وكذلك رواه أصحاب ابن شهاب، عن ابن شهاب، عن محمد بن جبير، عن أبيه مسندًا. اهـ.

قلت: منهم سفيان بن عيينة عند أحمد (٤/ ٨٠) والحميدي (٢/ ٢٥٣–٢٥٤ رقم ٥٥٥) وابن أبي شيبة (١١/ ٤٥٧) وابن سعد (١/ ١٠٥) ومسلم (١٨٢٨/٤رقم ٢٣٥٤/ ١٢٤) والترمذي (٥/ ١٢٤ رقم ٢٨٤٠) وغيرهم، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

وشعيب بن أبي حمزة عند البخاري (٩/٨، وقم ٤٨٩٦) ومسلم (١٨٢٨/٤ وقم ٢٣٥٤). ويونس بن يزيد عند مسلم (١٨٢٨/٤ رقم ٢٣٥٤/ ١٢٥) وابن حبان (٢١٩/١٤ رقم ٣٣١٣) والطحاوي في المشكل (٣/١٨١ رقم ١١٥٠).

ومعمر عند الإمام أحمد (٤/ ٨٤) وعبد الرزاق (٩/ ٤٤٦ رقم ١٩٦٥٧) ومسلم (٤/ ١٨٢٨ رقم ١٩٦٥٧). رقم ٢٣٥٤).

وعقيل بن خالد عند مسلم (١٨٢٨/٤ رقم ٢٣٥٤).

وغيرهم انظر معجم الطبراني (٢/ ١٢٠- ١٢٣) وعلل الدارقطني (٤/ق ٩٩- ب). =

﴿ يريدون ليطفئوا نور اللّه بأفواههم أي: بتكذيبهم وبقتالهم، ونوره: الإسلام والقرآن، أرادوا أن يطفئوه؛ حتى لا يكون إيمان ﴿ هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون ﴿ تفسير الحسن: حتى تدين له الأديان كلها، ويحكم على أهل الأديان كلها، وتفسير ابن عباس: حتى يظهر النبي على الدين كله على شرائع الإسلام كلها، فلم يقبض رسول الله، حتى أتم الله ذلك له.

يحيى: عن عبدالرحمن بن يزيد، عن سُليم بن عامر الكلاعي، قال: سمعتُ المقداد بن الأسود يقول: قال رسولُ الله عَلَيْتُلا: «لا يبقى أهل مَدَرٍ ولا وَبَرٍ إلا أدخله الله الإسلام بعز عزيز أو بذل ذليل، إمّا يعزُهم فيجعلهم من أهلها، وإمّا يذلّهم فيدينون لها »(١).

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ أَدُلُكُوْ عَلَى عِحَرَةِ نُنجِيكُو مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ فَ نُوْمِدُن بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَجُهُودُن فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأَمَوٰلِكُو وَأَنفُسِكُمْ ذَلِكُو خَيْرٌ لَكُو إِن كُنتُم نَعَلُون فَ سَبِيلِ اللّهِ بِأَمَوٰلِكُو وَأَنفُسِكُمْ ذَلِكُو خَيْرٌ لَكُو إِن كُنتُم نَعَلُون فَ سَبِيلِ اللّهِ بِأَمَوٰلِكُو وَأَنفُسِكُمْ ذَلِكُو خَيْرَ لَكُو اللّهَ عَلَى عَدْنُ ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ فَي وَلَّمَ مَن عَلْمَ اللّهِ وَفَتْحٌ فَرِيبٌ وَيَشِر المُؤْمِنِينَ فَ اللّه فَي اللّه وأرضاها عنده الكلبي: إن هذا جواب لقولهم: لو نعلَمُ أحب الأعمال إلى اللّه وأرضاها عنده لعملنا بها، فقال اللّه: ﴿ يَا أَيها الذين آمنوا هل أدلكم على تجارة مل أدلكم على تجارة ملى تجارة من على تجارة . . . ﴾ إلى قوله : ﴿ وذلك الفوز العظيم ﴾ .

<sup>=</sup> قلت: ورواه الإمام أحمد (٤/ ٨١، ٨٣– ٨٤) وابن سعد (١٠٤/١) والحاكم (٢/ ٢٠٤) من طريق جعفر بن أبي وحشية، عن نافع بن جبير بن مطعم، عن أبيه.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في تفسير سورة النور، الآية: ٥٥ .

يحيى: عن المعلّى بن هلال، عن يزيد بن يزيد، عن مكحول، عن أبي هريرة قال: قال رسول اللَّه عَلَيْتُلالا: «هل تريدون من ربكم إلا أن يغفر لكم ذنوبكم ويدخلكم الجنة؟ قالوا: حسبنا يا رسول اللَّه. قال: فاغزوا في سبيل اللَّه، (١).

يحيى: عن خالد، عن الحسن قال: قال رسولُ اللَّه عَلَيْتُلَالِ: "إِنَّ أَذْنَى أَهُلَ الْجَنَّةِ مَنْزَلَةً آخِرُهُم دَخُولًا رجلٌ مسَّه سَفَعَةٌ (٣) من النار فيُعطى فيقال له: انظر ما أعطاك اللَّه، ويفْسَحُ لهُمْ في أبصارهم، فينظر إلى مسيرة (...)(٤) سنة كله له ليس فيه موضع شبر إلا وهو عامر، قصور الذهب والفضة، وخيام اللؤلؤ

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني في مسند الشاميين (۱/ ٣٦٥ رقم ٦٣٠) من طريق يزيد بن يزيد بن جابر به. قال أبو زرعة الرازي: لم يلق مكحول أبا هريرة. المراسيل لابن أبي حاتم (٢١٢ رقم ٧٩٣). وروى الإمام أحمد (٢١٦٤، ٤٢٥) والترمذي (١٥٥/٤ رقم ١٦٥٠) والبزاركشف الأستار (٢/ ٢٥٨ رقم ١٦٥٢) – والحاكم (٢/ ٦٨) والبيهقي في السنن (٩/ ١٦٠) وفي الشعب (١٦٠/٤ رقم ٤٢٣٠) عن ابن أبي ذباب عن أبي هريرة تعليف أن رسول الله على قال: «ألا تحبون أن يغفر الله لكم ويدخلكم الجنة، اغزوا في سبيل الله».

وقال الحاكم: حديث صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه.

 <sup>(</sup>۲) لم أقف عليه من هذا الوجه المرسل، وفي الباب عن ابن عباس وأبي ريحانة ومعاوية بن حيدة وأنس بن مالك وأبي هريرة على . انظر الترغيب والترهيب (٢/ ٢٤٨ - ٢٥١) والجهاد لابن أبى عاصم (٢/ ٢١٤ - ٤١٩).

 <sup>(</sup>٣) أي: علامة تغير ألوانهم، يقال: سفعت الشيء إذا جعلت عليه علامة، يريد أثر من النار.
 النهاية (٢/ ٣٧٤).

<sup>(</sup>٤) طمس في الأصل.

والياقوت، فيها أزواجه وخدمه»(١).

يحيى: عن صاحب له، عن جويبر، عن الضحاك بن مزاحم، عن الحارث، عن على: «أن الرجل إذا دخل الجنة استخفّ زوجته (٢) الفرح فتخرج من الخيمة تستقبله، فتقول: أنت حِبّي وأنا حِبّك، نحن الراضيات اللاتي لا نسخط أبدًا، ونحن الناعمات اللاتي لا نبؤس أبدًا، ونحن الخالدات اللاتي لا نموت أبدًا، المقيمات اللاتي لا نظعن أبدًا، أنت حِبّي وأنا حِبّك، فتدخله بيتًا أساسه إلى سقفه مائة ألف ذراع مبنيًا على جندل (٣) اللؤلؤ والياقوت طرائق حمر وخضر وصُفر ليس منها طريقة تشاكل صاحبتها، فإذا رفعوا أبصارهم إلى سقف بيوتهم، فلولا أن الله كتب ألا تذهب أبصارهم (ل٣٦٢) لذهبت مما يرون من النور والبهاء في سقوف بيوتهم» (٤).

قال محمدٌ: قوله: ﴿يغفر لكم ذنوبكم ويدخلكم جنات تجري من تحتها الأنهار﴾ هو جواب ﴿تؤمنون باللَّه ورسوله وتجاهدون﴾ ؛ لأن معناه معنى

<sup>(</sup>١) لم أقف عليه من هذا الطريق، وانظر الترغيب والترهيب (٤/ ٥٠١-٥٠٩).

<sup>(</sup>٢) أي: تحركت لذلك وخفت، وأصله السرعة. النهاية (٢/٥٥).

<sup>(</sup>٣) الجندل: الحجارة. لسان العرب (جندل).

<sup>(</sup>٤) رواه أبو نعيم في صفة الجنة (٢/ ١٢٨ رقم ٢٨١) من طريق إسماعيل بن زياد، عن جويبر، عن الضحاك، عن النزال بن سبرة، عن على مرفوعًا.

ورواه ابن أبي الدنيا في صفة الجنة (ق ٢- ب) عن محمد بن عباد بن موسى العكلي، عن الضحاك، عن الحارث، عن على مرفوعًا.

ورواه العقيلي في الضعفاء (١/  $^{\Lambda}$ ) من طريق إسماعيل بن عبيدالله بن سلمان، عن أبيه، عن الضحاك به.

وقال العقيلي: حديث غير محفوظ.

وقال المنذري في الترغيب (٤/ ٤٩٥ – ٤٩٦): رواه ابن أبي الدنيا في كتاب صفة الجنة عن الحارث وهو الأعور عن علي مرفوعًا هكذا، ورواه ابن أبي الدنيا أيضًا والبيهقي وغيرهما =

الأمر، المعنى: آمنوا بالله ورسوله، وجاهدوا يغفر لكم(١).

قوله: ﴿وأخرى تحبونها نصرٌ من الله ﴾ على أعدائه ﴿وفتح قريبٌ ﴾ مكة ﴿وبشر المؤمنين ﴾ بأن لهم الجنة جنات عدن في الآخرة ، والنصر في الدنيا على أعدائهم .

قال محمدٌ: (وأخرى تحبونها): ولكم تجارة أخرى تحبونها، وهي نضرٌ من الله وفتحٌ قريب (٢).

= عن عاصم بن ضمرة عن علي موقوفًا بنحوه، وهو أصح وأشهر. اه.

ورواه ابن أبي حاتم في تفسيره كما في تفسير ابن كثير (٣/ ١٤١–١٤٢) من طريق أبي معاذ البصري عن على رتيج مرفوعًا.

قال ابن كثير: روى ابن أبي حاتم ها هنا حديثًا غريبًا جدًّا مرفوعًا. فذكره، ثم قال: هكذا وقع في هذه الرواية مرفوعًا، وقد رويناه في المقدمات من كلام علي تَعْيَّ بنحوه وهو أشبه بالصحة، والله أعلم. اه.

ورواه الطبري في تفسيره (٢٤/ ٣٥–٣٦) من طريق السدي، وأبو نعيم في صفة الجنة (٢/ ١٢٧) من طريق حمزة الزيات، كلاهما عن أبي إسحاق السبيعي، عن الحارث، عن علي تعلي موقوفًا.

ورواه عبدالرزاق في تفسيره(٢/ ١٧٦) وابن أبي شيبة في المصنف (١٥/ ١١٢ – ١١٨ رقم ١٥٨٥) وإسحاق بن راهويه في مسنده – كما في المطالب العالية (٥/ ١٣٤ – ١٣٥ رقم ٤٥٩٢) وإبد أبي الدنيا في صفة الجنة (ق٣) والمروزي في زوائد الزهد (٥٠٨ – ٥٠٥ رقم ١٤٥٠) والطبري في تفسيره (٢٤/ ١٤٥) وأبو نعيم في صفة الجنة (٢/ ١٢٣ – ١٢٧ رقم ٢٨٠ ، ٢٨١) والضياء في المختارة (٢/ ٥٠ – ١٦٣ رقم ١٦٥ رقم ١٥٤١) من طرق عن أبي إسحاق السبيعي، عن عاصم بن ضمرة، عن علي تطافي موقوفًا.

وقال الحافظ ابن حجر في المطالب العالية (٥/ ٣٥): هذا حديث صحيح وحكمه حكم المرفوع، إذ لا مجال للرأي في مثل هذه الأمور.

وقال البوصيري في إتحاف الخيرة (٨/ ٢٣٢): رواه إسحاق بن راهويه بسند صحيح، وحكمه حكم المرفوع إذ ليس للرأي فيه مجال.

(١) ينظر: البحر المحيط (٨/ ٢٦٣)، الكتاب (١/ ٤٤٩)، الدر المصون (٦/٣١٣).

 <sup>(</sup>۲) وفيها تفصيل نحوي. ينظر: إعراب القرآن (۳/ ٤٢٤) مجمع البيان (٥/ ٢٨٢)، البحر (٨/
 ۲٦٣ – ٢٦٣) الدر المصون (٦/ ٣١٣).

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا أَنصَارَ ٱللَّهِ كُمَا قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِيَّعِنَ مَنْ أَنصَارِيَ إِلَى ٱللَّهِ قَالَ اللَّهِ عَنَا مَنُوا عَلَى عَلَى اللَّهِ عَنَا أَنْهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا عَلَى عَدُوهِمْ فَأَصْبَحُوا ظَهِرِينَ اللَّهِ فَنَامَنَت ظَآبِهَةٌ مِنْ بَغِت إِسْرَةِ بِلَ وَكَفَرَت ظَآبِهَةٌ فَأَيْدُنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا عَلَى عَدُوهِمْ فَأَصْبَحُوا ظَهِرِينَ اللَّهِ عَنَامَتُهُ اللَّهِ عَلَى الْعَالِينَ مَامَنُوا عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْلُهُ اللَّهُ اللَّه

﴿يا أيها الذين آمنوا كونوا أنصار الله ﴾ ولمحمد بالقتال على دينه ﴿كما قال عيسى ابن مريم للحواريين ﴾ وهم أصفياء الأنبياء ﴿من أنصاري إلى الله الله مع الله (١).

﴿فَامَنت طَائفة من بني إسرائيل وكفرت طائفة ﴾ فقاتلت الطائفةُ المؤمنة الطائفة الكافرة ﴿فأيدنا ﴾ أعنّا ﴿الذين آمنوا على عدوهم فأصبحوا ظاهرين ﴾ عليهم قد ظفروا بهم.

قال محمد: (الحواريون) أصل الكلمة من التحوير للثياب وغيرها وهو التبييض، تقول: حوَّرتُ الثوب، أي: غسلتُه وبيَّضْته، واحْوَرَّت القِدْرُ ابيضً لحمها قبل أن ينضج، والحَوْرَاء من هذا أيضًا وهي الشديدة البياض، وخبز الحُوَّارَى هو من هذا؛ لأنه خالصٌ أبيض نقيٍّ، فكأن الحَوَارِيَّ من الناس الصافي من العُيوب الخالص في دينه النقي (٢)، واللَّه أعلم.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) أي إن (إلى) بمعنى (مع). ينظر تفصيل الكلام في مغني اللبيب (١/ ٨٨)، الدر المصون (٦/ ٢٨).

<sup>(</sup>٢) وقيل: قيل لأصحاب عيسى عَلِيَا الحواريون؛ لأنهم كانوا قصَّارين. وقيل: الحواري: الناصر. ينظر لسان العرب، مختار الصحاح (حور).

# تفسير سورة الجمعة وهي مدنية كلها

# بِسْمِ اللَّهِ النَّخْنِ النَّكِيمُ لِيْ

﴿ يُسَبَّحُ بِلَهِ مَا فِي اَلْسَمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكِ الْفَدُّوسِ الْهَزِيرِ الْمَكِيمِ ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَمْنِيَّ مَنْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَشْلُوا عَلَيْهِمْ ءَابَنِهِ، وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنَبَ وَالْمِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن فَبْلُ لَغِي ضَلَالٍ ثَمِينٍ ﴿ وَءَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُواْ بِهِمْ وَهُوَ الْعَزِيرُ الْمَكِيمُ ﴿ وَلِكَ فَضَلُ اللَّهِ يُؤْمِنِهِ مَن يَشَآهُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضَلِ الْعَظِيمِ ﴾

﴿يسبح للَّه ما في السموات وما في الأرض الملك القدوس﴾ تفسير الكلبي: القدوس: الطّاهر.

﴿هو الذي بعث في الأميين العرب ﴿رسولًا منهم كانوا أميين ليس عندهم كتابٌ من عند الله كما مع أهل الكتاب، وقد كانوا يخطون بأيديهم ﴿يتلو عليهم آياته القرآن ﴿ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة تفسير قتادة: الكتاب: القرآن، والحكمة: السُّنَة، والزكاة: العمل الصالح ﴿وإن كانوا من قبل أن يأتيهم محمد ﴿لفي ضلال مبين ﴿ وآخرين منهم لمّا يلحقوا بهم وفي آخرين منهم لما يلحقوا بهم بعد.

﴿ذلك فضل اللَّه يؤتيه من يشاء ﴾ يعني: من رُزِق الإسلام من الناس كلهم.

﴿مَثَلُ اَلَّذِينَ حُمِّلُوا اَلنَّوْرَينَةَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا ۚ بِنْسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِنَايَنتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِلِمِينَ ﴿ اللّ ﴿مثل الذين حمّلوا التوراة ﴾ يعني: اليهود ﴿ثم لم يحملوها ﴾ كذّبوا ببعضها، وهو جحودهم بمحمد والإسلام، وما غيروا من التوراة، ومن كفر بحرف من كتاب الله فقد كفر به كله ﴿كمثل الحمار يحمل أسفارًا ﴾ والأسفار: الكتب، شبّههم بالحمار الذي لو حملت عليه جميع كتب الله لم يَدْرِ ما حمل عليه ﴿والله لا يهدي القوم الظالمين ﴾ الذين يلقون الله بشركهم.

﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلَذِينَ هَادُوٓا إِن زَعَمَتُمْ أَنَكُمُ أَوْلِيآ أَهُ لِلَّهِ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوا أَلَوْنَ إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّلِمِينَ ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّلِمِينَ ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّلِمِينَ ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّلِمِينَ ﴿ وَاللَّهُ مَلْقِيكُمْ ثُمّ أَيْدُ وَرُدُونَ إِلَى عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ إِنَّ الْمَوْتَ ٱلَّذِي تَفِرُونَ مِنْهُ فَإِنَّامُ مُلْقِيكُمْ ثُمّ ثُمّ ثُرَدُونَ إِلَى عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ فَيُنْبَثِكُمْ بِمَا كُنتُمْ مَعْمَلُونَ ﴿ ﴾

﴿ فتمنوا الموت إن كنتم صادقين ﴾ بأنكم أولياء للَّه من دون الناس.

قال محمد: القراءة (فتمنّوا الموت) بضم الواو لسكونها وسكون اللام (۱) وقد قُرِئت (فتمنوا الموت) بكسر الواو لالتقاء الساكنين، والاختيار الضم مع الواو (۲) و(اشتروا الضلالة) (۳) مثلها.

قال: ﴿ولا يتمنونه ﴾ يعني الموت ﴿أبدًا بما قدمت أيديهم والله عليم بالظالمين ﴾ بالمشركين ﴿قل إن الموت الذي تفرون منه ﴾ يعني: تكرهونه ﴿فإنه ملاقيكم ثم تُردون ﴾ يوم القيامة ﴿إلى عالم الغيب والشهادة ﴾ الغيب: السر، والشهادة: العلانية.

<sup>(</sup>١) أي لام كلمة (الموت).

 <sup>(</sup>۲) العامة على ضم الواو، وقرأ ابن السميفع وابن يعمر، وابن أبي إسحاق بكسرها. ينظر الدر
 المصون (٦/٦).

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٦ .

﴿ فاسعوا إلى ذكر اللَّه ﴾ يعني: صلاة الجمعة، وهي في حرف ابن مسعود (فامضوا إلى ذكر اللَّه).

﴿وذروا البيع﴾ تفسير ابن عباس: إذا أذَّن المؤذن يوم الجمعة حرم البيع.

﴿فَإِذَا قَضِيتَ الصَلَاةَ فَانتَشُرُوا﴾ يعني: فتفرقوا في الأرض ﴿وابتغوا مَنْ فَضُلَ اللَّهِ﴾ أي: من رزق اللَّه، رخص لهم أن ينتشروا إذا صلّوا إن شاءوا، وإن أقاموا كان أفضل لهم.

﴿وإذا رأوا تجارة أو لهوًا انفضوا إليها وتركوك قائمًا ﴾(٣٦٣) تفسير الحسن: كانت عير تجيء إلى المدينة في الزمان مرة فجاءت يوم جمعة، فانطلق الناس إليها فأنزل اللَّه هذه الآية.

قال يحيى: وسمعتُ من يقول: النجارة: العِيرُ التي كانت تجيء، واللّهو: كان دِخية الكلبي قدم في عير من الشام وكان رجلًا جميلًا، كان جبريل يأتي النبي في صورته، فقدمت عيرٌ ومعهم دحية والنبي يخطب يوم الجمعة فتسلّلُوا ينظرون إلى العير وهي التجارة، وينظرون إلى دحية الكلبي وهو اللّهو، لَهَوْا بالنظر إلى وَجْهه وتركوا الجمعة.

قال قتادة: «أمرهم النبي عَلَيْتَالِدُ أن يعُدوا أنفسهم فإذا هم اثنا عشر رجلًا

وامرأة فقال: والذي نفسي بيده، لو اتبع آخِرُكم أوّلكم لالتهب الوادي عليكم نارًا»(١).

﴿قُلُ مَا عَنْدُ اللَّهُ خَيْرٌ مِنَ اللَّهُو وَمِنَ التَّجَارَةُ وَاللَّهُ خَيْرُ الرازقين﴾.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٦/ ٢٤٥) لعبد بن حميد في تفسيره.

#### تفسير سورة المنافقين وهي مدنية كلها

# بِسُمِ اللهِ النَّفَيْ الرَّحَيْدِ

﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنْفِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُمُ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ إِنَّهُمْ سَآةً مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ الْمُنْفِقِينَ لَكُذِبُونَ ﴿ الْمُعْنَفِقِينَ لَكُذِبُونَ ﴿ الْمُعْنَفِقِينَ لَكُوبُمُ سَاةً مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ إِنَّهُمْ مَامُنُوا فَعْلَمِ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴿ وَإِذَا رَأَيْنَهُمْ تُعْجُكَ الْمَدُولُ اللَّهِ لَوَاللَّهُ مَا مُنْوَافُهُمْ وَإِن يَقُولُوا نَسْمَعَ لِقَوْلِمَ مَا كَانَهُمْ حُشُبُ مُسَنَدَةٌ فَيَسَبُونَ كُلَّ صَبْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُو ٱلْعَدُولُ اللَّهِ لَوَاللَّهُمْ اللَّهُ أَنَّى يُوْفَكُونَ ﴿ وَإِذَا فِيلَ لَمُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ لَوَاللَّهُ وَالْمُعْمَ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ وَاللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

قوله: ﴿إذَا جَاءَكُ المنافقون. . ﴾ إلى قوله: ﴿إِنَّ المنافقين لكاذبون﴾ أي: إنما يقولونه بأفواههم، وقلوبهم ليست على الإيمان.

﴿اتخذوا أيمانهم جنة﴾ اجتنُّوا بها، أي: استتروا، حتى لا يقتلوا ولا تُسْبَى ذراريهم ﴿فصدوا عن سبيل اللَّه﴾ يعني: بقلوبهم ﴿ساء﴾ يعني: بئس ﴿ما كانوا يعملون﴾ ﴿ذلك بأنهم آمنوا﴾ يعني: أقروا بألسنتهم في العلانية ﴿ثم كفروا﴾ أي: بقلوبهم ﴿فطُبع على قلوبهم﴾ خُتِمَ عليها ألا يؤمنوا .

﴿وَإِذَا رَأَيْتُهُم تَعْجَبُكُ أَجْسَامُهُم ﴾ يعني: في المنظر والهَيْئة ﴿وَإِن يَقُولُوا تُسمَع لقولهم ﴾ من قولهم لما أعطوا من الإيمان في الظاهر ﴿كأنهم خشب مسندة ﴾ يعني: أنهم أجسادٌ ليست لهم قلوب آمنوا بها ﴿يحسبون كل صيحة عليهم ﴾ وصفهم بالجُبْن عن القتال، وانقطع الكلام، ثم قال: ﴿هم العدو ﴾ فيما أسَرُوا ﴿فاحذرهم قاتلهم الله ﴾ لعنهم الله ﴿أَنَّى يؤفكون ﴾ كيف يُصَدُّون عن الإيمان .

﴿ وإذا قيل لهم تعالوًا ﴾ أي: أخلِصُوا الإيمان ﴿ يستغفر لكم رسول اللّه لووا رءُوسَهم ﴾ أي: أعرضوا ﴿ ورأيتهم يصدون ﴾ عن دين اللّه ﴿ وهم مستكبرون ﴾ مكذّبون ﴿ سواءٌ عليهم أستغفرت لهم . . . ﴾ الآية . أخبر أنهم يموتون على النفاق، فلم يستحلّ رسُولُ اللّه أن يستغفر لهم بعد ذلك .

﴿ هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِقُوا عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ حَتَّى يَنفَضُّواً وَلِلَهِ خَزَآبِنُ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَلَكِنَ الْمُنْفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ﴿ يَقُولُونَ لَهِن رَجَعْنَا إِلَى السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَلَكِنَ الْمُنْفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ﴿ يَهُولُونَ لَهِن رَجَعْنَا إِلَى الْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَ الْمُنْفِقِينَ وَلَكِنَ الْمُنْفِقِينَ وَلَكِنَ وَلَكِنَ الْمُنْفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِلَيْهُ إِلَيْهِ الْعِنْرَةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَ الْمُنْفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾

﴿ هم الذين يقولون لا تنفقوا على من عند رسول اللّه حتى ينفضوا ﴾ تفسير الكلبي: أنها نزلت في عبداللّه بن أبي بن سلول رأس المنافقين أنه قال لقوم كانوا ينفقون على بعض من كان مع رسول اللّه عَلَيْتُهِ: لا تنفقوا عليهم ؛ حتى ينفضوا عنه. قوله: ﴿ وللّه خزائن السموات والأرض ﴾ يعني: علم خزائن السموات والأرض ،

﴿يقولون لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل ﴿ هذا قولُ عبداللَّه بن أبي بن سلول ؛ وذلك أنه قال لأصحابه وهُمْ في غزوة تبوك : عمدنا إلى رجل من قريش فجعلناه على رقابنا، أخرجوه فألحقوه بقومه وليكن علينا

رجلٌ من أنفسنا. قال الله: ﴿ وللَّه العزَّة ولرسوله. . ﴾ الآية يخبر تبارك وتعالى أنَّه مُعِزُّ رسوله ومن معه من المؤمنين.

﴿يا أيها الذين آمنوا﴾ يعني: أقروا باللسان نزلت في المنافقين ﴿لا تلهكم أَمُوالكم ولا أولادكم عن ذكر اللَّه﴾ عن الإيمان باللَّه ﴿وأنفقوا مما رزقناكم﴾ يعني: الزكاة المفروضة ﴿من قبل أن يأتي أحدَكُمُ الموت فيقول رب لولا﴾ هلًا ﴿أخْرْتني إلى أجل قريب فأصدّق﴾ أي: فأزكي ﴿وأكن من الصالحين﴾ فأحج، ومثلها في سورة المؤمنين ﴿حتى إذا جاء أحدَهُمُ المؤتُ قال رب ارجعون﴾ أي: إلى الدنيا ﴿لعلي أعمل صالحًا فيما تركت﴾ (١).

قال محمد: ﴿فَأَصَّدُق﴾ جواب «لولا»<sup>(۲)</sup> فمن قرأ (وأكُنْ) بالجزم فهو على موضع (فأصدق)؛ لأنّ المعنى: إن أخّرتني أصدّقُ وأكنْ من الصالحين، ومن قرأها (وأكون) فهو على لفظ (فأصدَّقَ) وأكون (٣).

﴿ وَلَنْ يُؤْخُرُ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَاءً أَجِلُهَا وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المؤمنون: ٩٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن (٣/ ٤٤٠)، البحر (٨/ ٢٧٥)، الدر المصون (٦/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>٣) قرأ أبو عمرو وحده (وأكونَ) وقرأ الباقون (وأكن) ينظر: السبعة (٦٣٧)، النشر (٢/ ٣٨٨).

## (ل٣٦٤) تفسير سورة التغابن وهي مدنيّة كلها

#### بِنْ اللَّهِ النَّابِ النَّكِي النِّكِي يَا

﴿ يُسَيِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمَّدُ وَهُوَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرً هُوَ اللَّذِى خَلَقَكُمْ فَخِنكُمْ صَافِرٌ وَمِنكُمْ مُؤْمِنٌ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ خَلْقَ السَّمَوَتِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ خَلْقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴿ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا ثَيْدُونً وَمَا تُعْلِنُونَ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُودِ ﴾ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا ثَيْدُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُودِ ﴾

قوله: ﴿يسبح للَّه . . . ﴾ إلى قوله: ﴿فمنكم كافِرٌ ومنكم مؤمن﴾ .

يحيى: عن فطر بن خليفة، عن عبدالرحمن بن سابط قال: «خلق الله الخلق، فكانوا قبضته فقال لمن في يمينه: ادخلوا الجنة بسلام، وقال لمن في يده الأخرى: ادخلوا النار ولا أبالي. فذهبت إلى يوم القيامة»(١).

قوله: ﴿خلق السمُوات والأرض بالحق﴾ أي: للبعث والحساب والجنة والنار ﴿واللَّه عليمٌ بذات الصدور﴾ بما في الصُّدور.

﴿ أَلَتَ يَأْتِكُو نَبُوُا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَبْلُ فَذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلِيمٌ ﴿ وَاللَّهُ مِأَلَهُ مِأْلُوا مِنْ فَبْلُ مِأْلُهُمُ وَاللَّهُ عَلَابٌ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَنِي جَدِدُ ﴾ كَانَت تَأْنِيهِمْ رُسُلُهُمُ بِٱلْبَيِّنَتِ فَقَالُوٓا أَبَشَرٌ يَهْدُونَنَا فَكَفَرُوا وَتَوَلَّوا وَآسَتُغْنَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَنِي جَيدُ ﴾

<sup>(</sup>١) كذا وقع هذا الحديث هنا مقطوعًا على عبدالرحمن بن سابط، وقد تقدم في تفسير سورة الواقعة، الآية: ٤١ ، بهذا الإسناد «يحيى، عن فطر، عن عبدالرحمن بن سابط، عن أبي بكر الصديق، فزاد في الإسناد عن «أبي بكر الصديق» وقد تقدم تخريجه هناك.

زَعُمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَن لَن يُبَعَثُواْ قُلْ بَلَىٰ وَرَقِي الْتُبَعَثُنَّ ثُمَّ لَلْبَتَوْنَ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرُ ﴿ فَالْمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ. وَالنُّورِ ٱلّذِى أَنزَلْنا وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خِيرٌ ﴿ فَي يَقِمُ يَجْمَعُكُو لِيَوْمِ ٱلجَمْعُ ذَلِكَ يَوْمُ النّعَابُنُ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَيَعْمَلُ صَلْلِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيّتَانِهِ. وَيُدْخِلُهُ جَنَنتٍ جَتْرِى مِن تَحْبُهَا ٱلأَنْهَالُ النّعَابُنُ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَيَعْمَلُ صَلْلِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيّتَانِهِ. وَيُدْخِلُهُ جَنَنتٍ جَتْرِى مِن تَحْبُهَا ٱلأَنْهَالُ اللّهُ عَلَيْهِ وَيَعْمَلُ صَلْلِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيّتَانِهِ. وَيُدْخِلُهُ جَنَاتٍ جَتْرِى مِن تَحْبُهَا ٱلأَنهَالَ اللّهُ عَلَيْهِ وَيُعْمَلُ صَلْلِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيّتَانِهِ. وَيُدْخِلُهُ جَنَاتٍ جَنْوِي مِن تَحْبُهَا ٱلأَنْهَالَهُ عَلَى مَالْمُعِلِمُ فَي وَالّذِينَ فِيهَا أَبُدَأُ ذَلِكَ ٱلْفَالِمِينَ فِيهَا أَبُدا وَكَذَبُوا بِنَاكِينَ فَيهَا أَبُدا وَكَذَبُوا بِنَاكِينَ أَلْوَالِكُ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِن اللّهُ عَلَيْهُ فَيْ وَاللّهُ عَلَيْهُ فَي وَاللّهُ مَنْ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِ مَا أَبُدَا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْمُ عَنْهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُونُ مَنْ عَلْمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُولِكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولِكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُولُ

﴿ أَلَمْ يَأْتُكُم نَبا ﴾ خبر ﴿ الذين كفروا من قبل فذاقوا وبال ﴾ يعني: عقوبة ﴿ أمرهم ﴾ هو الذي عذّب به الأمم السّالفة في الدنيا حين كذبوا رسلهم ، يحذر المشركين أن ينزل بهم ما نزل بمن كفر قبلهم ﴿ ولهم عذابٌ أليم ﴾ يعني: عذاب جهنّم بعد عذاب الدنيا .

﴿فقالوا أبشرٌ يهدوننا﴾ إنكارًا لذلك.

﴿واستغنى اللَّه﴾ عنهم ﴿واللَّه غنيٌّ عن خَلْقه ﴿حميدٌ ﴾ استوجب عليهم أن يحمدوه.

﴿يوم يجمعكم ليوم الجمع﴾ يعني: يوم القيامة ﴿ذلك يوم التغابن﴾ يتغابنون في المنازل عند الله؛ فريقٌ في الجنة وفريقٌ في السعير.

﴿ مَا آَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذِنِ اللَّهِ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَكُمْ وَاللَّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيثُ ۚ ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ فَإِن تَوَلَّئِتُمْ فَإِنَمَا عَلَىٰ رَسُولِنَا الْبَلَغُ الْمُبِينُ ﴿ اللَّهُ لَا إِلَنَهُ إِلَا هُوَ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَـتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مِنُونَ ﴿

﴿مَا أَصَابُ مِن مَصِيبَةٍ إِلَا بَإِذَنَ اللَّهِ ﴾ بقضاء اللَّه ﴿وَمِن يَوْمِن بِاللَّه يَهِدِ قَلْبُهِ أَي: إذا أَصَابِتُه مَصِيبَةٌ سَلَّم ورضي، وعرف أنها من اللَّه.

﴿ فَإِنَّمَ عَلَى رَسُولِنَا البلاغ المبين ﴾ ليس عليه أن يكرههم على الإيمان. ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَ مِنْ أَزْوَجِكُمْ وَأَوْلَلَاكُمْ عَدُوًا لَّكُمْ فَأَخَذَرُوهُمْ وَإِن تَعْفُواْ وَتَصْفَحُواْ وَتَغْفِرُواْ فَإِنَ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيثُ ﴿ إِنَّمَا أَمُولُكُمْ وَأَوْلَلَاكُمْ فَأَوْلَلَاكُمْ وَأَوْلَلَاكُمْ وَأَلَلَاكُمْ وَأَوْلَلِكُمْ وَأَلْلَاكُمُ وَاللّهُ وَمَن يُونَ شُحَ فَقِيهِ وَاللّهُ مَا اللّهَ عَلَى اللّهُ وَمَن يُونَ شُحَ نَقْسِهِ وَأَلْقَهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ إِلَى عَنْامُ الْفَيْسِ وَالشّهَدَةُ وَاللّهُ مَن يُونَ شُحَ فَقَلْمُ وَلَالِهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ ﴿ فَاللّهُ مَن عَلِيمُ الْفَالِمُونَ إِلَى عَنْامُ الْفَيْسِ وَالشّهَدَةُ الْعَرْبِرُ وَاللّهُ مَن يُونَ شُحَ نَقْسِهِ وَاللّهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ فَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ وَمَن يُونَ شُحَدً وَلَقَهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ فَي عَلِيمُ الْمُقَالِمُونَ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّ

﴿يا أيها الذين آمنوا إن من أزواجكم وأولادكم عدوًا لكم... ﴾ إلى قوله: ﴿فإن اللَّه غفورٌ رحيم ﴾ تفسير الكلبي: إن الرجل كان إذا أراد الهجرة تعلّق به ولده وامرأته؛ فقالوا: ننشدك اللّه أن تذهب وتتركنا فنضيع، فمنهم من يطيع أمرهم فيقيم، فحذرهم إياهم ونهاهم عن طاعتهم، ومنهم من يمضي على الهجرة فيذرهم فيقول لهم: أما والله لئن لم تهاجروا معي وبقيتُ حتى يجمع اللّه بيني وبينكم في دار الهجرة لا أنفعكم بشيء أبدًا، فلما جمع اللّه بينه وبينهم أنزل اللّه: ﴿وإن تعفوا وتصفحوا وتغفروا فإن اللّه غفور رحيم ﴾.

﴿إنما أموالكم وأولادكم فتنة ﴾ أي: اختبار؛ لينظر كيف تعملون ﴿فاتقوا اللَّه ما استطعتم ﴾ ما أطقتم. قال قتادة: أنزل اللّه في سورة آل عمران: ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا اللّه حق تقاته ﴾(١) وحق تقاته: أن يطاع فلا يُعْصَى، ويُشكر فلا يُكفر فنسختها هذه الآية ﴿فاتقوا اللّه ما استطعتم

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٠٢.

واسمعوا وأطيعوا (١) وعليها بايع رسولُ الله على السَّمْع والطاعة فيما استطاعوا(٢).

﴿وَأَنْفَقُوا خَيْرًا لَأَنْفُسِكُم﴾ تفسير الحسن: إنها النفقةُ في سبيل الله.

﴿إِن تقرضوا اللَّه قرضًا حسنًا﴾ تفسير الحسن: إن هذا في التطوُّع من الأعمال كلها ﴿يضاعفه لكم ويغفر لكم واللَّه شكورٌ حليم﴾ يشكر للعبد العمل اليسير يثيبه عليه الثواب العظيم ﴿عالم الغيب﴾ يعني: السّرّ ﴿والشهادة﴾ يعني: العلانية ﴿العزيز﴾ في نقمته ﴿الحكيم﴾ في أمره.

\* \* \*

(١) الناسخ والمنسوخ(٩٣).

<sup>(</sup>٢) وذهب كثير من العلماء إلى أن قوله: ﴿فاتقوا الله ما استطعتم﴾ بيان لمجمل قوله: ﴿اتقوا الله حق تقاته﴾ ليس نسخا، وهذا قول ابن عباس − في رواية علي بن أبي طلحة عنه وطاوس، وصحح هذا القول القرطبي في تفسيره (١٥٧/٤) فقال: وهذا أصوب؛ لأن النسخ إنما يكون عند عدم الجمع، والجمع ممكن فهو أولى. اه.

وقال أبن الجوزي في «نواسخ القرآن» (ص ٢٩٤): وهو الصحيح؛ لأن التقوى هو اجتناب ما نهي عنه، ولم ينه عن شيء ولا أمر به إلا وهو داخل تحت الطاقة كما قال عز وجل: ﴿لا يكلف الله نفسًا إلا وسعها﴾ فالآيتان متوافقتان، والتقدير: اتقوا الله حق تقاته ما استطعتم.

# تفسير سورة الطلاق وهي مدنية كلها

## بِسْمِ اللهِ النَّمْنِ النِّحَدِ

﴿ يَكَأَيُّهَا النَّيِّ إِذَا طَلَقَتُمُ النِسَآءَ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُواْ الْعِدَّةَ وَاتَّقُواْ اللّهَ رَبَّكُمُّ لَا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُنُونِهِنَّ وَلَا يَغْرُجُنَ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةِ مُّبَيِّنَةً وَتِلْكَ حُدُودُ اللّهِ وَمَن يَعْرُونِ اللّهَ يُعْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا فَي فَإِذَا بَلَنْنَ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَةُم لَا تَدْرِى لَعَلَّ اللّهَ يُعْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا فَي فَإِذَا بَلَنْنَ المَّهُ لَا تَدْرِى لَعَلَّ اللّهَ يُعْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا فَي فَإِذَا بَلَنْنَ المَّهُونَ بِمَعْرُونٍ أَوْ فَارِقُوهُنَ بِمَعْرُونٍ وَ وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدْلِ مِنكُمْ وَأَقِيمُوا اللّهَ مَنْ مَا لَكُومِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَالْبَوْرِ الْآخِرِ وَمَن يَتَقِ اللّهَ يَعْمَل اللّهِ مَنْ عَنْ لَا يَعْدَلُ فَي مَن كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْبَوْرِ الْآخِرِ وَمَن يَتَقِ اللّهَ بَعْلَ اللّهِ فَهُو حَسَبُهُ أَوْ اللّهَ بَلِغُ اللّهَ بَلِغُ اللّهَ لِكُلّ شَيْءٍ فَدَرًا فَى اللّهِ فَهُو حَسَبُهُ أَلِنَا اللّهَ بَلِغُ اللّهُ فَهُو حَسَبُهُ أَوْلَ اللّهَ بَلِغُ اللّهِ فَهُو حَسَبُهُ أَوْلَ اللّهُ بَلِغُ اللّهُ فَهُو حَسَبُهُ أَوْلَ اللّهَ اللّهِ فَهُو حَسَبُهُ أَوْلَ اللّهُ اللّهُ لَكُلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا اللّهُ لِكُلُولُ اللّهُ اللّهُ لَلْ اللّهُ لَلْ اللّهُ لِكُلُ شَيْءٍ فَذَرًا فَى اللّهِ فَلَولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لِلللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الل

قوله: ﴿يَا أَيُهَا النَّبِي إِذَا طَلَقَتُم النَّسَاء فَطَلَقُوهِن لَعَدَّتُهِن ﴾ يخاطب بها النبي غير غير وجماعة المسلمين. تفسير قتادة: يطلقها في قُبُل عدَّتها طاهرًا من غير جماع واحدة، ثم يدعها، فإن كان له فيها حاجة دعا شاهدين فأشهدهما أني قد راجعتها، وإن لم تكن له فيها حاجة تركها؛ حتى تنقضي عدتها، فإن ندما كان خاطبًا من الخطاب.

قوله: ﴿وأحصوا العدة واتقوا الله ربكم﴾ أي: فلا تطلقوهن في الدّم، ولا في الطهارة بعدما يغتسلن من الحيض من قبي الطهارة بعدما يغتسلن من الحيض من قبل أن تجامعوهُنَّ ﴿لا تخرجوهن من بيوتهن ولا يخرجن لا تخرج من بيتها حتى تنقضي عدَّتها، وهذا الخروج ألا تتحوَّل من بيتها، وإن احتاجت إلى

الخروج بالنهار لحاجتها خرجت، (ل٣٦٥) ولا تبيت إلا في بيتها ﴿إلا أن يأتين بفاحشة مبينة﴾ تفسير ابن عمر: قال: الفاحشة المبينة: خروجها في عدّتها ﴿وتلك حدود الله﴾ أي: يتجاوز ما أمر الله به ﴿فقد ظلم نفسه﴾ أي: بمعصيته من غير شرك ﴿لا تدري لعل الله يحدث بعد ذلك أمرًا﴾ يعني: المراجعة رجع إلى أول السورة ﴿فطلقوهن الله يحدث بعد ذلك أمرًا﴾ يعني: المراجعة ما لم تنقض العدة في التطليقة والتطليقتين ﴿فإذا بلغن أجلَهُنّ﴾ أي: منتهى العدة ﴿فأمسكوهن بمعروف أو فالتوهن بمعروف أو فالتوهن بمعروف أو فالتطليقتين ﴿فإذا بلغن أجلَهُنّ﴾ أي: منتهى العدة ﴿فأمسكوهن بمعروف أو فالتقضاء عدتها، ثم يراجعها ثم يطلقها؛ فتعتد المرأة تسع حيض، فنهى الله عن ذلك، قوله: ﴿وأشهدوا ذوي عدل منكم﴾ يعني: على الطلاق والمراجعة ﴿وأقيموا الشهادة لله يعني: من كانت عنده شهادةٌ فليشهد بها. قوله: ﴿ومن يتق الله يجعل له مخرجًا ويزرقه من حيث لا يحتسب﴾ تفسير ابن عباس في قوله عز وجل: ﴿ومن يتق الله يجعل له مخرجًا قال؛ من كل ضيق [﴿ويرزقه من حيث لا يحتسب﴾](١) من حيث لا يرجو.

﴿إِنَ اللَّهُ بِالْغُ أَمْرُهُ أَي: يَبِلْغُ أَمْرُهُ عَلَى مِنْ تُوكُلُ وَعَلَى مِنْ لَمْ يَتُوكُلُ ﴿قَدُ جَعُلُ اللَّهُ لَكُلُ شَيءَ قَدْرًا﴾ أي: منتهى يُئتهى إليه.

﴿ وَٱلْتَنِى بَيِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُمْ إِنِ ٱرْتَبْنَدُ فَعِذَّ ثُهُنَ ثَلَاثَةُ أَشْهُرٍ وَٱلَّتِي لَرَ يَخِضَنَّ وَأُولَنتُ ٱلْأَمْنَ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ وَمَن يَنِّقِ ٱللّهَ يَجْعَل لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا يَخِضَنَّ وَأُولَنتُ ٱلْأَخْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ وَمَن يَنِّقِ ٱللّهَ يَكَفِرْ عَنْهُ سَيِّنَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَلَهُ أَجْرًا فَهِ اللّهُ فَي وَلِكَ أَمْرُ ٱللّهِ أَنْزَلَهُ إِلَيْكُمْ وَمَن يَنِّقِ ٱللّهَ يُكَفِرْ عَنْهُ سَيِّنَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَلَهُ أَجْرًا فَي ﴾ ﴿ وَاللّهُ مِن المحيض من نسائكم إن ارتبتم ﴾ شككتم ﴿ وَعدتهن هِ فعدتهن مِن المحيض من نسائكم إن ارتبتم ﴾ شككتم ﴿ وَعدتهن مِن المحيض من نسائكم إن ارتبتم ﴾

<sup>(</sup>١) طمس في الأصل.

ثلاثة أشهر واللائي لم يحضن﴾.

قال محمد: سألوا فقالوا: قد عرفنا عدة التي تحيض، فما عدة التي لا تحيض؟ فقيل: ﴿إِن ارتبتم﴾ أي: إذا ارتبتم، فعدتهن ثلاثة أشهر.

قوله: ﴿وأولاتُ الأحمال أجلُهنّ أن يضعن حملهنّ هذه نسخت التي في البقرة ﴿والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجًا يتربصن بأنفسهن أربعة أشهر وعشرًا﴾ (١) نسخ منها الحامل فجعل أجلها أن تضع حملها، وإن لم تكن حاملًا كبيرةً كانت أو صغيرة ومن لا تحيض فعدتُها أربعة أشهر وعشر (٢).

﴿ ذلك أمر اللَّه أنزله إليكم ﴾ في القرآن.

﴿ أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَنْتُ سَكَنتُد مِّن وُجْدِكُمْ وَلَا نُضَارَّوُهُنَّ لِنُصَيِقُواْ عَلَيْهِنَّ وَإِن كُنَّ أُولَئتِ حَمْلٍ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ وَإِن كُنَّ أُولَئتِ حَمْلٍ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَقَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُوْ فَعَاثُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ وَأَتَمِرُواْ بَيْنَكُم بِعَرُوفِي وَإِن قَالُمُ فَلْيَنفِقَ مِنَا تَعَاسَرْتُمْ فَسَيْرَضِعُ لَهُ أَخْرَىٰ ﴿ لِينفِقَ ذُو سَعَةٍ مِن سَعَتِةٍ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُم فَلْيُنفِقَ مِنَا تَعَاسَرُهُمْ فَسَرَيْحُ لَهُ لَيْهُ فَلَيْنفِقَ مِنَا اللّهُ بَعْدَ عُسْرِ يُسْرَلُ ﴿ كَا يَكُونُ اللّهُ مَا مَاتَنهُ أَسْرَجُعَلُ اللّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرَلُ ﴿ كَا لَكُونُ اللّهُ اللّهُ لَلْهُ مَعْدَ عُسْرِ يُسْرَلُ اللّهُ اللّهُ مَا مَانانهُ اللّهُ اللّهُولُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

﴿أَسْكَنُوهُنَ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِنْ وَجَدَكُم﴾ مِنْ سَعَتَكُم، يَعْنِي: أَنْ لَهَا المسكن حتى تنقضي العدة.

قال محمدٌ: يقال: وَجَدْتُ في المال وَجدًا ووُجْدًا وجِدَةً، وَوَجَدْت الضَّالة وِجْدَانَا<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) وذهب كثير من العلماء أن الآيتين محكمتان؛ وأن آية سورة البقرة عامة، وآية سورة الطلاق خاصة، فهو تخصيص للعموم ليس نسخًا، انظر نواسخ القرآن (٢٤٣-٢٤٦) وتفسير القرطبي (٣/ ١٧٤-١٧٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر لسان العرب (وجد).

﴿ولا تُضاروهن﴾ في المسكن ﴿لتضيقوا عليهن وإن كُنّ أولاتِ حملٍ فأنفقوا عليهن حتى تضع إذاً طلقها خليها حتى تضع إذا طلقها ﴿فإن أرضعٰنَ لكم فآتوهُنَّ أجورهن﴾ أجر الرضاع ﴿وائتمروا بينكم بمعروف﴾ يعني: الرجل والمرأة.

قال محمدٌ: يقول: ليأمُرْ بعضُكم بعضًا بالمعروف في رضاع المولود والرفق به؛ حتى يتفقوا على شيء معلوم من أجر الرضاع.

﴿ وَإِنْ تَعَاسَرَتُم ﴾ في الرضاع ﴿ فسترضع له أخرى ﴾ أي: فاسترضعوا له امرأة أخرى .

﴿ وَمَن قُدِرَ ﴾ قتر ﴿ عليه رزقه فلينفق مما آتاه اللَّه ﴾ أعطاه اللَّه .

﴿ وَكَأَيِّن مِن فَرْيَةٍ عَنَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّمَا وَرُسُلِهِ وَ فَحَاسَبْنَهَا حِسَابًا شَدِيدًا وَعَذَبْنَهَا عَدَابًا ثُكُرًا ﴿ وَمَا فَذَافِ مَنْ وَيَالُ أَمْرِهَا وَكَانَ عَنِقِبَةُ أَمْرِهَا خُسْرًا ﴿ إِنَّ أَعَدُ اللّهُ لَمُمْ عَذَابًا شَدِيدًا فَاتَقُوا اللّهَ يَتَأُولِي فَذَافِ اللّهِ عَذَابًا شَدِيدًا فَاتَقُوا اللّهَ مُبَيِّنَتِ لِيُحْرِجَ اللّهِ مَبَيِّنَتِ لِيُحْرِجَ اللّهِ مَبَيْنَتِ اللّهِ مُبَيِّنَتِ لِيُحْرِجَ اللّهُ اللّهَ اللّهِ مَبَيْنَتِ اللّهِ مُبَيِّنَتِ لِيُحْرِجَ اللّهِ عَلَى اللّهِ مَبْ اللّهِ مَبْ اللّهِ مَبْ اللّهُ مُبَيِّنَتِ لِيُحْرِجَ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ مَبْ اللّهِ مَبْ اللّهُ اللّهِ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهِ مَنْ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ مَنْ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

﴿وكأين﴾ أي: وكم ﴿من قرية عتت عن أمر ربها ورسله﴾ عصت أمر ربها ورسله﴾ عصت أمر ربها ورسله؛ يعني: أهلها ﴿فحاسبناها حسابًا شديدًا ﴿فذاقت وبال أمْرها﴾ فجازيناها جزاء شديدًا ﴿وعذبناها عذابًا نكرًا﴾ عظيمًا ﴿فذاقت وبال أمْرها﴾ يعني: العقوبة ﴿وكان عاقبة أمرها خسرًا﴾ خسروا به الجنة ﴿أعدّ اللّه لهم

عذابًا شديدًا ﴾ في الآخرة بعد عذاب الدنيا.

﴿قد أنزل اللَّه إليكم ذكرًا رسولًا ﴾ أي: قد أنزل اللَّه إليكم ذِكْرًا بالرسول الذي جاءكم ﴿يتلو عليكم آيات اللَّه مبينات ﴾ يبيِّنها رسولُ اللَّه؛ هذا على مقرأ من قرأها مفتوحة الياء(١).

﴿قد أحسن الله له رزقًا ﴿ يعني: الجنة.

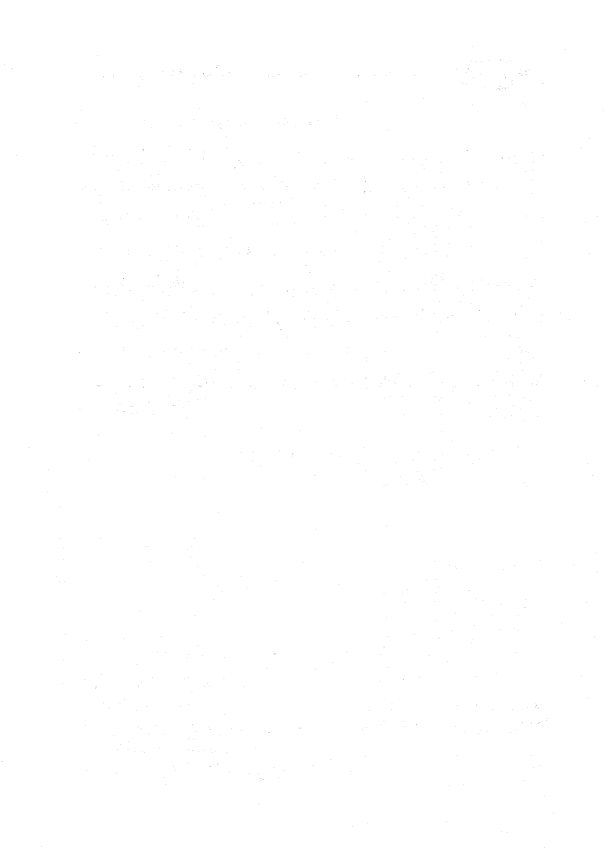
﴿يتنزّل الأمر﴾ يعني: الوحي ﴿بينهن﴾ بين السماء والأرض ﴿لتعلموا﴾ بهذا الوحي ﴿أنَّ اللَّه على كل شيء قدير وأن اللَّه قد أحاط بكل شيء علمًا﴾ لا يخرج عن علمه شيءً.

قال محمد: (علمًا) منصوب على المصدر المؤكد، المعنى: قد علم كل شيء علمًا (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) قراءة العامة بفتح الياء أي: بينها الله، وقرأ ابن عامر وحفص وحمزة والكسائي بكسرها، أي: يبيّن لكم ما تحتاجون إليه من الأحكام. تفسير القرطبي (۱۸/ ۱۷۶) والنشر (۲/ ۲۶۸–۲۶۹) و۲۶۹) وإتحاف الفضلاء (۵۶۷).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر (٨/ ٢٧٨)، مجمع البيان (٥/ ٣١٠).



# فهرس الموضوعات

| ٥            | • • • • • • • • • | • • • • • • • •   | • • • • • • • •                         | ••••••              | ورة سبا       | تفسير س   |
|--------------|-------------------|-------------------|-----------------------------------------|---------------------|---------------|-----------|
| ۲۳           |                   | • • • • • • • •   | • • • • • • • • •                       |                     | ســورة فاطر   | تفسيسر س  |
| ۳۸           |                   | • 6••••••         |                                         | •••••••             | ورة يس        | تفسیر س   |
| ٥٥           |                   | • • • • • • •     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • | ورة الصافات . | تفسير سو  |
| ۸۰           |                   |                   | •••••                                   |                     | ورة ص         | تفسير س   |
| 1 . 72       | • • • • • • •     | •••••             | • • • • • • • • •                       |                     | ورة الزمر     | تفسير س   |
| 170          |                   | • • • • • • • • • | •••••                                   |                     | ورة غافر      | تفسير س   |
| 120          |                   | •••••             |                                         |                     | سورة فصلت     | تفسيـــر  |
| 121          | •••••             | • • • • • • • •   | •••••                                   |                     | سورة الشورى   | تفسيــر   |
| 140          |                   | • • • • • • • • • |                                         |                     | ورة الزخرف .  | تفسير س   |
|              |                   |                   |                                         |                     | ورة الدخان    |           |
| 7 • 9        | •••••             | • • • • • • •     | * • • • • • • •                         |                     | ورة الجاثية   | تفسير س   |
| 441          | ere agés a é é    | • • • • • • • •   | • • • • • • • •                         | ــاف                | ســـورة الأحة | تفسيـــر  |
| <b>477</b> £ |                   | • • • • • • • •   | •••••                                   | ر کیلیز             | سنورة محمن    | تفسيسر    |
| 7 & A        | •••••             | • • • • • • • •   |                                         |                     | ورة الفتح     | تفسير س   |
| <b>۲</b> ٦.  | • • • • • • •     | • • • • • • • •   | •••••                                   | ــرات               | سورة الحج     | تفسيــر . |
|              |                   |                   |                                         |                     | ورة ق         |           |